
opusdei.org

Carta do Prelado do
Opus Dei sobre a
Quaresma

D. Javier Echevarría escreveu
esta carta pastoral no início da
Quaresma, tempo de
preparação para a Semana
Santa e Páscoa.

19/03/2006

Começa a Quaresma, tempo
privilegiado da peregrinação
interior em direcção Àquele que é
a fonte da misericórdia. É uma
peregrinação em que Ele mesmo



nos acompanha através do deserto
da nossa pobreza, sustentando-nos
no caminho para a alegria intensa
da Páscoa (BENTO XVI, Mensagem
para a Quaresma 2006, 29-IX-2005).

Com o seu insistente convite para nos
prepararmos para as festas pascais, a
liturgia destes próximos dias incita-
nos a rezar com maior intensidade e
constância, a ser mais generosos no
oferecimento de mortificações e na
realização de obras de misericórdia.
É precisamente este último aspecto
que Bento XVI quis ressaltar na sua
Mensagem, ao escolher como lema
aquelas expressão do Evangelho: ao
ver as multidões, compadeceu-se delas
(Mt 9, 36). Podemos e devemos
aplicar estas palavras de S. Mateus
ao nosso dia, caracterizado pelo
contínuo trato com outras pessoas
em campos muito diferentes: a
família, o trabalho, o descanso, as
relações sociais...



Em todos estes momentos, recorda o
Santo Padre, temos de nos esforçar
por olhar para os outros como Nosso
Senhor os olhava e tentar ajudá-los:
ver naqueles que nos rodeiam, sem
excluir ninguém, almas redimidas
pelo Sangue precioso de Jesus Cristo
(Cfr. 1 Cor 6, 20). Tal como há vinte
séculos, o "olhar" comovido de
Cristo detém-se também hoje sobre
os homens e sobre os povos, visto
que pelo "projecto" divino todos
estão chamados à salvação. Jesus,
perante as insídias que se opõem a
este projecto, compadece-se das
multidões: defende-as dos lobos,
mesmo à custa da sua vida. Com o
seu olhar, Jesus abraça as
multidões e cada um e entrega-os
ao Pai, oferecendo-se a si mesmo
em sacrifício de expiação (BENTO
XVI, Mensagem para a Quaresma
2006, 29-IX-2005). Naqueles tempos,
morando fisicamente entre os seus
irmãos, os homens, o Verbo
encarnado punha directamente os



olhos nos que O seguiam; agora, do
Sacrário e do Céu, serve-se dos seus
discípulos – de ti e de mim – para
dirigir a cada homem e a cada
mulher o seu olhar misericordioso.

Sempre é preciso pensar nos outros,
procurar levá-los para Deus. Mas nas
próximas semanas – em que, além
disso, nos preparamos de modo
imediato para a solenidade de S. José
– devem aumentar ainda mais os
nossos anseios apostólicos. Basta
reparar no que contemplamos
diariamente, nos círculos mais
próximos e em todo o mundo, para
descubrir a urgência da caridade de
Cristo, que se nota em toda a parte.
Perante os episódios de violência que
se registam em tantas nações, os
cristãos não devem pagar com outras
ofensas, nem maltratar ninguém.
Para fazer frente aos problemas do
convívio humano, grandes e
pequenos, a solução consiste em
amar mais, em amar melhor, de



acordo com a exortação de S. Paulo: 
não pagueis a ninguém o mal com o
mal; tende o cuidado de bem proceder
diante de todos os homens. Se for
possível, quanto de vós depende, vivei
em paz com todos. Não façais justiça
por vós próprios, caríssimos, mais dai
lugar à ira divina (...). Mas se o teu
inimigo tem fome, dá-lhe de comer, se
tem sede, dá-lhe de beber; pois,
fazendo assim amontoarás carvões
acesos na cabeça dele. Não te deixes
vencer pelo mal, mas vence o mal com
o bem (Rm 12, 17-21).

O nosso Padre, há já muito tempo,
sintetizou este ensinamento do
Apóstolo com uma frase incisiva: 
afogar o mal em abundância de
bem (S. JOSEMARIA, Sulco, n. 864). E
concretizava: Não se trata de
campanhas negativas, nem de ser
anti-nada. Pelo contrário: viver de
afirmação, cheios de optimismo,
com juventude, alegria e paz; ver
com compreensão a todos: aos que



seguem Cristo e aos que O
abandonam ou não O conhecem
(Ibid ).

Esta atitude não tem nada a ver com
passividade ou derrotismo: 
compreensão não significa
abstencionismo, nem indiferença,
mas actividade (Ibid). Como
membros da sociedade civil, os
cristãos devem defender os seus
direitos cívicos – que também são
direitos das outras pessoas – com
todos os meios lícitos ao seu alcance,
sem agressividade, mas sem
cedências ou compromissos no que
se refere aos bem comum dos
indivíduos e das nações. Agora,
quando em muitos sítios se faz gala
de um laicismo militante, é
especialmente importante que
aqueles que reconhecem a lei moral
natural se unam em defesa e
promoção desses valores,
independentemente das crenças de
cada um.



Graças a Deus, em muitos sítios estão
a despertar forças que dormitavam e
muita gente está a sair do seu
individualismo para tomar parte
activa nas grandes batalhas culturais
e sociais do nosso tempo. Como te
comportas, no modo como vives a
tua liberdade pessoal? Participas
nessas nobres iniciativas consoante
as tuas possibilidades? Procuras
mobilizar outras pessoas,
advertindo-as de que não podem
fechar-se na sua carapaça, mas que
se devem decidir a dar a cara para
defender os direitos de Deus e os
direitos inalienáveis da pessoa
humana?

Esta mobilização apresenta-se como
estratégia permanente. Ao mesmo
tempo, como se trata de favorecer
mudanças incisivas e duradouras, o
compromisso pessoal tem uma vital
importância. É no coração de cada
ser humano que se travam as
batalhas decisivas para a melhoria



da sociedade, como ensina o
Evangelho: do coração saem os maus
pensamentos, os homicídios os
adultérios, as fornicações, os furtos,
os falsos testemunhos e as blasfémias
(Mt 15, 19). S. Paulo propõe um
programa concreto, muito em
sintonia com o espírito da Quaresma:
o amor seja sem fingimento, escreve. 
Aborrecei o mal, aderi ao bem. Amai-
vos reciprocamente com caridade
fraternal, adiantando-vos em honrar
uns aos outros. Diligentes, sem
preguiça; fervorosos de espírito,
servindo ao Senhor; alegres na
esperança, pacientes na tribulação,
perseverantes na oração; acudi às
necessidades dos santos; empenhai-
vos em exercer a hospitalidade (Rm
12, 9-13).

Trata-se, em última análise, de levar
a cabo uma grande sementeira de
caridade nos corações humanos e
nas estruturas sociais. Como Bento
XVI indicou na sua primeira



encíclica, o amor – caritas – será
sempre necessário, mesmo na
sociedade mais justa. Não há
qualquer ordenamento estatal
justo que possa tornar supérfluo o
serviço do amor. Quem prescinde
do amor, prepara-se para se
desfazer do ser humano enquanto
ser humano. Sempre haverá
sofrimento a precisar de
consolação e ajuda. Sempre haverá
solidão. Existirão sempre situações
de necessidade material, para as
quais é indispensável uma ajuda
na linha de um amor concreto ao
próximo (BENTO XVI, Carta encíclica
Deus caritas est, 25-XII-2005, n. 28).
Todos temos de sentir esta
preocupação concreta pelas pessoas
que vivem à nossa volta, sinal claro
do verdadeiro amor a Deus; porque 
quem não ama o seu irmão, a quem
vê, como pode amar a Deus, a Quem
não vê? (Jo 4, 20).



S. Josemaria ensinou-nos que, para
que esta preocupação se manifeste
com rectidão e eficácia, é preciso
esvaziar-se do próprio eu, acolher
sinceramente e como próprias as
preocupações, as alegrias e as penas
dos nossos semelhantes, e
concretamente daqueles que estão
mais perto por motivos de comum
vocação, de parentesco, de profissão,
etc. Talvez te venha aos lábios a
exclamação – é muito difícil! – que
vem no Sulco. Recorda a resposta do
nosso Padre e empenha-te em levá-la
à prática: Ouve, se lutares, basta-te
a graça de Deus: prescindirás dos
interesses pessoais, servirás os
outros por Deus, e ajudarás a
Igreja no campo onde hoje se trava
a batalha: na rua, na fábrica, na
oficina, na universidade, no
escritório, no teu ambiente, no
meio dos teus (S. JOSEMARIA, Sulco,
n. 14).



Bento XVI indica que, num primeiro
momento, as motivações do amor
costumam incluir objectivos como a
auto-complacência, a auto-realização
ou mesmo o proveito pessoal. Por
isso, devem-se purificar, seguir um
caminho de ascese, renúncias,
purificações e saneamentos
(BENTO XVI, Carta encíclica Deus
caritas est, 25-XII-2005, n. 5). Só
assim o amor inicial, imperfeito,
poderá chegar a fundir-se com o
amor de verdadeira doação, que se
esquece de si mesmo porque é um
reflexo do amor de Cristo à
humanidade. Quando Jesus fala,
nas suas parábolas, do pastor que
vai atrás da ovelha perdida, da
mulher que procura a dracma, do
pai que sai ao encontro do filho
pródigo e o abraça, não se trata
apenas de palavras, mas de uma
explicação do seu próprio ser e
agir. Na sua morte de cruz,
cumpre-se aquele virar-se de Deus
contra si próprio, com o qual Ele se



entrega para levantar o ser
humano e salvá-lo – o amor na sua
forma mais radical (Ibid., n. 12). O
nosso Padre ensinou-nos a olhar
piedosamente para o Crucifixo,
porque Cristo na Cruz, com o
Coração trespassado de Amor
pelos homens, é uma resposta
eloquente – as palavras não são
necessárias – à pergunta pelo
valor das coisas e das pessoas.
Pois valem tanto os homens, a sua
vida, a sua felicidade, que o
próprio Filho de Deus Se entrega
para os remir, para os purificar,
para os elevar (S. JOSEMARIA, 
Cristo que Passa, n. 165).

Na proximidade da solenidade de S.
José, depois de termos meditado no
seus gozos e dores, pensamos na
lealdade completa que devemos ter
em tudo o que nos ocupa. Suplicai ao
nosso Padre que se grave nas almas
de cada uma, de cada um, o
"preconceito psicológico" de pensar



sempre em Deus e nos outros, pois
nunca estamos sós. Aprendamos do
Santo Patriarca a servir alegremente,
amando a Vontade do Senhor e
esmerando-nos na caridade com
todas as almas.

Com todo o afecto, abençoa-vos

o vosso Padre

+ Javier

Roma, 1 de Março de 2006

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-do-opus-dei-sobre-a-quaresma/

(27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-do-opus-dei-sobre-a-quaresma/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-do-opus-dei-sobre-a-quaresma/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-do-opus-dei-sobre-a-quaresma/

	Carta do Prelado do Opus Dei sobre a Quaresma

