
opusdei.org

Carta do Prelado
(Dezembro 2013)

Tendo terminado o Ano da Fé, o
Prelado do Opus Dei reflete
sobre o modo como a fé se deve
traduzir no comportamento
diário, contando com a ajuda
dos meios de santificação que
Jesus deixou à Igreja.

04/12/2013

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

O Romano Pontífice encerrou o Ano
da Fé. Durante este tempo, com a



ajuda de Deus, procurámos
aumentar esta virtude teologal, raiz
da vida cristã, pedindo com
insistência ao Senhor: adáuge nobis
fidem! [1], aumenta-nos a fé e, com
ela, a esperança o amor e a piedade.
Agora, passados estes meses de graça,
com o impulso recebido, procuremos
esforçar-nos por continuar a
caminhar dia a dia nesta direção que
nos conduz ao Céu. Recorramos à
Santíssima Virgem, Mestra de fé e de
intimidade com Deus, para que torne
eficazes os nossos desejos de
fidelidade ao seu Filho e à Igreja.

Os documentos do Magistério da
Igreja – recentemente também a
Encíclica Lumen fídei – sublinharam
duas caraterísticas essenciais que
estão na origem da fé tal como o
Novo Testamento no-la apresenta. Se,
por um lado, S. Paulo afirma que 
fides ex audítu [2], que a fé procede
da escuta da Palavra de Deus lida e
acolhida na Igreja, por outro lado, S.



João dá-nos a conhecer que Jesus
Cristo, o Filho de Deus encarnado, é a
luz verdadeira que ilumina todo o
homem que vem a este mundo [3],
outorgando-lhe a capacidade de
conhecer os mistérios escondidos em
Deus. Luz e palavra, palavra e luz
definem, pois, aspetos inseparáveis
da fé que professamos. Por isso, é
urgenterecuperar o caráter
luminoso que é próprio da fé, pois
quando a sua chama se apaga,
todas as outras luzes acabam por
perder o seu vigor [4]. Agradeçamos
a Deus de todo o coração, filhas e
filhos meus, estes esplendores que o
Espírito Santo acende
constantemente em nós, servindo-se
do magistério da Igreja e da vida dos
santos: ocupemo-nos em acolhê-los e
em nos deixar guiar pelo Paráclito,
na nossa existência quotidiana.

Em meados do mês passado,
celebrou-se em Roma um Congresso
sobre “S. Josemaria e o pensamento



teológico”. Verificou-se como a
pregação e o testemunho dos santos
trazem luzes novas para aprofundar
na fé e, em consequência, para
melhorar a exposição científica da
doutrina. Este congresso foi uma
nova ocasião para difundir mais, no
ambiente teológico, os matizes
singulares da mensagem que o nosso
Padre recebeu de Deus, em 2 de
outubrode 1928, com o encargo de os
transmitir aos cristãos,
especialmente aos que estão imersos
nas atividades familiares,
profissionais, sociais, etc., da vida
corrente.

Nos meses passados, referi-me às
verdades da fé contidas nos artigos
do Credo. Quero agora ajudar-vos e
ajudar-me a tirar consequências que
impregnem desta virtude a nossa
existência, nos próximos meses. Ou
seja, meditar em como a fé se há de
traduzir na atuação diária, de forma
que ilumine realmente a nossa



mente, fortaleça a nossa vontade e
abrase o nosso coração, para
levarmos o conhecimento e o amor
de Deus à nossa vida e a todas as
almas.

O ponto de partida consiste em
confiar plenamente que temos na
Igreja a plenitude dos meios de
santificação, que Cristo nos deixou.
Destacam-se, entre outros, a receção
dos Sacramentos, o cumprimento dos
Mandamentos de Deus e da Igreja e a
oração, como a Encíclica Lumen fídei
resume.

Os Sacramentos são ações de Cristo
com as quais a Sua Santíssima
Humanidade, gloriosa no Céu, se põe
em contacto imediato e direto com as
almas, para as santificar. Além disso,
o Espírito Santo segue também
outras vias, desconhecidas para nós,
com que atrai as pessoas. Contudo, o
Papa lembra que a nossa cultura
perdeu a noção desta presença



concreta de Deus, da Sua ação no
mundo; pensamos que Deus só Se
encontra no Além, noutro nível de
realidade, desligado das nossas
relações concretas. Mas se fosse
assim, isto é, se Deus fosse incapaz
de agir no mundo, o Seu Amor não
seria verdadeiramente poderoso,
verdadeiramente real [5].

Vejamos de novo os ensinamentos de
S. Josemaria, plasmados já nos seus
anos de juventude, quando escrevia: 
é preciso convencermo-nos de que
Deus está junto de nós
continuamente. – Vivemos como se
o Senhor estivesse lá longe, onde
brilham as estrelas, e não
consideramos que também está
sempre ao nosso lado. E está como
um pai amoroso – quer mais a
cada um de nós do que todas as
mães do mundo podem querer a
seus filhos – ajudando-nos,
inspirando-nos, abençoando... e
perdoando (...). É necessário que



nos embebamos, que nos
saturemos de que é Pai e muito Pai
nosso, o Senhor que está junto de
nós e nos Céus [6].

Isto vive-se especialmente ao
recebermos a absolvição sacramental
e a Eucaristia. Animados por esta
convicção de fé, que segurança se
adquire no perdão e na proximidade
do Senhor, que paz se derrama
também na alma, e como seremos
capazes de contagiar esta serenidade
à nossa volta! Por isso, não me
cansarei nunca de insistir em que,
cada vez que recorremos aos
Sacramentos, o façamos com a plena
certeza de que é o Espírito Santo que
nos atrai, por Jesus Cristo, ao amor
do Pai.

Levemos estas considerações às
batalhas da própria luta interior.
Podemos ser santos, devemos ser
santos, apesar dos nossos defeitos e
das nossas quedas, porque Deus nos



chamou a entrar na intimidade da
Sua vida divina como Seus filhos em
Jesus Cristo, e nos oferece todos os
remédios. Com a graça dos
Sacramentos e na oração, torna-se
mais acessível cumprir os
Mandamentos da lei divina e a
fidelidade aos deveres próprios do
estado de cada um. O Decálogo não
é um conjunto de preceitos
negativos, mas de indicações
concretas para sair do deserto do
«eu» autorreferencial, fechado em
si mesmo, e entrar em diálogo com
Deus, deixando-se abraçar pela
Sua misericórdia, a fim de a
irradiar [7].

Peçamos ao Senhor que nos conceda
uma fé forte, que dê vida a toda a
nossa atuação. Certamente
acreditamos na Palavra de Deus,
admiramo-nos ao ler e meditar o
Evangelho, mas talvez ele não se
enraíze profundamente nas nossas
almas até ao ponto de transformar



todas e cada uma das nossas ações. E
quando chega a dificuldade, a aridez,
a resistência do ambiente, talvez
desanimemos. Não será que a nossa
fé se acha como que adormecida?
Não teremos de contar mais com a
ação do Paráclito, que inabita na
alma pela graça? Não acontecerá que
às vezes confiamos demais nas
próprias forças? Meditemos na
transformação dos Apóstolos no
Pentecostes, e ajustemo-nos a essa
orientação do Senhor, que Se nos
comunica também através das
práticas de piedade cristã que a
Igreja sempre recomendou: a oração
mental, as jaculatórias e orações
vocais, principalmente o Terço, o
oferecimento de pequenos
sacrifícios, o cuidado no exame de
consciência, o trabalho bem acabado
na presença de Deus.

A vida interior – ensinava o nosso
Padre – não é sentimento. Quando
vemos com clareza que vale a pena



gastar-se um dia e outro, um mês e
outro mês, e outro ano, e a vida
inteira, porque o Amor no Céu nos
aguarda depois, que grande luz
recebemos! É preciso guardar
tudo isso, filhos da minha alma.
Fazer na nossa alma como que
uma barragem que recolha todas
essas graças de Deus: a clareza, a
luz, a doçura da entrega. E
quando chegar a noite, a
escuridão, a amargura, havemos
de nos lançar no meio das águas
limpas da graça do Senhor. Mesmo
que nesse momento esteja cego,
vejo; mesmo que esteja seco, sei-me
regado pelas águas que saem do
Coração de Cristo até à vida
eterna. E então, meus filhos,
perseveraremos na luta [8].

Estaremos assim em condições de
ajudar outros, para que também
caminhem de forma expedita pelas
sendas da fé. Com efeito, a fé não só
olha para Jesus, mas olha também



a partir da perspetiva de Jesus e
com os Seus olhos: é uma
participação na Seu maneira de
ver [9]. E o Senhor tinha olhos para
cada pessoa singularmente
considerada e para a multidão no seu
conjunto. Por cada um e por todos
desceu a este nosso mundo, e por
todos e por cada um prossegue a Sua
obra salvadora. A nossa missão
concretiza-se assim em pôr em
contacto com Jesus quantas pessoas
encontrarmos no caminho da nossa
existência, começando pelas mais
próximas. Assim fizeram os
primeiros cristãos, que conseguiram
a conversão do mundo pagão.

Numa antiga meditação, S. Josemaria
considerava o exemplo daqueles
primeiros irmãos na fé: homens sem
grande cultura, sabedores do Seu
martírio e da Sua morte violenta,
aceitam contudo o papel de
colaboradores de Cristo na
salvação do mundo, e partem a



derrubar o paganismo e a encher
a Terra de sangue cristão. Muito
em breve os há-de acompanhar
Saulo, o antigo perseguidor, o que
dava coices contra o aguilhão (cfr.
At9, 5). Aí vão todos, com a sua
pureza, limpar o charco sujo e
pantanoso do mundo pagão,
combater, com as pequenas
virtudes que praticam – o pudor, a
modéstia, o recolhimento – a
tendência para o prazer daquela
sociedade (…). Foram até ao
próprio coração do mundo antigo:
estão em Roma. Que poderão eles
fazer ali? A resposta é-nos dada
pela História: o trono dos
imperadores cai, e hoje, depois de
dois mil anos, Pedro continua a
ser Bispo de Roma [10].

Também hoje, perante os desafios da
nova evangelização, temos de
conservar bem vibrante a mesma
esperança. Non est abbreviáta manus
Dómini [11], o braço de Deus não



enfraqueceu. Mas precisam-se
homens e mulheres de fé, para que
os prodígios da Sagrada Escritura se
renovem. Há poucos dias, o Papa
publicou a Exortação Apostólica 
Evangélii gáudium , relativa às
conclusões da Assembleia Ordinária
do último Sínodo dos Bispos,
precisamente sobre a nova
evangelização. Animo-vos a conhecer
esse texto que, sem dúvida alguma,
nos oferece novas luzes para dar um
impulso maior a esta grande tarefa.

Não quero passar por alto a
lembrança de que no próximo dia 12
de dezembro, festa de Nossa Senhora
de Guadalupe, ocorre um novo
aniversário da locução divina que S.
Josemaria ouviu – com palavras da
Escritura –, no fundo da sua alma,
em 1931, em momentos de sérias
dificuldades no desenvolvimento da
Obra: inter médium móntium
pertransíbunt aquae [12], as águas da
graça atravessarão os montes,



superando qualquer obstáculo, tudo
o que se opõe ao Reino de Deus no
progresso pessoal e na vida da Igreja
e da humanidade. Porque esta é a
vitória que venceu o mundo: a nossa
fé [13]. Contribuiremos assim para
que se realize a meta do nosso Padre
– regnáre Christum vólumus!
Queremos que Cristo reine –, que
descobrimos nos seus lábios e na sua
pluma desde os primeiros momentos
da fundação do Opus Dei.

Hoje começa o Tempo do Advento,
semanas de preparação para o Natal
do Senhor. Estes dias bem podem
servir-nos para renovarmos o desejo
de permanecer abertos, em cada
momento, às luzes e às palavras de
Deus, sobretudo na leitura e na
meditação da Sagrada Escritura,
admirando uma vez mais a bondade
e misericórdia do nosso Pai Deus,
que envia o Seu Filho ao mundo.



O pórtico destas festas é a solenidade
da Imaculada Conceição de Maria,
mestra de fé, esperança nossa e
maravilhoso exemplo de como se
pode amar Deus, e o próximo, por
Deus, com o coração, com a mente e
com os sentidos plenamente imersos
no Senhor. Esmeremo-nos na
preparação desta solenidade, já tão
próxima, recorrendo à nossa Mãe do
Céu com muito afeto filial.

Nesta oração, dediquemos maior
espaço a pedir pela Igreja e pelo
Papa, pelos seus colaboradores, pelas
minhas intenções, por todas as
necessidades espirituais e materiais
das mulheres e dos homens do nosso
tempo. Que nunca nos deixem
indiferentes – graças a Deus, estou
certo que isso não acontece – as
dificuldades materiais e espirituais,
às vezes autênticas tragédias, que
afetam tantas pessoas em todo o
mundo.



São vários os aniversários da Obra
neste mês, entre outros a ereção do
Colégio Romano de Santa Maria, em
1953. Agradeçamos a Deus todas as
efemérides da história da Obra.

Com todo o afeto, abençoa-vos

o vosso Padre

+ Javier

Roma, 1 de dezembro de 2013

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei

[1]. Lc 17, 5.

[2]. Rm 10,17.

[3]. Jo 1, 9.

[4]. PAPA FRANCISCO, Carta enc. 
Lumen fídei , 29-VI-2013, n. 4.

[5]. PAPA FRANCISCO, Carta enc. 
Lumen fídei , 29-VI-2013 n. 17.



[6]. S. JOSEMARIA, Caminho , n. 267.

[7]. PAPA FRANCISCO, Carta enc. 
Lumen fídei , 29-VI-2013, n. 46.

[8]. S. JOSEMARIA, Notas de uma
reunião familiar, 17-II-1974.

[9]. PAPA FRANCISCO, Carta enc. 
Lumen fídei , 29-VI-2013, n. 18.

[10]. S. JOSEMARIA, Notas de uma
meditação, 26-VII-1937.

[11]. Is 59, 1.

[12]. Sl 103 (104) 10 (Vg).

[13]. 1 Jo 5, 4.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-dezembro-2013/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-dezembro-2013/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-dezembro-2013/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-dezembro-2013/

	Carta do Prelado (Dezembro 2013)

