
opusdei.org

Carta do Prelado
(Dezembro 2011)

Na carta de dezembro, o
Prelado anima a preparar o
nascimento do Senhor vivendo
bem o Advento e a festa da
Imaculada Conceição.

07/12/2011

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

Entrámos no Advento, que nos traz
uma chamada a renovar a nossa
esperança: não uma esperança
efémera, passageira, mas uma



confiança segura, porque procede de
Deus. Esta alegre expectativa, tão
característica das semanas que
precedem o Natal, é a atitude
fundamental do cristão, que deseja
viver de modo fecundo o renovado
encontro com Aquele que vem
habitar no meio de nós: Jesus
Cristo, o Filho de Deus que se fez
homem [1].

No Domingo passado, na primeira
leitura da Missa, líamos umas
palavras de Isaías, condoído perante
a situação do povo escolhido.
Aqueles homens e mulheres tinham
endurecido os seus corações e
tinham-se afastado de Deus, e o
profeta dirige-se ao Senhor pedindo-
Lhe que os converta: Volta-Te para
nós, por amor dos Teus servos, e das
tribos da Tua herança! Quem dera que
rasgasses os céus e descesses,
derretendo os montes com a Tua
presença [2]. Este clamor ressoa com
frequência, de uma forma ou de



outra, ao longo destas semanas. E
também nós, atentos à voz da Igreja,
repetimos com sinceridade: veni,
Domine et noli tardare. Relaxa
facinora plebi tuae [3], vem, Senhor,
não tardes, desata as duras cargas
que pesam sobre o Teu povo. E a
Liturgia garante-nos: em breve
chegará o Senhor, que domina os
povos. Será chamado Emanuel, quer
dizer, Deus connosco [4]. Assim é, de
facto: o Salvador vem para reduzir
à impotência a obra do mal e tudo
quanto ainda nos pode manter
distantes de Deus, para nos
restituir ao antigo esplendor e à
primitiva paternidade [5].

Quantas vezes O invocámos, com o
coração e com a boca: veni, Domine
Jesu [6]? Saboreemos esta frase da
Escritura, que a Liturgia aplica à
expectativa do nascimento de Cristo: 
Destilai, ó céus, lá das alturas, o
orvalho, e que as nuvens façam
chover a justiça. Abra-se a terra e



germine o Salvador [7]. O firmamento
rasgou-se, há vinte séculos, para a
chegada do Redentor ao mundo, e o
mesmo acontece em cada dia,
quando Jesus se aproxima de nós
com a Sua presença sacramental, na
Sagrada Eucaristia. Cabe portanto a
cada uma, a cada um, abrir o coração
de par em par, para que se embeba
desse orvalho divino que nos quer
tornar eficazes. Por isso, a melhor
maneira de nos prepararmos para a
vinda espiritual de Jesus Cristo, neste
próximo Natal, consiste em dispor
bem as nossas almas e os nossos
corpos para O recebermos com novo
fervor em cada dia, na Sagrada
Comunhão. Como vais aproveitando
cada instante destes dias? Como
desejas que a humanidade acolha o
Senhor? Aproveitas as luzes e
ornamentos das ruas para pedir que
Deus tenha, da parte das Suas
criaturas, a resposta que merece?



O nosso Padre animava-nos a
aproveitar estas semanas para 
construir com o coração um
presépio para o nosso Deus.
Lembrais-vos de quando éreis
pequenos? Com que entusiasmo
sabíamos fazer o presépio, com as
suas colinas de musgo, as suas
casinhas e todas aquelas figuras à
volta da manjedoura onde Deus
quis nascer! [8] . E detinha-se numa
consideração que se pode aplicar a
todos os fiéis: sei bem como – à
medida que o tempo passa, pelo
facto de o Opus Dei ser para
cristãos adultos que, por amor de
Deus, se sabem fazer crianças – as
minhas filhas e os meus filhos se
vão tornando cada dia mais
pequenos. Com maior entusiasmo,
pois, do que na nossa infância,
teremos preparado o presépio de
Belém na intimidade da nossa
alma [9].



Ao meditar no extraordinário
acontecimento que celebramos, o
Papa convida a pensar que o
cumprimento da palavra, que tem
início na noite de Belém, é ao
mesmo tempo imensamente maior
e – do ponto de vista do mundo –
mais humilde do que a palavra
profética deixava intuir [10]. Isaías
e todos os profetas apenas
vislumbraram o que iria acontecer
no Natal. O cumprimento daquelas
palavras contém uma força maior,
incomensurável, porque, com a
incarnação e o nascimento do Verbo, 
fica superada a distância infinita
entre Deus e o homem. Deus não Se
limitou a inclinar o olhar para
baixo, como dizem os Salmos: Ele
«desceu» verdadeiramente, entrou
no mundo, tornou-Se um de nós,
para nos atrair todos a Si [11]. Por
outro lado, tudo se desenrolou com a
mais profunda humildade: Deus
sapientíssimo, todo-poderoso e
eterno, oferece‑Se‑nos como criança



recém-nascida, inerme, necessitada
de uns braços humanos que Lhe
dêem abrigo e de uns corações que O
amem de verdade. Como Maria e
José na noite de Belém, assim
havemos nós de estar no silêncio da
oração, da nossa presença de Deus ao
longo do dia, e ao recebê-Lo
sacramentalmente na Eucaristia. O
próprio facto de fazermos o presépio
nas nossas casas exprime a nossa
expectativa de que Deus se
aproxime de nós (…), mas é
também expressão da acção de
graças Àquele que decidiu
partilhar a nossa condição
humana, na pobreza e na
simplicidade [12].

Estamos também a preparar a festa
da Imaculada, já iminente. O nosso
coração de filhos enche-se de alegria
especialmente nesta solenidade,
porque vemos reflectidas na Virgem
Santíssima a grandeza e a humildade
com que o Seu Filho desceu à Terra.



Grandeza de Maria, a Puríssima, a
Toda Santa, a criatura mais excelsa.
Tão grande é a sua dignidade, que o
povo cristão a aclama dizendo: mais
que tu, só Deus! E humildade
suprema é a da Virgem de Nazaré,
pois tendo sido escolhida desde a
eternidade para ser a Mãe de Deus,
se considera e se chama a si mesma a
escrava do Senhor. Quantas lições,
filhas e filhos meus, temos de ir
aprendendo, com continuidade, da
nossa Mãe, e concretamente agora,
nos dias que precedem a sua festa!
Peçamos-lhe que não as esqueçamos,
que as ponhamos em prática.

Lembro-me que, precisamente nestes
dias, em 1931 – já passaram oitenta
anos – S. Josemaria redigiu umas
considerações sobre os mistérios do
Rosário que, desde então, ajudaram
inúmeras pessoas a meter-se pelos
caminhos da contemplação. Sugiro-
vos que, nestas festas, vos esforceis
por viver de forma mais sossegada



esta devoção mariana. Um dia,
respondendo a uma pergunta, o
nosso Padre explicava: o Terço é
uma oração muito grata a Maria
Santíssima, que está enraizada na
vida dos católicos desde há muitos
séculos. É, ao mesmo tempo, uma
meditação dos mistérios da vida
do Senhor e da Sua Mãe. Portanto,
recomendo-a de todo o coração,
também como uma oração que se
pode fazer em família, embora
não devais obrigar os vossos
filhos mais pequenos a rezá-lo (…).
Se quiserem vir com os outros que
venham, se não, deixai-os, que
depois virão. Tem que ser de livre
vontade [13].

Pelo seu grande respeito à liberdade
das almas, o nosso Fundador
acrescentava que nisto, como em
todas as práticas de piedade, cada
um deve seguir o seu próprio
caminho. E continuava: aconselhei
uma maneira de o rezar, mas não



digo a ninguém que esta há de ser
necessariamente a sua maneira
concreta de o fazer, porque podem
existir mil outras formas
diferentes. As almas, ainda que
semelhantes, têm o seu próprio
caminho. Segue o que quiseres, ao
rezar o Terço e em tudo o resto.
Procura, se queres, meditar um
pouco nas orações que compõem o
Rosário, e que nos são facultadas
pela Igreja. Reza tranquilamente
os Pai-nossos e as Avé-Marias. Se
te distraíres, continua como
puderes. E se te distraíste o tempo
todo, também o rezaste: estiveste
a fazer uma grande serenata em
honra da Mãe de Deus [14].

Durante o Advento, ganham vida os
mistérios gozosos do Rosário,
sobretudo na última semana, quando
a Liturgia intensifica a preparação
imediata para o Natal. Esmeremo-
nos em contemplá-los com particular
empenho. Para me ajudar a mim e a



vós, transcrevo um dos comentários
do nosso Padre a estas cenas.

Recordai os mistérios gozosos:
admiramo-nos com aquela
humildade de Jesus, que
semetipsum exinanivit formam
servi accipiens , que se humilhou a
Si mesmo, tomando a forma de
servo, tomando carne como a
nossa. Sem pecado, mas igual à
nossa. Humildade que O faz estar,
como os outros, o tempo
necessário no seio da Sua Mãe.
Contemplamos a Mãe, que se
humilha e vai pelas montanhas da
Judeia visitar a sua prima Santa
Isabel. Contemplamos…, e comove-
nos, aquela cena encantadora
onde o Magnificat é composto.
Depois nasce Jesus: como nós, só
que com maior pobreza, fora da
sua casa, num recanto. Non erat
eis locus in diversorio : não havia
lugar para eles na pousada.
Apesar de ser da estirpe real de



David, o Senhor quis nascer pobre
e viver pobre. E quando faz que os
Evangelistas, inspirados pelo
Espírito Santo, contem a História
dos antepassados de Jesus,
aparecem no relato algumas
mulheres que não são precisa‐
mente um modelo de virtudes;
alguma delas, nem de longe. Para
que nós tenhamos amor e
compreensão e, através de Jesus,
saibamos desculpar as pessoas.
Mais tarde, vemos como a
Santíssima Virgem vai ao templo
purificar-se; embora, mais pura
que ela, só Deus. Modelo de
humildade! E nós, cheios de
soberba… No fim, depois destas
cenas de humildade, a nossa alma
transborda em generosidade, para
nos ocuparmos das coisas de Deus,
como o Menino fez – quando O
encontram no Templo, depois de O
procurarem durante três dias –,
porque este é o tema do último
mistério: não sabeis que tenho de



Me ocupar das coisas que são do
Meu Pai do Céu? [15]

A novena da Imaculada é uma prova
de amor filial a Nossa Senhora.
Contudo, não esqueçamos que é
muito mais importante o que
recebemos de Maria, comparado
com o que lhe oferecemos. De
facto, ela transmite-nos uma
mensagem destinada a cada um de
nós (…). E que nos diz Maria? Fala-
nos com a Palavra de Deus, que se
fez carne no seu seio. A sua
«mensagem» mais não é que Jesus;
Ele que é toda a sua vida. É graças
a Ele e por Ele que ela é a
Imaculada. E assim como o Filho
de Deus se fez homem por nós,
também ela, a Sua Mãe, foi
preservada do pecado por nós, por
todos, como antecipação da
salvação de Deus para cada ser
humano [16].



Assim, ao viver com intensidade, de
forma pessoal, a novena da
Imaculada, preparamo-nos muito
bem para o Natal. Além disso, e a
experiência mostra-o claramente,
oferece-nos mais uma ocasião de
realizarmos um apostolado pessoal
constante. A Virgem Maria atrai
sempre as almas e leva-as a Jesus.
Procuremos unir solidamente estes
dois aspectos – convívio com Nossa
Senhora e iniciativa apostólica –
agora e durante toda a nossa vida.
Meditemos numas palavras do nosso
Padre que contêm uma
extraordinária força e são um
desafio para a nossa resposta
quotidiana. O mundo é como uma
grande boca sedenta, com sede de
Cristo, e nós, os cristãos, somos a
água que há-de matar esta sede.
Ele espera-nos. Onde estarás
amanhã, para pegar esse fogo e
esse amor de Cristo? Se agora não
tens sede de proselitismo, mau
sinal. Somos lodo da terra, mas –



nas mãos do divino Mestre –
daremos luz ao olhar das pessoas,
que andam cegas e não vêem o
esplendor da Verdade [17].

No mês passado começámos o
trabalho apostólico no Sri-Lanka.
Dêmos muitas graças a Deus porque
o Santíssimo Sacramento pôde ficar
reservado no oratório do novo
Centro logo no mesmo dia da
chegada dos vossos irmãos! Mais um
Sacrário nessas imensas terras da
Ásia! À Virgem Imaculada confio
estes começos e a expansão
apostólica que, com a sua
intercessão, procuramos realizar em
tantos sítios.

Minhas filhas e meus filhos, as almas
esperam-nos, esperam-te. Vivamos
com fome de amar, em cada dia, o
Sacrifício do Calvário. Em 1937, o
nosso Padre pôde celebrar a Santa
Missa, pela primeira vez com todos
os paramentos, a 3 de Dezembro,



depois dos meses de perseguição
religiosa em Espanha. Ouvi-o
mencionar, com enorme
agradecimento, todas as facilidades
que lhe deu o sacerdote de Andorra,
por quem rezou ao Senhor todos os
dias.

Continuai a rezar pela Pessoa e
intenções do Papa, pelos seus
colaboradores no governo da Igreja,
pelos frutos espirituais da sua
recente viagem a África. E não vos
esqueçais de vos unir às minhas
petições ao Senhor, que são muitas –
como vos disse tantas vezes – e
destinadas a dar a Deus toda a glória.

Com todo o afecto, abençoa-vos

o vosso Padre

+ Javier

Roma, 1 de Dezembro de 2011



[1] Bento XVI, Discurso na Audiência
Geral, 22-XII-2010.

[2] Missal Romano, 1º Domingo do
Advento, Primeira Leitura (B) (Is 63,
17-19).

[3] Liturgia das Horas, 1º Domingo do
Advento, Ad Nonam , Responsório
breve.

[4] Missal Romano, 21 de Dezembro, 
Antífona de Entrada (cf Is 7, 14; 8, 10).

[5] Bento XVI, Discurso na Audiência
Geral, 22-XII-2010.

[6] Ap 22, 20.

[7] Missal Romano, 4º Domingo do
Advento, Antífona de Entrada (Is 45,
8).

[8] S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 25-XII-1973.

[9] S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 25-XII-1973.



[10] Bento XVI, Homilia no Natal do
Senhor, 24-XII-2010.

[11] Bento XVI, Homilia no Natal do
Senhor, 24-XII-2010.

[12] Bento XVI, Discurso na
Audiência Geral, 22-XII-2010.

[13] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 17-XI-1972.

[14] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 9-X-1972.

[15] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 16-XI-1967.

[16] Bento XVI, Discurso diante da
imagem da Imaculada Conceição, 8-
XII-2010.

[17] S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 24-X-1942.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-dezembro-2011/ (13/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-dezembro-2011/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-dezembro-2011/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-dezembro-2011/

	Carta do Prelado (Dezembro 2011)

