
opusdei.org

Carta do Prelado
(Dezembro 2010)

D. Javier Echevarría sugere
preparar o Natal procurando a
graça nos sacramentos, e lendo
e meditando com frequência a
Palavra de Deus.

08/12/2010

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

Com imensa alegria recordo o gosto
com que S. Josemaria repetia,
durante o tempo do Advento, as
palavras da Liturgia: Dominus prope



est! [1]. Esperava com pressa e
gratidão a solenidade que comemora
a chegada do Salvador à Terra.

Começámos estas semanas, que nos
ajudam a preparar-nos para o Natal e
para as outras festas à volta do
nascimento do Senhor. Penso que
nos virão aos lábios as palavras do
profeta Isaías, que se recitam na
Missa do 1º Domingo: No fim dos
tempos, o monte do templo do Senhor
estará firme, será o mais alto de
todos, e dominará sobre as colinas. A
ele acorrerão todos os povos [2]. E
render-nos-emos perante a bondade
dos Céus, ao ver como esta profecia
se cumpriu, quando o Verbo Divino
se fez carne no seio virginal de Maria
Santíssima, por obra do Espírito
Santo. Com a Sua Encarnação
redentora, e de forma particular pelo
mistério pascal da Sua Morte e
Ressurreição, o Senhor trouxe a paz
à Terra, como os anjos anunciaram
no primeiro Natal. Mesmo que essa



paz ainda não se manifeste
plenamente – pois os desígnios
divinos contemplam que só no final
dos tempos Deus será tudo em todos
[3] –, já fez desaparecer o muro que
se levantava entre os homens e Deus,
por causa do pecado original e dos
nossos pecados pessoais [4]. Além
disso, Jesus Cristo quer que nós os
cristãos colaboremos diariamente na
implantação da Sua paz nos
corações, chegando até aos últimos
recantos da sociedade.

O Papa comentava há alguns anos
que os «Padres da Igreja, na sua
tradução grega do Antigo
Testamento, usaram uma frase do
profeta Isaías que Paulo também cita
para mostrar como os novos
caminhos de Deus já tinham sido
anunciados no Antigo Testamento.
Assim se lia: “Deus tornou breve a
sua Palavra, Ele abreviou-a” (Is 10,
23; Rm 9, 28) (…). O próprio Filho é a
Palavra, o Logos. A Palavra eterna



fez-se pequena, tão pequena a ponto
de caber numa manjedoura. Fez-se
criança, para que a Palavra possa ser
compreendida por nós» [5]. E
acrescenta, na sua recente Exortação
Apostólica: «Desde então, a Palavra
já não é apenas audível, não possui
somente uma voz, agora a Palavra
tem um rosto, que por isso mesmo
podemos ver: Jesus de Nazaré» [6].

Prossigamos pois, com segurança e
grande contentamento, o nosso
caminhar cristão. «O Natal recorda-
nos que o Senhor é o princípio e o
fim e o centro da Criação: no
Princípio era o Verbo e o Verbo
estava em Deus e o Verbo era Deus
(Jo 1, 1). É Cristo, filhas e filhos
meus, que atrai todas as criaturas: 
por Ele foram criadas todas as
coisas, e sem Ele não se fez coisa
alguma de quanto foi feito (Jo 1, 3).
E ao encarnar, tendo vindo viver
entre nós (cfr. Jo 1, 14),
demonstrou-nos que não estamos



na vida para procurar uma
felicidade temporal, passageira.
Estamos para alcançar a Bem-
aventurança eterna, seguindo os
Seus passos. E isto só o
conseguiremos aprendendo com
Ele» [7].

Fomos revestidos de Cristo no
Baptismo. Para nos assemelharmos
cada vez mais a Ele, o Senhor deixou-
nos os outros sacramentos,
especialmente a Penitência e a
Eucaristia. Recebendo-os com
frequência e com as devidas
disposições, a nossa semelhança com
Jesus reforça-se, tornamo-nos
melhores filhos de Deus. O Espírito
Santo realiza esta tarefa nas almas
contando com a nossa colaboração
pessoal. E parte dessa colaboração
concretiza-se ao lermos
assiduamente a Palavra de Deus, que 
é viva e eficaze mais afiada que uma
espada de dois gumes: penetra até à
divisão da alma e do corpo, das



articulações e das medulas, e discerne
os sentimentos e intenções do coração
[8]. Daí o conselho do nosso Padre
«temos de reproduzir na nossa
vida, a vida de Cristo, conhecendo
Cristo à força de ler a Sagrada
Escritura e de a meditar, à força de
fazer oração» [9]. Nas próximas
festas, empenhemo-nos em
«compreender as lições que nos dá
Jesus, já desde Menino, desde
recém-nascido, desde que os Seus
olhos se abriram para esta bendita
Terra dos homens» [10].
Consideremos muitas vezes: com que
desejos de santidade me aproximo
das fontes da graça? Procuro
encontrar a maneira de ser pontual
na recepção dos sacramentos,
querendo conseguir a limpeza da
alma e o tom sobrenatural que Deus
espera de mim?

A recente Exortação Apostólica do
Santo Padre, Verbum Domini, destaca
a importância da Sagrada Escritura



na vida e missão da Igreja, e na
existência pessoal de cada cristão.
Nela, Bento XVI recorda aos
estudiosos da Sagrada Escritura, e a
todos, uma afirmação fundamental:
«o lugar originário da interpretação
da Escritura é a vida da Igreja» [11].
Só no seio da Igreja, na continuidade
da Tradição viva e sob a orientação
do Magistério instituído por Cristo, se
pode entender de forma adequada o
que o Espírito Santo nos quis
comunicar para a nossa salvação, por
meio dos escritores inspirados,
servindo-se de palavras humanas. Ou
seja, só na fé e a partir da fé é
possível compreender com
profundidade e exactidão, sem o
perigo de errar, o que Deus nos
revelou em ordem à nossa
participação na mesma Vida divina.
O estudo científico da Sagrada
Escritura é necessário para se fazer
uma boa exegese, mas é igualmente
necessária – e em grau maior – a
plena identificação com a fé proposta



pelo Magistério da Igreja. Por isso,
«uma autêntica interpretação da
Bíblia deve estar sempre em
harmónica concordância com a fé da
Igreja Católica» [12].

Para compreendermos bem a
Palavra de Deus, além de avivar a fé,
esforcemo-nos por ler e meditar a
Bíblia no clima espiritual em que foi
escrita. Para isso, é preciso que
fomentemos uma atitude pessoal de
escuta, ao ler com pausa o Evangelho
e os outros livros inspirados. A
Sagrada Escritura, sobretudo quando
é proclamada dentro da celebração
litúrgica, ganha sempre actualidade,
transmite a novidade das coisas de
Deus à pessoa concreta que a ouve
com atenção e a quer assimilar. As
suas palavras, como S. Josemaria
escreve, «são luzes do Paráclito,
que fala com voz humana, para
que a nossa inteligência saiba e
contemple, para que a vontade se
robusteça e a acção se cumpra,



porque somos um único povo que
confessa uma única fé, um Credo,
um povo congregado na unidade
do Pai, do Filho e do Espírito
Santo» [13].

De modo análogo, também na leitura
pessoal da Bíblia – sobretudo do
Evangelho – ressoa a voz de Deus,
que temos de nos esforçar por
aplicar à nossa situação concreta. Se
nos empenhamos em cuidar a
atenção – uma atenção filial – na
leitura dos textos sagrados, essa
actividade há-de transformar-se
verdadeiramente em oração. «Ao
abrires o Santo Evangelho,
escreveu o nosso Padre, pensa que
não só tens de saber o que ali se
narra – obras e ditos de Cristo – 
mas também tens de o viver. Tudo,
cada ponto relatado, se recolheu,
pormenor a pormenor, para que o
encarnes nas circunstâncias
concretas da tua existência. O
Senhor chamou os católicos para O



seguirem de perto e, nesse Texto
Santo, encontras a Vida de Jesus.
Mas, além disso, deves encontrar a
tua própria vida. Aprenderás a
perguntar, tu também, como o
Apóstolo, cheio de amor: “Senhor,
que queres que eu faça?”... – A
Vontade de Deus! – ouvirás na tua
alma de modo terminante. Então,
pega no Evangelho diariamente, e
lê-o e vive-o como norma concreta.
Assim procederam os santos» [14].

No documento que citei, Bento XVI
dedica vários parágrafos a expor
como a vida dos santos oferece uma
grande ajuda para penetrar com
mais profundidade no sentido das
Escrituras. S. Gregório Magno – o
Papa refere-o na Exortação
Apostólica – garantiu que «viva lectio
est vita bonorum» [15], que a vida dos
santos é uma lição muito viva, muito
intensa. «A interpretação mais
profunda da Escritura provém
precisamente daqueles que se deixa‐



ram plasmar pela Palavra de Deus,
através da sua escuta, leitura e
meditação assídua (...) Não é por
acaso – prossegue o Santo Padre –
que as grandes espiritualidades, que
marcaram a História da Igreja,
nasceram de uma explícita
referência à Escritura» [16].

Depois de dizer que «cada Santo
constitui uma espécie de raio de luz
que brota da Palavra de Deus» [17], o
Santo Padre menciona vários santos
e santas que trouxeram luzes novas,
tiradas do Evangelho, à vida da
Igreja. E mostra como um desses
raios se manifesta «em S. Josemaria
Escrivá e na sua pregação sobre a
vocação universal à santidade» [18].
Estas palavras cumularam-nos de
muita alegria, como é natural, ao
mesmo tempo que nos trazem à
mente um chamamento ao nosso
sentido de responsabilidade, para
tirar mais proveito dos ensinamentos
do nosso Padre e difundir ainda mais



a sua mensagem, amando assim mais
Deus e a Igreja.

Sigamos pois os repetidos convites de
S. Josemaria a servir-nos com
frequência dos textos da Bíblia para
alimentar os nossos tempos de
oração e contemplar as cenas da vida
de Cristo, metendo-nos no Evangelho
«como mais um personagem». Os
textos litúrgicos da Missa, tanto no
Advento como no Natal, hão-de
impulsionar-nos fortemente a
crescer em familiaridade com a
Palavra de Deus e a aumentar a
nossa intimidade com Jesus, Maria e
José. Entremos decididamente nas
suas vidas acompanhando os três
com todo o coração.

«Toda a vida do Senhor me
apaixona», escreveu o nosso Padre.
«Tenho, porém, uma particular
predilecção pelos seus trinta anos
de existência oculta em Belém, no
Egipto e em Nazaré. Esse longo



tempo, de que mal se fala no
Evangelho, surge desprovido de
significado próprio aos olhos de
quem o considera com
superficialidade. E, no entanto,
sempre sustentei que um tal
silêncio sobre a biografia do
Mestre é bem eloquente e encerra
maravilhosas lições para os
cristãos. Foram anos intensos de
trabalho e de oração, em que Jesus
teve uma vida tão normal como a
nossa, simultaneamente divina e
humana. Naquela singela e
ignorada oficina de artesão e, mais
tarde, diante das multidões, tudo
cumpriu com perfeição» [19].

Um conselho gostaria de vos dar, a
propósito das palavras do Papa sobre
S. Josemaria: aumentai, aumentemos
todos, o desejo de conhecer a fundo
os comentários do nosso Padre à
Sagrada Escritura. Aprenderemos
assim a mover-nos com mais
agilidade no profundo mar da



Revelação, e saberemos descobrir
também o sentido espiritual que se
esconde nas palavras do texto
sagrado: o que o Espírito Santo nos
quer transmitir, aqui e agora, a cada
uma e a cada um de nós. Nesta
perspectiva convido-vos a reler um
ponto de Forja: «“Aquae multae non
potuerunt exstinguere caritatem!”
A turbulência das águas não pôde
extinguir o fogo da caridade.
Ofereço-te duas interpretações
destas palavras da Escritura Santa:
uma, que a multidão dos teus
pecados passados – a ti que estás
bem arrependido – não te afastará
do Amor do nosso Deus. E outra,
que as águas da incompreensão,
das contradições, que talvez
estejas a sofrer, não deverão
interromper o teu trabalho
apostólico» [20].

Nos últimos dias, fiz uma viagem
rápida a Fátima e a Santiago de
Compostela, seguindo os passos do



nosso Fundador. Sabeis como o
Santuário de Fátima o atraía de
modo especial. Como já vos contei
noutras alturas, ali acorreu
frequentemente S. Josemaria, para
confiar à Virgem Mãe as suas
intenções, certo de que a oração de
Maria é sempre atendida pelo
Senhor. Também fui a Santiago de
Compostela, recordando a
peregrinação do nosso Fundador ao
sepulcro do Apóstolo, em 1938, que
foi igualmente um ano jubilar, e
unindo-me à oração de Bento XVI
nesse lugar, poucos dias antes. Nos
dois sítios me senti apoiado por todos
– como pedi, antes de sair, às vossas
irmãs e aos vossos irmãos de Roma –
para que o Senhor nos conceda tudo
o que Lhe suplicamos. Rezei pela
Igreja, pelo Papa, pelos fiéis – cada
mulher, cada homem – do Opus Dei.
Recorramos sempre a Jesus por meio
de Maria, com fé e perseverança,
numa oração de unidade com a
Igreja e com toda a humanidade.



Com todo o afecto, abençoa-vos

o vosso Padre

+ Javier

Roma, 1 de Dezembro de 2010.

[1] Missal Romano, 3º Domingo do
Advento, Antífona de entrada (Fl 4,
5).

[2] Missal Romano, 1º Domingo do
Advento, Primeira Leitura (A), (Is 2,
2).

[3] 1 Cor 15, 28.

[4] Cfr. Ef 2, 14.

[5] Bento XVI, Homilia na Missa da
Meia Noite de Natal, 24-XII-2006.

[6] Bento XVI, Ex. Apost. Verbum
Domini, 30-IX-2010, n. 12.

[7] S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 25-XII-1972.



[8] Hb 4, 12.

[9] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
14.

[10] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
14.

[11] Bento XVI, Ex. Apost. Verbum
Domini, 30-IX-2010, n. 29.

[12] Bento XVI, Ex. Apost. Verbum
Domini, 30-IX-2010, n. 30.

[13] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
89; citando S. Cipriano, De Dominica
oratione, 23 (PL 4, 553).

[14] S. Josemaria, Forja, n. 754.

[15] S. Gregório Magno, Moralia in
Job XXIV, 8, 16 (PL 76, 295).

[16] Bento XVI, Ex. Apost. Verbum
Domini, 30-IX-2010, n. 48.

[17] Bento XVI, Ex. Apost. Verbum
Domini, 30-IX-2010, n. 48.



[18] Bento XVI, Ex. Apost. Verbum
Domini, 30-IX-2010, n. 48.

[19] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
56.

[20] S. Josemaria, Forja, n. 655.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-dezembro-2010/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-dezembro-2010/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-dezembro-2010/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-dezembro-2010/

	Carta do Prelado (Dezembro 2010)

