
opusdei.org

Carta do Prelado
(Dezembro 2008)

A vinda, já próxima, do Senhor
no Natal é uma ocasião para
retomar o nosso empenho para
“unir o divino e o humano na
nossa existência comum”, como
disse na sua carta o Prelado. D.
Javier Echevaría convida a fazê-
lo com simplicidade, esperança
e responsabilidade.

05/12/2008

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!



Terminou o ano mariano na Obra, no
qual quisemos agradecer a Deus, pela
intercessão da Santíssima Virgem, os
vinte e cinco anos do Opus Dei como
Prelatura pessoal. Espero que, pela
bondade do Senhor, todos tenhamos
progredido no afecto e devoção à
nossa Mãe, que leva necessariamente
a tratar o seu Filho Jesus de um modo
mais íntimo e pessoal, mais
apaixonado.

Preparamo-nos agora para a
solenidade da Imaculada Conceição:
uma nova oportunidade para
consolidar ainda mais, no fundo da
nossa alma, a piedade mariana que é
característica dos católicos e parte
muito importante da herança
espiritual do nosso Fundador.
Sabemos como S. Josemaria não se
punha nunca como exemplo de nada:
o único Modelo é Jesus Cristo,
repetia. E, contudo, não tinha
inconveniente em afirmar: se
nalguma coisa quero que me



imiteis é no amor que tenho à
Virgem Maria. Tão grande era o seu
carinho filial pela nossa Mãe!
Peçamos por sua intercessão que,
nestes dias de preparação para a
grande festa de 8 de Dezembro, se
opere em cada um de nós um
crescimento contínuo na piedade
mariana e na vibração apostólica.
Animemos também outras pessoas a
entrarem pelos caminhos da vida
interior ou a progredirem nessa
direcção, através de um diálogo mais
confiado com Nossa Senhora.

Ontem começou o Advento, um
tempo litúrgico especialmente
adequado a fomentar a esperança
teologal. Esta virtude leva-nos a
aspirar, com todas as nossas forças, à
felicidade eterna que o Senhor
prometeu aos que cumprem a Sua
vontade. Como o Santo Padre
escreveu há justamente um ano, nós
precisamos de ter aquelas esperanças
– maiores ou menores – que dia a dia



nos mantenham a caminho. Mas sem
a grande esperança, que há-de
superar tudo o resto, aquelas não
chegam. Esta grande esperança só
pode ser Deus, que abraça o universo
e que nos pode propor e dar aquilo
que nós sozinhos não podemos
alcançar [1].

Comecemos assim este tempo
litúrgico reafirmando os nossos
desejos de chegar ao Céu. Não
ponhamos o nosso fim nas coisas de
cá de baixo: que todas as realizações
que possamos conseguir nos ajudem
a percorrer o caminho que conduz
ao Céu. Um só é o fim último da vida:
a posse e o júbilo de Deus por toda a
eternidade. Aí se encontra a meta
definitiva a que havemos de aspirar
dia a dia. E, para isso, havemos de
pôr tudo – absolutamente tudo, sem
ficarmos com nada – ao serviço do
Reino de Deus.



O Catecismo da Igreja Católica
resume o sentido destas semanas
com as palavras seguintes: «Ao
celebrar cada ano a Liturgia do
Advento, a Igreja actualiza esta
expectativa do Messias. Comungando
na longa preparação da primeira
vinda do Salvador, os fiéis renovam o
ardente desejo da Sua segunda
vinda» [2]. Tempo de preparação
para o Natal e para fomentar a
esperança da vinda do Nosso
Redentor, que terá lugar no fim dos
tempos, para julgar os vivos e os
mortos e instaurar plenamente o Seu
reino, de modo a que Deus seja tudo
em todas as coisas [3].

A primeira fase do Advento – até 16
de Dezembro – centra-se na
consideração da última vinda do
Senhor. A Liturgia da Missa,
sobretudo aos Domingos, apresenta-
nos passagens do Antigo e do Novo
Testamento destinadas a preparar-
nos para esse encontro. A partir de



17 de Dezembro, muda o conteúdo
das leituras, que nos dispõem de
modo imediato para a vinda
espiritual de Jesus Cristo no Natal:
dois aspectos intimamente unidos,
que podem muito bem guiar a nossa
oração durante o mês de Dezembro.
Como é a nossa fome de estar com
Deus já aqui na Terra? Procuramos o
Seu rosto, quando isso acontece?
Evitamos que haja em nós qualquer
perda de paz, com a certeza de que
Ele veio e virá para todos?

A consideração dos novíssimos – as 
coisas últimas, que hão‑de acontecer
no final dos tempos e, antes, para
cada um, no dia da sua morte – não
se há-de tornar uma fonte de temor
ou de inquietação. Nada mais longe
da intenção da Igreja ao apresentar-
nos estas verdades. Elas constituem
antes um chamamento ao sentido da
responsabilidade pessoal, para que
nos decidamos a trabalhar com
maior constância na obra da



santificação pessoal e na tarefa
apostólica.

Há poucas semanas, referindo a
doutrina de S. Paulo sobre os
Novíssimos, Bento XVI convidava os
cristãos a meditar em três grandes
certezas da nossa fé relacionadas
com este tema. A primeira é a certeza
de que Jesus ressuscitou, está com o
Pai e, por isso, está connosco para
sempre. E ninguém é mais forte que
Cristo (…). Por isso estamos seguros e
não temos medo [4].

Como havíamos de ter medo do
nosso Pai Deus, que mostrou de
tantas e evidentes formas o Seu amor
por nós, até ao ponto de enviar o Seu
Filho ao mundo para o salvar? A fé
em Cristo ressuscitado é o melhor
antídoto contra todos os medos.
Assim aconteceu no início da
pregação evangélica, num mundo
dominado pelo medo fatalista do
destino, e assim se deve renovar



aquela fé também hoje, num mundo
em que tantas pessoas andam cheias
de apreensão pelo futuro, ou vivem
de forma irresponsável, como se
tudo acabasse aqui em baixo. O
Senhor é a minha luz e a minha
salvação, a quem temerei? (Sl 26,
1), perguntava-se S. Josemaria com
palavras do Salmo.E respondia: A
ninguém. Tratando assim o nosso
Pai do Céu, não admitamos medo
de ninguém nem de nada [5]. Por
isso acrescentava: um filho de Deus
não tem medo da vida nem medo
da morte, porque o fundamento da
sua vida espiritual é o sentido da
filiação divina: Deus é meu Pai,
pensa, e é o Autor de todo o bem, é
toda a Bondade [6].

Em segundo lugar– prossegue o Papa,
aprofundando sobre as raízes do
optimismo cristão –, a certeza de que
Cristo está comigo, de que em Cristo o
mundo futuro já começou, também dá
certeza da esperança. O futuro não é



uma escuridão em que ninguém se
orienta. Não é assim [7]. Para quem
acredita em Cristo e vive de Cristo, o
futuro emerge sempre luminoso, um
caminho seguro, porque Jesus Cristo
ressuscitado, o Bom Pastor, nos abriu
a senda da vida eterna e caminha
connosco, nos protege e nos anima
com o carinho de uma mãe e de um
pai. Cada um pode fazer suas, com
plena verdade, as palavras
inspiradas: o Senhor é meu pastor,
nada me falta. Em verdes prados me
faz descansar e conduz-me às águas
refrescantes. Reconforta a minha
alma e guia-me por caminhos rectos,
por amor do Seu Nome. Ainda que
atravesse vales tenebrosos, de
nenhum mal terei medo porque Tu
estás comigo, a Tua vara e o Teu
cajado me sossegam[8].

A terceira certeza que sustenta os
cristãos é esta:o Juiz que volta – Juiz e
Salvador ao mesmo tempo – confiou-
nos a tarefa de viver neste mundo



conforme o Seu modo de viver.
Entregou-nos os Seus talentos. Por
isso, a nossa atitude é :
responsabilidade para com o mundo,
para com os irmãos, diante de Cristo
e, ao mesmo tempo, também a certeza
da Sua misericórdia. As duas coisas
são importantes [9].

Este sentido de responsabilidade
responde à advertência do Senhor: 
negotiamini dum venio [10], negociai
até Eu voltar. Palavras que S.
Josemaria meditou frequentemente,
com a certeza de que Deus nos
acompanha sempre, e com a
responsabilidade de que nos confiou
a Sua herança. É preciso aproveitar
bem o tempo para que, com a graça
divina, mereçamos chegar um dia à
bem-aventurança eterna.
Saboreemos aquelas outras palavras
do nosso Padre: Que pena viver
tendo como ocupação matar o
tempo, que é um tesouro de Deus!
Não há desculpas para justificar



essa actuação (…). Que tristeza não
tirar partido, autêntico
rendimento de todas as
faculdades, poucas ou muitas, que
Deus concede ao homem para que
se dedique a servir as almas e a
sociedade! Quando o cristão mata
o seu tempo na Terra, põe-se em
perigo de matar o seu Céu, se, por
egoísmo, se acanha, se esconde, se
despreocupa. Quem ama a Deus,
não entrega só o que tem, o que é,
ao serviço de Cristo: dá-se ele
próprio [11].

À luz destes convites, podemos
perguntar-nos: sinto a
responsabilidade de fazer render os
talentos – qualidades pessoais,
tarefas que me ocupam,
oportunidades de fazer o bem que
me aparecem em cada dia – para
estabelecer o Reino de Cristo na
minha alma e no ambiente em que
vivo? Como ajudo os outros a
comportar-se deste modo, com o meu



exemplo e com a minha palavra?
Faço tudo o que está ao meu alcance
para que se respeite a lei de Deus na
legislação civil e na organização da
sociedade?

A segunda fase do Advento, como vos
recordava no início, tende a
preparar-nos de modo imediato para
o Natal. Nessa altura, seguindo um
conselho do nosso Padre, podemos
acompanhar Nossa Senhora e S. José
no caminho até Belém. Nos tempos
de oração pessoal e ao longo do dia,
situemo-nos muito perto deles,
prestando-lhes com o desejo algum
serviço, reparando pelos que naquela
altura, e também agora, não
souberam acolher o Filho de Deus
quando veio à Terra. Não é pura
imaginação, mas um modo de
exercitar de forma concreta a nossa
fé no mistério da Encarnação.

O Natal aparece-nos como uma
escola extraordinária. Aproveitemos



as lições que Jesus nos dá. Como o
nosso Padre lembrava, detenhamo-
nos na naturalidade do Seu
nascimento. Começa por estar nove
meses no seio de Sua Mãe, como
qualquer outro homem, com
extrema naturalidade. Sabia o
Senhor de sobra que a humanidade
padecia de uma urgente
necessidade d’Ele. Tinha, portanto,
fome de vir à Terra para salvar
todas as almas, mas não precipita
o tempo: vem na Sua hora, como
chegam ao mundo os outros
homens [12].

Também podemos considerar a Sua
simplicidade. O Senhor vem sem
aparato, desconhecido de todos. Na
Terra, só Maria e José participam
na divina aventura. Depois, os
pastores, avisados pelos anjos. E
mais tarde, os sábios do Oriente.
Assim acontece o facto
transcendente que une o Céu à
Terra, Deus ao homem! [13]



Imitando o Mestre com
determinação, podemos unir o
divino e o humano na nossa
existência comum. Basta que nos
esforcemos por meter Deus no centro
da nossa actividade, com a vontade
de cumprir os nossos deveres para
Lhe dar glória, e rectificando aqueles
motivos que o possam dificultar.
Nestes dias anteriores ao Natal, não
esqueçamos que Maria e José
continuam a bater à porta das nossas
almas, como então às portas das
casas de Belém. Não me afasto da
mais rigorosa – assegurava S.
Josemaria – verdade se vos digo que
Jesus continua agora a buscar
pousada no nosso coração. Temos
de Lhe pedir perdão pela nossa
cegueira pessoal, pela nossa
ingratidão. Temos de Lhe pedir a
graça de nunca mais Lhe
fecharmos a porta das nossas
almas [14].



Nas próximas semanas, a Liturgia, ao
fazer ressoar a voz de Jesus,
recomenda-nos vigilância: vigiai,
porque não sabeis em que dia virá o
vosso Senhor [15]. É o que o Papa
recorda a todos os cristãos: Jesus, que
no Natal veio até nós e voltará
glorioso no fim dos tempos, não se
cansa de nos visitar continuamente
nos acontecimentos de cada dia. Pede-
nos que estejamos atentos para
perceber a Sua presença, o Seu
advento, e aconselha-nos que O
esperemos vigiando (…). Preparemo-
nos para receber com fé o mistério do
nascimento do Redentor, que encheu
de alegria o universo [16].

Na semana passada, tive
oportunidade de passar uns dias em
Pamplona, para acompanhar as
vossas irmãs e os vossos irmãos
depois das circunstâncias
extraordinárias por que passaram.
Pude mais uma vez testemunhar o
espírito que o nosso Padre infundiu



em todas e em todos, também nos
que trabalham na Universidade de
Navarra. Passadas poucas semanas
do atentado sofrido, a atitude
profundamente cristã das mulheres e
dos homens que ali trabalham
ajudou-me a dar graças a Deus:
porque se toca com as mãos que o
Opus Dei é uma sementeira de paz e
de alegria.

Renovo a minha petição de orações
pelas minhas intenções; em primeiro
lugar pelo Papa e pelos seus
colaboradores no governo da Igreja,
pelos Bispos e sacerdotes, por todos
os membros do Povo de Deus. E para
que o trabalho apostólico pessoal –
de cada uma, de cada um – não
conheça tréguas. Com Cristo,
ajudados pela Virgem Maria e S. José,
façamo‑nos tudo para todos.

Neste mês há muitos aniversários da
Obra. Não me posso deter a comentá-
los, porque seria interminável. Peço-



vos, isso sim, que amemos mais esta 
história das misericórdias de Deus,
porque o Senhor as quis para cada
uma, para cada um. Desejo que não
fiquem em simples recordações, mas
que as vivamos.

Com todo o afecto, abençoa-vos

O vosso Padre 

+ Javier

Roma, 1 de Dezembro de 2008.

1. Bento XVI, Carta EncíclicaSpe salvi,
30-XI-2007, n. 31.

2. Catecismo da Igreja Católica, n.
524.

3. 1 Cor, 15, 28.

4. Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 12-XI-2008.

5. S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
95.



6. S. Josemaria, Forja, n. 987.

7. Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 12-XI-2008.

8. Sl 23 (22), 1-4.

9. Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 12-XI-2008.

10. Lc19, 13.

11. S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
46.

12. S. Josemaria, Cristo que passa, n.
18.

13. S. Josemaria, Cristo que passa, n.
18.

14. S. Josemaria, Cristo que passa, n.
19.

15. Mt 24, 42.

16. Bento XVI, Homilia no 1º
Domingo do Advento, 2-XII-2007.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-dezembro-2008/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-dezembro-2008/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-dezembro-2008/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-dezembro-2008/

	Carta do Prelado (Dezembro 2008)

