
opusdei.org

Carta do Prelado
(Agosto 2013)

O Prelado do Opus Dei agradece
a Deus a aprovação dos
milagres atribuídos ao Beato
João Paulo II e a D. Álvaro del
Portillo, e convida a rezar pelos
frutos da JMJ no Rio de Janeiro.
Depois comenta o artigo do
Credo sobre a santidade da
Igreja.

05/08/2013

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!



Falar do mês de Agosto evoca
espontaneamente o tesouro que é a
nossa Mãe, porque Ela é o tipo da
Igreja. Recorramos, muito
especialmente nestas semanas, à
intimidade com Nossa Senhora, para
que obtenha para nós, da parte da
Santíssima Trindade, uma vida
limpa, que nos facilite a relação com
a Verdade em todas as coisas e para
todas as coisas, que faça de nós
mulheres e homens de alma limpa,
insisto, mais leais a Deus, e assim
seremos mais Igreja, mais Opus Dei.

Escrevo-vos desta terra brasileira,
terminada já a Jornada Mundial da
Juventude. Foram uns dias de grande
intensidade espiritual, muito perto
do Santo Padre, e na companhia de
Bispos, sacerdotes e milhões de fiéis
que foram ao Rio de Janeiro. Dirigi-
me a Nosso Senhor com a vossa
oração e o vosso trabalho, para que
sejam abundantes, em cada um de
nós e naquelas pessoas com quem



convivemos, os frutos espirituais e
também humanos: oxalá a semente
de Deus, que o Espírito Santo semeou
em tantos corações, amadureça para
bem da Igreja e de todo o mundo.

O mês passado foi pródigo em dons
divinos. Começou com a
apresentação da encíclica Lumen
Fidei , com a qual o Papa Francisco
completou a trilogia sobre as
virtudes teologais iniciada por Bento
XVI. Convido-vos a que a mediteis
pausadamente; para enchermos de
luz a inteligência e a vontade de
moções, para nos comprometermos
com mais ardor na nova
evangelização.

No dia 5, data em que foi publicada a
encíclica, tornou-se também pública
a aprovação pontifícia do milagre
atribuído à intercessão de D. Álvaro,
que abre as portas à sua beatificação,
e também do milagre que permitirá a
canonização de João Paulo II.



Encheu-me de alegria a singular
coincidência destes dois atos
pontifícios na mesma data, que vejo
como manifestação da sintonia
espiritual que existiu entre aquele
grande Pontífice e o meu
queridíssimo predecessor à frente da
Obra.

Na encíclica, o Papa recorda que a fé
em Jesus Cristo e em tudo o que Ele
nos revelou permanece intacta desde
os tempos apostólicos. Como é
possível isto? Como se pode estar
seguro de beber no «verdadeiro
Jesus» através dos séculos? [1] A
resposta a esta pergunta, que fazem
muitos dos nossos contemporâneos,
reduz-se, com todo o fundamento, a
uma: por meio da Igreja. Como
sucede em cada família, a Igreja
transmite aos seus filhos o
conteúdo da sua memória. Como se
deve fazer esta transmissão de
modo que nada se perca, mas antes
que tudo se aprofunde cada vez



mais na herança da fé? É através
da Tradição Apostólica,
conservada na Igreja com a
assistência do Espírito Santo [2] .

Esta transmissão, sempre actual, da
Igreja contém-se especialmente nos
Símbolos e também noutros
documentos do Magistério que
expõem a doutrina da fé; por isso, ao
longo destes meses, nos temos
esforçado por aprofundar no Credo,
ajudados pelo Catecismo da Igreja
Católica ou pelo seu Compêndio ,
contentes porque a nossa fé brilha
também na vida dos santos ao longo
do ano litúrgico. O milagre atribuído
à intercessão do queridíssimo D.
Álvaro é para nós um outro acicate
para pôr em prática o espírito da
Obra, velho como o Evangelho e,
como o Evangelho, novo [3]:
procurar a santificação na vida
corrente, que Deus confiou a S.
Josemaria para que o reproduzisse
na sua alma e na de muitas outras



pessoas. Mal se tornou pública a
notícia, sugeri-vos que
aprofundemos mais na resposta
santa de D. Álvaro: a sua fidelidade a
Deus, à Igreja e ao Romano Pontífice,
a sua plena identificação com o
espírito da Obra, recebido de S.
Josemaria, que continuou a
transmitir-nos integralmente.

E fixo-me agora noutra das notas
características da Igreja: a santidade.
Bento XVI, para nos ajudar a fruir
desta realidade, indicava que, ao
longo deste ano, «será decisivo voltar
a percorrer a história da nossa fé,
que contempla o mistério insondável
da encruzilhada da santidade com o
pecado»[4]. Refletir sobre a
santidade da Igreja, manifestada na
sua doutrina, nas suas instituições,
em tantas filhas e filhos seus ao
longo da história, levar-nos-á a uma
profunda ação de graças ao Deus três
vezes santo, fonte de toda a
santidade, a saber que estamos



contidos na manifestação de amor da
Santíssima Trindade por nós: como
recorremos diariamente a cada
Pessoa divina? Sentimos a
necessidade de as amar, distinguindo
cada uma?

Ao expor a natureza da Igreja, o
Concílio Vaticano II destaca três
aspectos nos quais o seu mistério se
exprime com maior propriedade: o
Povo de Deus, o Corpo Místico de
Cristo, o Templo do Espírito Santo; e
o Catecismo da Igreja Católica
desenvolve-os amplamente [5].
Reverbera em cada um a nota da
santidade, que, tal como as restantes
notas, distingue a Igreja de qualquer
agrupamento humano.

A denominação Povo de Deus remete
para o Antigo Testamento. Yahvé
escolheu Israel como seu povo
peculiar, como anúncio e
antecipação do definitivo Povo de
Deus, que Jesus Cristo iria



estabelecer mediante o sacrifício da
Cruz. Vós sois linhagem escolhida,
sacerdócio real, nação santa, povo
adquirido em propriedade, para que
apregoeis as maravilhas d’Aquele que
vos chamou das trevas à sua
admirável luz [6]. Gens Sancta , povo
santo, composto por criaturas
com misérias. Esta aparente
contradição marca um aspecto do
mistério da Igreja. A Igreja, que é
divina, é também humana, porque
está formada por homens e os
homens têm defeitos: omnes
hómines terra et cinis ( Sir 17, 31),
todos somos pó e cinza [7] .

Esta realidade deve levar-nos à
contrição, à dor de amor, à
reparação, mas nunca ao desalento
ou ao pessimismo. Não esqueçamos
que o próprio Jesus comparou a
Igreja com um campo em que
crescem juntos o trigo e o joio; com
uma rede de arrasto que apanha
peixes bons e maus e que só no final



dos tempos se fará a separação
definitiva entre uns e outros [8]. Ao
mesmo tempo, consideremos que já
agora, na terra, o bem é maior que o
mal, a graça mais forte que o pecado,
ainda que a sua ação seja por vezes
menos visível. Mas acontece que a
santidade pessoal de tantos fiéis -
dantes e de agora - não é uma
coisa aparatosa. É frequente que
não a descubramos nas pessoas
normais, correntes e santas, que
trabalham e convivem no meio de
nós. Para um olhar terreno o
pecado e as faltas de fidelidade,
ressaltam mais; chamam mais a
atenção [9]. Nosso Senhor quer que
os seus filhos e filhas no Opus Dei, e
tantos outros cristãos, recordem a
todos os homens e mulheres que
receberam essa vocação para a
santidade e hão de esforçar-se por
corresponder à graça e ser
pessoalmente santos [10].



A Igreja é o Corpo Místico de Cristo .
«Durante o passar dos tempos, o
Senhor Jesus forma a Igreja por meio
dos sacramentos, que brotam da sua
plenitude. Por estes meios, a Igreja
faz que os seus membros participem
do mistério da morte e ressurreição
de Jesus, pela graça do Espírito Santo,
que a vivifica e a move»[11].

A Igreja «é, pois, santa, ainda que
abarque pecadores no seu seio,
porque não vive de outra vida para
além da da graça; os seus membros,
certamente, se se alimentarem desta
vida, santificam-se; se se afastarem,
cometem pecados e recebem
manchas na alma que impedem que
a santidade da Igreja se difunda
radiante (...). A Igreja aflige-se e faz
penitência por aqueles pecados e tem
o poder de livrar deles, pelo Sangue
de Cristo e pelo dom do Espírito
Santo»[12].



Antes de tudo, o corpo chama-nos a
uma realidade viva. A Igreja não é
uma associação assistencial,
cultural ou política, mas sim um
corpo vivo, que caminha e age na
história. E este corpo tem uma
cabeça que o guia, alimenta e
sustém (…). Como num corpo é
importante que passe a linfa vital
porque está viva, assim também
devemos permitir que Jesus aja em
nós, que a sua Palavra nos oriente,
que a sua presença eucarística nos
alimente e nos anime, que o seu
amor infunda força no nosso amor
ao próximo. E isto sempre!
Sempre, sempre! Estimados
irmãos e irmãs - insistia o Santo
Padre - permaneçamos unidos a
Jesus, confiemos nele, orientemos
a nossa vida segundo o seu
Evangelho, alimentemo-nos com a
oração quotidiana, com a escuta da
Palavra de Deus e com a
participação nos Sacramentos [13] .



É manifesto que o corpo humano se
compõe de uma diversidade de
órgãos e membros, cada um com a
sua própria função, governados pela
cabeça, para bem de todo o
organismo. Por isso, na Igreja, por
vontade de Deus, existe uma
variedade, uma diversidade de
tarefas e de funções; não há uma
uniformidade plana, mas a riqueza
dos dons distribuídos pelo Espírito
Santo. Há comunhão e unidade:
todos estão em relação uns com os
outros e todos concorrem para
formar um único corpo vital,
profundamente ligado a Cristo
[14]. Esta união com Cristo, Cabeça
invisível da Igreja, deve manifestar-
se necessariamente na forte união
com a Cabeça visível, o Romano
Pontífice, e com os Bispos em
comunhão com a Sé Apostólica.
Rezemos, tal como fez S. Josemaria,
pela unidade de todos na Igreja.



Desde antigamente se dizia que, no
seio do Corpo Místico de Cristo, o
Paráclito cumpre a função da alma
no corpo humano: dá-lhe a vida,
conserva-o na unidade, torna
possível o seu desenvolvimento até
alcançar a perfeição que Deus Pai lhe
assinalou.

A Igreja não é um enredo de coisas
e de interesses, mas é o Templo do
Espírito Santo, o Templo onde Deus
age, o Templo onde cada um de
nós, com o dom do Baptismo, é
uma pedra viva. Isto diz-nos que
na Igreja ninguém é inútil (…).
Ninguém é secundário [15] .

Enquanto membros do mesmo Corpo
místico, os cristãos podem e devem
ajudar-se entre si para chegar à
santidade, mediante a Comunhão dos
santos, que confessamos no Símbolo
apostólico. Para além de se referir a
que todos os fiéis participam das 
magnalia Dei , das riquezas de Deus



(a fé, os sacramentos, os vários dons
espirituais), «a expressão
“Comunhão dos santos” designa
também a comunhão entre as
pessoas santas ( sancti ), isto é, entre
aqueles que estão unidos pela graça
a Cristo morto e ressuscitado» [16]:
os santos do paraíso, as almas que se
purificam no Purgatório, os que
ainda travam na terra as batalhas da
luta interior. Formamos uma só
família, a família dos filhos de Deus,
em louvor da Santíssima Trindade:
com que probidade cuidamos dela?

S. Josemaria enchia-se de consolação
com a meditação desta verdade de fé,
pela qual nenhum batizado se pode
sentir só: nem na sua luta espiritual,
nem nas suas dificuldades materiais.
Vemos esta convicção no Caminho : 
Comunhão dos Santos. - Como to
hei de dizer? - Sabes o que são as
transfusões de sangue para o
corpo? Pois assim vem a ser a
Comunhão dos Santos para a



alma [17]. Pouco depois, acrescenta: 
Terás mais facilidade em cumprir
o teu dever, se pensares na ajuda
que te prestam os teus irmãos e na
que lhes deixas de prestar se não
fores fiel [18] .

Enchamo-nos sempre de um grande
ânimo, minhas filhas e meus filhos.
Mesmo que tropeçássemos
grandemente, mesmo que nalgumas
ocasiões nos sintamos moles e sem
forças na luta espiritual, é sempre
possível, com a graça de Deus,
retomar o caminho para a santidade.
Estamos rodeados de uma multidão
de santos, de pessoas fiéis a Nosso
Senhor, que começam e recomeçam
constantemente na sua vida interior.

Basta, por outro lado, levantar os
olhos para o Céu. E a esta certeza nos
convida também a solenidade que
celebraremos no dia 15: a Assunção
da Santíssima Virgem Maria.
Fundados na intercessão de Jesus,



que roga constantemente por todos
nós a Deus Pai [19]. Que grande
consolo, que mais pleno amparo nos
traz a contemplação da nossa Mãe,
sempre interessada na salvação dos
cristãos e de todos os homens! Na
Santíssima Virgem Maria a Igreja
chegou já à perfeição, em virtude da
qual não tem nem mancha nem ruga
[20]. Nós, todos os fiéis, esforçamo-
nos ainda por vencer nesta nobre
tarefa da santidade, afastando‑nos
totalmente do pecado e, por isso,
erguemos os olhos para Maria, que
resplandece como modelo de
virtudes para toda a comunidade dos
eleitos [21]. Recorramos, pois, a Ela
em todas as vicissitudes da Igreja e
nas pessoais de cada um. Mãe! -
Chama-a bem alto. - Ela, a tua Mãe
Santa Maria, escuta-te, vê-te em
perigo talvez, e oferece-te, com a
graça do seu Filho, o consolo do
seu regaço, a ternura das suas
carícias. E encontrar-te-ás recon
fortado para a nova luta [22]



Que este clamor de oração suba ao
Céu com muita força, de toda a terra,
ao renovar a Consagração do Opus
Dei ao dulcíssimo e imaculado
Coração de Maria, no próximo dia 15.
Unidos fortemente na oração,
peçamos à bondade divina todos as
graças de que o mundo, a Igreja e
cada um de nós precisam.

Com todo o afeto, abençoa-vos

o vosso Padre

+ Javier

Sítio da Aroeira, 1 de agosto de 2013

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei

[1]. Papa Francisco, Carta enc. Lumen
fídei , 29-VI-2013, n. 38.

[2]. Papa Francisco, Carta enc. Lumen
fídei , 29-VI-2013, n. 40.



[3]. S. Josemaria, Carta 9-I-1932 , n.
91.

[4]. Bento XVI, Carta apost. Porta
fídei , 11-X-2011, n. 13.

[5]. Cfr. Catecismo da Igreja Católica ,
nn. 781-810.

[6]. 1 Pe 2, 9.

[7]. S. Josemaria, Homilia Lealdade à
Igreja , 4-VI-1972.

[8]. Cfr. Mt 13, 24-30; 47-50.

[9]. S. Josemaria, Homilia Lealdade à
Igreja , 4-VI-1972.

[10]. S. Josemaria, Homilia Lealdade
à Igreja , 4-VI-1972.

[11]. Paulo VI, Solene profissão de fé (
Credo do Povo de Deus ), 30-VI-1968.
n. 19.



[12]. Paulo VI, Solene profissão de fé (
Credo do Povo de Deus ), 30-VI-1968.
n. 19.

[13]. Papa Francisco, Discurso na
Audiência geral, 19-VI-2013.

[14]. Papa Francisco, Discurso na
Audiência geral, 19-VI-2013.

[15]. Papa Francisco, Discurso na
Audiência geral, 26-VI-2013.

[16]. Compêndio do Catecismo da
Igreja Católica , n. 195.

[17]. S. Josemaria, Caminho , n. 544.

[18]. S. Josemaria, Caminho ,n. 549.

[19]. Cfr. Heb 7, 25.

[20]. Cfr. Ef 5, 27.

[21]. Cfr. Concílio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen géntium , n. 65.

[22]. S. Josemaria, Caminho , n. 516.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-agosto-2013/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-agosto-2013/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-agosto-2013/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-agosto-2013/

	Carta do Prelado (Agosto 2013)

