
opusdei.org

Carta do Prelado (19
março 2022) |
Fidelidade

Nesta carta pastoral, o Prelado
do Opus Dei medita sobre
alguns aspetos da fidelidade a
Jesus Cristo e à vocação à Obra,
seguindo os ensinamentos de
São Josemaria.

25/03/2022

Descarregar a carta em formato
digital

ePub ► Carta do Prelado (19 março
2022)

https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Carta%20do%20Prelado%2019-III-202220220329090529456189.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Carta%20do%20Prelado%2019-III-202220220329090529456189.epub


Mobi ► Carta do Prelado (19 março
2022)

PDF ► Carta do Prelado (19 março
2022)

Google Play Books ► Carta do
Prelado (19 março 2022)

Apple Books ► Carta do Prelado (19
março 2022)

Ouvir a leitura da carta (áudio)

Índice da Carta do Prelado (19 de
março de 2022)

Fidelidade à vocação, fidelidade
a Jesus Cristo
Fidelidade apostólica

• 

• 

https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Carta%20do%20Prelado%2019-III-202220220329090538582625.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Carta%20do%20Prelado%2019-III-202220220329090538582625.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Carta%20do%20Prelado%2019-III-202220220329090634270712.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Carta%20do%20Prelado%2019-III-202220220329090634270712.pdf
https://play.google.com/store/books/details?id=_ORjEAAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=_ORjEAAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=R4lmEAAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=R4lmEAAAQBAJ
https://books.apple.com/us/book/carta-pastoral-19-de-mar%C3%A7o-de-2022/id1616666997?ls=1
https://books.apple.com/us/book/carta-pastoral-19-de-mar%C3%A7o-de-2022/id1616666997?ls=1


Fidelidade à vocação e vida
corrente
O permanente e o mutável na
vida da Obra

Queridíssimos, que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

Fiéis, vale a pena!

1. Com esta expressão familiar, que
inspirou uma antiga canção, S.
Josemaria animava-nos a ser muito
fiéis. Recordo com frequência que,
no dia 23 de agosto de 1963, num
curso de verão em Pamplona,
durante uns momentos de uma
tertúlia com o nosso Padre, cantámos
essa canção. Alguns de nós notámos
que, enquanto nos ouvia a cantar
aquelas palavras, o nosso Padre
repetia em voz baixa: "Vale a pena,
vale a pena". Entendemos isso como
uma expressão espontânea da sua

• 

• 



experiência viva. Levar a Obra para
a frente tinha valido a pena: tanto
trabalho, tanto sofrimento, tantas
dificuldades e, ao mesmo tempo,
tanta alegria. A fidelidade é
necessariamente alegre, mesmo na
dor, com uma alegria no Senhor, que
é a nossa fortaleza (cf. Ne 8, 10).

Fidelidade é um conceito amplo, com
vários significados: "exatidão ou
veracidade na realização de alguma
coisa", "cópia exata de um texto",
"cumprimento exato de um dever, de
uma promessa", etc. É especialmente
relevante considerar a fidelidade na
relação entre as pessoas, no seu
aspeto mais profundo do ponto de
vista humano: o amor. «A fidelidade
no tempo é o nome do amor»[1]. O
amor autêntico é por si definitivo, é
fiel, ainda que, pela debilidade
humana, possa falhar.

A fidelidade abarca todas as
dimensões da nossa vida, pois



envolve a pessoa na sua integridade:
inteligência, vontade, sentimentos,
relações e memória. Com estas
breves páginas, no contexto do
centenário da fundação da Obra, que
se vai aproximando, gostaria que nos
detivéssemos agora a meditar sobre
alguns aspetos, guiados sobretudo
por textos de S. Josemaria.

Fidelidade à vocação, fidelidade a
Jesus Cristo

2. A vocação cristã, em todas as suas
expressões particulares, é a chamada
de Deus à santidade. Chamamento do
amor de Deus ao nosso amor, numa
relação em que a fidelidade divina
tem sempre a precedência: fiel é Deus
(2 Ts 3, 3; cf. 1 Cor 1, 9). «A nossa
fidelidade nada mais é do que uma
resposta à fidelidade de Deus. Deus,
fiel à sua palavra, fiel à sua
promessa»[2].

A fé na fidelidade divina dá força à
nossa esperança, apesar de que a



nossa debilidade pessoal nos leve por
vezes a não sermos totalmente fiéis,
em pequenas coisas e, talvez
nalguma ocasião, nas grandes. Desse
modo, a fidelidade consiste em
percorrer – com a graça de Deus – o
caminho do filho pródigo (cf. Lc 15,
11-32). «A fidelidade a Jesus Cristo
exige permanecer em contínua vigília,
porque não podemos confiar nas
nossas pobres forças. Havemos de
lutar sempre, até ao último instante
da nossa passagem pela terra: esta é a
nossa finalidade»[3].

Temos de procurar com
perseverança a união com o Senhor.
Procuramos – e encontramos – esta
união com Jesus no trabalho, na
família, em tudo..., de modo
eminente na Eucaristia, na
Penitência e na oração. Além disso,
não estamos sozinhos. Contamos
também com a ajuda dos outros,
especialmente na direção espiritual
pessoal. Agradeçamos esta



possibilidade de abrirmos a nossa
alma com sinceridade, para
recebermos ânimo e conselho no
caminho do crescimento no nosso
amor a Deus. E onde o nosso amor se
alimenta, fortalece-se a nossa
fidelidade: Enamora-te, e não ’O’
deixarás [4].

3. A fidelidade manifesta-se
especialmente quando exige esforço
e sofrimento. Também aqui nos
ilumina o exemplo da nossa Mãe, a
Virgem fiel: «só pode chamar-se
fidelidade uma coerência que dura
ao longo de toda a vida. O fiat de
Maria, na Anunciação, tem a sua
plenitude no fiat silencioso que Ela
repete ao pé da cruz»[5].

Com a ajuda de Deus, podemos ser
fiéis, avançar no caminho da
identificação com Jesus Cristo: que a
nossa maneira de pensar, de amar,
de ver as pessoas e o mundo, se
tornem cada vez mais a Sua, através



de um permanente começar e
recomeçar, em que «a consciência da
nossa filiação divina dá alegria à
nossa conversão»[6]. Tornar-se-á
assim uma realidade nas nossas
vidas a exortação de S. Paulo aos
Filipenses: «Tende entre vós os
mesmos sentimentos de Cristo
Jesus» (Fl 2, 5).

4. O encontro e a união com Cristo
realizam-se na Igreja, que é
visivelmente Povo composto por
muitos povos. Constitutivamente, é
Corpo de Cristo e, operativamente, é
sacramento: toda a salvação vem de
Cristo através da Igreja, muito
especialmente porque a Igreja faz a
Eucaristia e a Eucaristia faz a Igreja.

O facto, sempre verificável, de a
Igreja ser formada por homens e
mulheres débeis, com erros, não
deve diminuir o nosso amor por ela.
Tenhamos sempre presente que «a
Igreja é isto mesmo: Cristo presente



entre nós, Deus que vem até à
humanidade para a salvar,
chamando-nos com a Sua revelação,
santificando-nos com a Sua graça,
sustentando-nos com a Sua ajuda
constante, nos pequenos e grandes
combates da vida de todos os dias»[7].

A fidelidade a Cristo é, portanto,
fidelidade à Igreja. E na Igreja,
esforçamo-nos por viver e fomentar
a união com todos, particularmente
com os Bispos e, de forma especial,
com o Romano Pontífice, princípio
visível de unidade de fé e de
comunhão. Mantenhamos sempre
vivo em cada um de nós aquele
desejo do nosso Padre: Omnes cum
Petro ad Iesum per Mariam!

A fidelidade a Jesus Cristo e à Igreja
inclui para nós a fidelidade à nossa
vocação ao Opus Dei, vivendo o
espírito que recebemos de S.
Josemaria, que foi e é
verdadeiramente o nosso Padre na



Obra. Assim o exprimia numa antiga
carta dirigida a todos os seus filhos:
«Não posso deixar de elevar a alma
agradecida ao Senhor, de quem
procede toda a família nos céus e na
terra (Ef 3, 15-16), por me ter dado
esta paternidade espiritual, que, com
a Sua graça, assumi, com a plena
consciência de estar na terra só para
a realizar. Por isso vos amo com
coração de pai e de mãe»[8]. Ser filhas
e filhos fiéis de S. Josemaria é o nosso
caminho vocacional, para sermos
fiéis filhas e filhos de Deus em Cristo.

Certamente vos lembrais de outras
palavras do nosso Padre: «A chamada
divina exige de nós fidelidade
intangível, firme, virginal, alegre,
indiscutida à fé, à pureza e ao
caminho»[9]. Agora detenho-me
apenas a sublinhar a alegria. Uma
fidelidade que é correspondência
livre à graça de Deus, vivida com
alegria e também com bom humor.
Como nos ajuda recordarmos



também estas suas palavras: «Do
ponto de vista humano, quero deixar-
vos como herança o amor à liberdade
e o bom humor»[10]!.

5. Considerando a fidelidade na
Obra, como poderíamos não pensar
no Bem-Aventurado Álvaro? Lembro-
me que no dia 19 de fevereiro de
1974, quando D. Álvaro não estava
presente, S. Josemaria nos disse
sobre ele: «Gostaria que cada um o
imitasse em muitas coisas, mas
sobretudo na lealdade. (...) Teve
sempre um sorriso e uma fidelidade
incomparáveis»[11]. Penso muitas
vezes nas palavras bíblicas vir fidelis
multum laudabitur (Pr 28, 20: o
homem fiel será muito louvado),
gravadas na travessa de uma porta
em Villa Vecchia que conduz
precisamente ao escritório onde D.
Álvaro trabalhou durante muitos
anos.



Elevo também a minha alma ao
Senhor em agradecimento pela
fidelidade de tantas mulheres e de
tantos homens que nos precederam
no caminho e nos deixaram um
testemunho precioso desse vale a
pena, evocado no início destas
páginas.

O nosso Padre dizia que qualquer
pessoa que se aproxime da Obra,
mesmo por pouco tempo, terá
sempre o nosso afeto. Isto aplicava-o
ainda mais a quem tinha estado na
Obra durante algum tempo e depois
tinha seguido outros caminhos; e aos
que alguma vez se tenham sentido
feridos, pedimos perdão de todo o
coração.

Fidelidade apostólica

6. A vocação cristã à santidade, à
identificação com Jesus Cristo é – em
todas as suas formas, de um modo ou
de outro – uma vocação apostólica: 
Não se pode dissociar a vida interior



do apostolado, como não é possível
separar em Cristo o Seu ser de Deus-
Homem e a Sua função de Redentor
[12].

Em todas as épocas – e na nossa
vemos isso de forma impressionante
– há no mundo uma sede imensa –
tantas vezes inconsciente – de Deus.
Estas palavras proféticas estão
sempre a cumprir-se: Eis que vêm
dias – oráculo do Senhor– em que
lançarei fome sobre o país. Não será
fome de pão, nem sede de água, mas
de ouvir as palavras do Senhor (Am 8,
11).

Quantas vezes teremos meditado
sobre aquela vibrante exortação de
S. Josemaria: «Caríssimos, Jesus urge-
nos. Ele quer ser levantado de novo,
não na Cruz, mas na glória de todas
as atividades humanas, para atrair
todos a Si (Jo 12, 32)»[13].

Ao experimentarmos as dificuldades
que a vida cristã encontra neste



mundo – ateísmo, indiferença,
relativismo, naturalismo
materialista, hedonismo, etc. –, vem-
nos talvez à mente a afirmação de S.
João: «Não ameis o mundo nem o que
há no mundo» (1 Jo 2, 5), referente ao
que no mundo se opõe a Deus, e que
ele resume na tripla concupiscência
(cf. 1 Jo 2,16). Ao mesmo tempo
porém, o mundo, criatura de Deus, é
bom: Tanto amou Deus o mundo, que
lhe entregou o Seu Filho Unigénito, a
fim de que todo o que n’Ele crê não se
perca, mas tenha a vida eterna (Jo 3,
16).

7. Procuremos, como o nosso Padre, 
amar o mundo apaixonadamente[14],
pois é o âmbito do nosso encontro
com Deus e o caminho para a vida
eterna. Um amor que exclui a 
mundanidade: somos do mundo, mas
não queremos ser mundanos;
vivendo também, por exemplo, o
espírito e a realidade prática da
pobreza, que nos liberta de tantas



amarras e, com sentido positivo, nos
faz ouvir S. Paulo que nos assegura: 
Tudo é vosso, mas vós sois de Cristo e
Cristo é de Deus (1 Cor 3, 22-23). O
testemunho de vidas sóbrias e
austeras é – hoje e sempre – uma
forma de ser sal e luz neste mundo,
que queremos transformar com o
amor de Cristo.

Perante esta realidade – tudo é vosso
– alegramo-nos com as alegrias dos
outros, desfrutamos de todas as
coisas boas que nos rodeiam e
sentimo-nos interpelados pelos
desafios do nosso tempo. Ao mesmo
tempo, sentimos muito dentro da
alma a situação no mundo,
particularmente a triste realidade da
guerra e de outras situações com
grandes carências e sofrimentos de
tantas e tantas pessoas,
especialmente das mais frágeis. Mas,
insisto, não admitamos o
pessimismo; pelo contrário,
atualizemos a fé na vitalidade do



Evangelho – pois é poder de Deus
para a salvação de todos os que creem
(Rm 1, 16) – e a fé nos meios: oração,
mortificação, Eucaristia!, e trabalho.
Manteremos então uma visão do
mundo cheia de esperança.

A fé é base da fidelidade. Não uma
confiança vã na nossa capacidade
humana, mas fé em Deus, que é o
fundamento da esperança (cf. Heb
11, 1). «Deus é o fundamento da
esperança, não um Deus qualquer,
mas aquele Deus que possui um rosto
humano e que nos amou até ao fim: a
cada indivíduo e à humanidade no
seu conjunto»[15].

Ouçamos novamente o nosso Padre:
«Se sois fiéis, o Senhor, pelas vossas
mãos, como fruto da vossa entrega
calada e humilde, fará maravilhas.
Voltar-se-á a viver aquela passagem
de S. Lucas: os setenta e dois
discípulos regressaram cheios de
alegria, dizendo: Senhor, até os



demónios se sujeitaram a nós, em Teu
nome (Lc 10, 17)»[16].

Fidelidade à vocação e vida corrente

8. Na vida de cada um de nós pode
haver, de vez em quando,
circunstâncias fora do comum, mas
sabemos bem que a união com o
Senhor e, com Ele, a nossa missão
apostólica, se hão de realizar
fundamentalmente na vida corrente:
família, trabalho profissional,
amizades, deveres sociais...: «Esse é o
principal lugar do nosso encontro
com Deus»[17], recordava-nos D.
Javier, num dos seus primeiros
escritos.

Encontrar o Senhor em todo o
acontecer de cada dia significa
descobrir o valor do pequeno, das
coisas pequenas, dos detalhes, nos
quais tantas vezes podemos
manifestar o nosso amor a Deus e o
nosso amor aos outros. O próprio
Jesus nos disse: «Quem é fiel no pouco



também é fiel no muito, e quem é infiel
no pouco também é infiel no
muito» (Lc 16, 10). Uma fidelidade no
pouco que o Senhor premeia com a
grandeza da Sua própria alegria (cf.
Mt 25, 21).

A nossa experiência pessoal mostra-
nos que esta fidelidade no pouco não
é de pouca entidade, pelo contrário:
«A perseverança nas pequenas coisas,
por Amor, é heroísmo»[18]. O amor é
aquilo que dá o maior valor a toda a
atividade humana. A fidelidade é
fidelidade a um compromisso de
amor, e o amor a Deus é o sentido
último da liberdade. Esta liberdade
de espírito dá a capacidade de amar
o que tem de se fazer, mesmo
quando envolve sacrifício, e então
pode experimentar-se aquilo que
Jesus nos garante: «Tomai sobre vós o
Meu jugo e aprendei de Mim, porque
sou manso e humilde de coração, e
encontrareis descanso para o vosso
espírito. Pois o Meu jugo é suave e o



Meu fardo é leve» (Mt 11, 29-30). E
Santo Agostinho explica: «Naquilo
que se ama, ou não se sente a
dificuldade ou se ama a própria
dificuldade (...). Os trabalhos
daqueles que amam nunca são
penosos»[19].

9. Sabemos bem que encontrar Deus,
amar a Deus é inseparável de amar,
de servir os outros, que os dois
preceitos da caridade são
inseparáveis. Com o nosso amor
fraterno, que é sinal seguro de vida
sobrenatural, construímos a nossa
fidelidade e tornamos mais alegre a
fidelidade dos outros: Nós sabemos
que passámos da morte para a vida
porque amamos os irmãos (1 Jo 3, 14).
Com que força S. Josemaria nos
anima a viver a fraternidade:
«Coração, meus filhos, ponde o
coração em servir-vos uns aos outros.
Quando o afeto passa pelo
Sacratíssimo Coração de Jesus e pelo
Dulcíssimo Coração de Maria, a



caridade fraterna exercita-se com
toda a sua força humana e divina.
Anima a suportar a carga, alivia
pesos, assegura a alegria na luta. Não
é algo pegajoso, é algo que fortalece
as asas da alma para subir mais alto.
A caridade fraterna, que não procura
o seu próprio interesse, permite voar
para louvar o Senhor com um espírito
de sacrifício alegre»[20].

Dado o lugar que o trabalho ocupa
na nossa vida habitual, poderíamos
considerar – e examinar-nos
pessoalmente – sobre tantos aspetos
que estão contidos naquele
«santificar o trabalho, santificar-se no
trabalho, santificar com o
trabalho»[21]. Gostaria agora de vos
convidar a meditarmos sobre como
podemos transformar melhor o
trabalho em oração, que não consiste
só em ter algum pormenor de
piedade enquanto trabalhamos. O
nosso Padre explicou-nos isto de
tantas maneiras. Vejamos de novo



estas suas palavras: «Realizai pois o
vosso trabalho, sabendo que Deus o
contempla: laborem manuum
mearum respexit Deus (Gn 31, 42). O
nosso trabalho, portanto, deve ser
tarefa santa e digna d'Ele: não só
terminada até ao último detalhe, mas
realizada com retidão moral, com
hombridade, com nobreza, com
lealdade, com justiça. Desta forma, o
vosso trabalho profissional não só
será reto e santo, mas também, por
este título, será oração»[22].

No nosso trabalho experimentamos
também frequentemente os nossos
limites e defeitos. Mas se, apesar de
tudo, nos esforçarmos nesse «saber
que Deus nos contempla, poderemos
ouvir, dirigidas a nós, aquelas
palavras de S. Paulo: o vosso trabalho
não é inútil no Senhor» (1 Cor 15, 58),
como o nosso Padre resumia: nada se
perde.



O permanente e o mutável na vida da
Obra

10. A fidelidade pessoal à própria
vocação na Obra está
necessariamente relacionada com a
fidelidade institucional, ou seja, com
a permanência da Obra como
instituição, em fidelidade à vontade
de Deus para ela, tal como o
fundador a transmitiu.

Em 2016, D. Javier recordou-nos
estas palavras de S. Josemaria:
«assim como a identidade da pessoa
permanece a mesma ao longo das
diversas fases de crescimento:
infância, adolescência, maturidade...,
assim há evolução no nosso
desenvolvimento: de outra forma,
seríamos coisa morta. O núcleo, a
essência, o espírito permanece
inalterado, mas evoluem as formas de
dizer e de fazer, sempre velhas e
sempre novas, sempre santas»[23].



Comentando este texto, considerei
então que é sobretudo no âmbito do
apostolado pessoal – que é o
principal na Obra – e no de orientar
com sentido cristão as profissões,
instituições e estruturas humanas,
que procuramos pôr iniciativa e
criatividade, para construirmos uma
relação de sincera amizade com
muitas pessoas e para trazermos a
luz do Evangelho à sociedade. Esta
mesma iniciativa e criatividade leva-
nos também a procurar novas
atividades apostólicas, dentro do mar
sem limites que o espírito da Obra
nos apresenta.

11. Esta criatividade pode entender-
se como uma versão do que por
vezes se chama fidelidade dinâmica,
ou fidelidade criativa. Uma fidelidade
que exclui tanto o que seria um
anseio superficial de mudanças,
como uma atitude a priori contrária
a tudo que for ou pareça ser uma
certa novidade. «Por esta nossa



vocação, estamos presentes na
própria origem das retas mudanças
que ocorrem na sociedade, e também
fazemos nossos os progressos de
qualquer época»[24]. Devemos por isso
compreender e partilhar os anseios
do nosso tempo, sem pretendermos,
ao mesmo tempo, adaptar-nos a
qualquer moda ou costume, por
muito atual e difundido que esteja, se
for contrário ao espírito que Deus
nos transmitiu através do nosso
fundador, também por ser
incompatível com o tom humano e o
ambiente familiar próprio da Obra.
Neste sentido, «nunca haverá
qualquer necessidade de nos
adaptarmos ao mundo, porque somos
do mundo; nem teremos de ir atrás do
progresso humano, porque somos nós
– sois vós, meus filhos – juntamente
com as outras pessoas que vivem no
mundo, que realizais este progresso
com o vosso trabalho quotidiano»[25].



Vale a pena também ter presente
que, em relação às determinações
estabelecidas para toda a Obra (por
exemplo, quanto aos meios de
formação espiritual: círculos,
meditações, retiros, etc.), é lógico que
o discernimento da oportunidade de
possíveis mudanças corresponda, em
última análise, ao Padre com o
Conselho Geral e a Assessoria
Central. Por outro lado, nem todas as
mudanças a este nível são
indiferentes ao espírito e devem ser
estudadas com prudência. Pela vossa
parte, não hesiteis em sugerir
projetos apostólicos àqueles que
dirigem o apostolado, com espírito de
iniciativa e também de unidade –
sem deixar de remar juntos – com o
desejo de levar a alegria do
Evangelho a muitas pessoas. Em
qualquer caso, tenhamos a certeza de
que «não estamos sozinhos para
fazer a Obra, nem contamos apenas
com as nossas pobres forças, mas
com a força e o poder do Senhor»[26].



Com a nossa fidelidade pessoal e a
responsabilidade de todos para
mantermos a fidelidade institucional,
apesar das nossas limitações
pessoais, com a graça de Deus,
poderemos construir, ao longo dos
variáveis períodos históricos, a
continuidade da Obra na fidelidade à
sua origem. Esta é a continuidade
essencial entre passado, presente e
futuro, própria de uma realidade
viva. Em 2015, D. Javier animava-nos
a pedir a S. Josemaria que a Obra
chegasse ao dia 2 de Outubro de 2028
com a mesma pujança e frescura de
espírito que o nosso Padre tinha no
dia 2 de Outubro de 1928.

Assim, poderá tornar-se realidade,
pela misericórdia de Deus, o que S.
Josemaria via: «Vejo a Obra projetada
ao longo dos séculos, sempre jovem,
graciosa, bela e fecunda, defendendo a
paz de Cristo, para que todo o mundo
a possua. Contribuiremos para que na
sociedade se reconheçam os direitos



da pessoa humana, da família, da
Igreja. O nosso trabalho fará que
diminuam os ódios fratricidas e as
suspeitas entre os povos, e as minhas
filhas e os meus filhos – fortes in fide 
(1 Pe 5, 9), firmes na fé – saberão
ungir todas as feridas com a caridade
de Cristo, que é bálsamo
suavíssimo»[27].

Confiando à nossa Mãe Santa Maria,
Virgem fiel, e a S. José, a permanente
renovação da nossa fidelidade, com
todo o carinho vos abençoa

o vosso Padre

Roma, 19 de março de 2022

[1] Bento XVI, Discurso, 12-V-2010.

[2] Francisco, Homilia, 15-IV-2020.



[3] S. Josemaria, Carta 28-III-1973, n.
9.

[4] S. Josemaria, Caminho, n. 999.

[5] S. João Paulo II, Homilia, 26-
I-1979.

[6] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
64.

[7] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
131.

[8] S. Josemaria, Carta 6-V-1945, n.
23.

[9] S. Josemaria, Carta 24-III-1931, n.
43.

[10] S. Josemaria, Carta 31-V-1954, n.
22.

[11] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 19-II-1974.

[12] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
122.



[13] S. Josemaria, Instrução, 1-
IV-1937, n. 1.

[14] S. Josemaria, Entrevistas, n. 118.

[15] Bento XVI, Encíclica Spe salvi
(Salvos na Esperança), n. 31.

[16] S. Josemaria, Carta 24-III-1930, n.
23.

[17] D. Javier Echevarría, Carta
pastoral, 28-XI-1995, n. 16.

[18] S. Josemaria, Caminho, n. 813.

[19] Sto. Agostinho, De bono
viduitatis, sic 21, 26.

[20] S. Josemaria, Carta 14-II-1974, n.
23.

[21] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
45.

[22] S. Josemaria, Carta 15-X-1948, n.
26.



[23] S. Josemaria, Carta 29-IX-1957, n.
56.

[24] S. Josemaria, Carta 14-II-1950, n.
21.

[25] S. Josemaria, Carta 9-I-1932, n.
92.

[26] D. Javier Echevarría, Carta
pastoral, 28-XI-1995, n. 11.

[27] S. Josemaria, Carta 16-VII-1933,
n. 26.

Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Qualquer divulgação pública, no
todo ou em parte, é proibida sem a
autorização expressa do detentor dos
direitos de autor)

(Pro manuscripto)



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-19-marco-2022-fidelidade/

(18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-19-marco-2022-fidelidade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-19-marco-2022-fidelidade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-19-marco-2022-fidelidade/

	Carta do Prelado (19 março 2022) | Fidelidade

