opusdei.org

Carta do Prelado (16
fevereiro 2023) |
Fraternidade

Nestas linhas, Mons. Fernando
Océriz convida-nos a refletir
sobre algumas atitudes e
manifestacdes nas quais se
expressa a fraternidade.

16/02/2023

Descarregar a carta em formato
digital

ePub » Carta do Prelado (16
fevereiro 2023)


https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Carta%20pastoral%20-%20Mons.%20Fernando%20Ocariz20230311233217443496.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Carta%20pastoral%20-%20Mons.%20Fernando%20Ocariz20230311233217443496.epub

Mobi » Carta do Prelado (16
fevereiro 2023)

PDF » Carta do Prelado (16 fevereiro
2023)

Google Play Books » Carta do
Prelado (16 fevereiro 2023)

Apple Books » Carta do Prelado (16
fevereiro 2023)

Ouvir a leitura da carta (audio)

Indice da Carta do Prelado (16 de
fevereiro de 2023)

* Amplitude da compreensdo
* O tesouro do perddo

* Espirito de servico

» Semeadores de paz e alegria


https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Carta%20pastoral%20-%20Mons.%20Fernando%20Ocariz20230311233311727425.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Carta%20pastoral%20-%20Mons.%20Fernando%20Ocariz20230311233311727425.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Carta%20pastoral%20-%20Mons.%20Fernando%20Ocariz20230311233331242391.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Carta%20pastoral%20-%20Mons.%20Fernando%20Ocariz20230311233331242391.pdf
https://play.google.com/store/books/details?id=UL2vEAAAQBAJ&pli=1
https://play.google.com/store/books/details?id=UL2vEAAAQBAJ&pli=1
https://books.apple.com/us/book/carta-pastoral-16-02-23/id6445828578?ls=1
https://books.apple.com/us/book/carta-pastoral-16-02-23/id6445828578?ls=1

* Vida em familia
* Na Igreja e no mundo

1. Com esta carta, desejo convidar-
vos a considerar comigo alguns
aspetos contidos naquelas palavras
do Senhor, tantas vezes meditadas:
«Este é 0 Meu mandamento, que vos
ameis uns aos outros como Eu vos
amei» (Jo 15, 12).

Jesus amou-nos até ao extremo, até
dar a Sua vida por todos e por cada
um de nos. Sabemos e queremos
acreditar nisto com uma fé mais viva
e operativa, que pedimos ao Senhor
como 0s Apostolos: «Aumenta a
nossa fé» (Lc 17, 5). Desta forma,
poderemos dizer com S. Joao,
plenamente convictos: «NOs
conhecemos e acreditamos no amor
que Deus tem por nos» (1Jo 4, 16).



«Deus é Amor» (1Jo 4, 8), e chama-
nos ao amor: «Esta é a nossa mais
elevada vocacao, a nossa vocagao por
exceléncia; e a isto esta ligada
também a alegria da esperanca
cristd. Quem ama tem a alegria de ter
esperanca, de vir ao encontro do
grande amor que é o Senhor»".

O nosso amor a Deus - caridade
sobrenatural — é uma
correspondéncia a esse amor divino
por todos e cada um de nos, que o
proprio Senhor nos apresenta como
modelo e horizonte para o nosso
amor pelos outros. O amor a Deus e 0
amor aos outros estao tdo unidos
que, «em qualquer ato de
fraternidade, a cabeca e o coracdo
ndo conseguem muitas vezes
distinguir se é uma questao de
servico a Deus ou de servico aos
Nnossos irmaos e irmads, porque, no
segundo caso, o que estamos a fazer
é servir a Deus duas vezes»™,



2. Na nossa vida € tdo decisivo o
amor aos outros que «sabemos que
passamos da morte a vida porque
amamos 0S nossos irmaos» (1Jo 3,
14). A caridade desenvolve-se de
inameras formas e estende-se ao
mundo inteiro. Ninguém nos pode
ser indiferente, porque «cada um de
nos € o fruto de um pensamento de
Deus. Cada um de nos é querido,
cada um é amado, cada um de nos é
necessario»".

Com estas linhas, gostaria que
refletissemos sobre algumas atitudes
e manifesta¢des de particular
relevancia em que se manifesta a
fraternidade. Resumem-se, de certo
modo, nestas palavras de S.
Josemaria: «Com quanta insisténcia o
Apostolo S. Jodo pregava o
mandatum novum! — “Amai-vos uns
aos outros!” —. Por-me-ia de joelhos,
sem fazer teatro — grita-mo o coracao
—, para vos pedir, por amor de Deus,
que vos estimeis, que vos ajudeis,



que vos deis a mao, que vos saibais
perdoar».

Amplitude da compreensao

3. A palavra compreensdo, no
contexto das relacdes pessoais,
poderia as vezes evocar apenas um
dos seus aspetos: o de ndo nos
estranharmos com os defeitos e as
faltas dos outros. No entanto, nesse
caso ndo se perceberia totalmente
aquele ponto do Caminho: «Mais do
que em "dar", a caridade esta em
"compreender"»".

A compreensdo que é fruto da
caridade, do amor, "compreende":
vé", antes de mais nada, ndo os
defeitos ou falhas, mas as virtudes e
qualidades dos outros. Recordo uma
meditacdo pregada por D. Javier no
dia 26 de agosto de 1999, durante um
curso de Verdo em Olbeira (uma casa
de retiros na Galiza, Espanha):
exortava-nos com forca e afeto «a
ndo ver as pessoas através dos seus



defeitos, mas através das suas
virtudes». O amor faz-nos ver, com
alegria, os aspetos positivos dos
outros. «Devemos regozijar-nos com
a prosperidade do nosso proximo
tanto como com a nossa»"; isto é o
mais oposto de ver os outros com
aquele pecado obscuro que € a
inveja, no seu sentido de tristeza pelo

bem dos outros.

Por outro lado, cada pessoa vale
sempre mais do que aquilo que
somos capazes de ver com 0 nosso
conhecimento habitual. Num certo
sentido, acontece muitas vezes o que
lemos na Sagrada Escritura, quando
a Carta aos Hebreus nos exorta a nao
esquecer a hospitalidade: gracas a
hospitalidade, «alguns, sem o
saberem, hospedaram anjos» (Heb
13, 2).

4. A compreensdo que nasce do amor
permite-nos ver também os defeitos
e falhas dos outros: desta forma



compreendemos a pessoa, tanto nos
aspetos positivos como nos
negativos. E podemos ter a certeza -
0 amor Veé isto, porque é
sapientissimo — de que o positivo é
muito superior ao negativo. Em
qualquer caso, o negativo ndo é
motivo de separacdo, mas de oracgao
e ajuda; se possivel, de mais afeto; e,
se for caso disso, de correcao
fraterna.

De muitas maneiras o nosso Padre
insistiu nesta manifestagdo por vezes
heroica de caridade: «Ponde em
pratica a correcdo fraterna, ne sit
populus Domini sicut oves absque
pastore (Nm 27, 17), para que esta
Familia sobrenatural, que é a Obra
de Deus, ndo apareca como um
conjunto de ovelhas sem pastor.
Sempre ensinei, minhas filhas e
meus filhos, que na Obra cada um
deve ser ao mesmo tempo pastor e
ovelha»".



5. Todos temos debilidades e ndo
podemos achar estranho que surjam
em nos reacodes de contrariedade ou
incompreensdo em relacdo a outras
pessoas. Mas ndo devemos aceitar
estas reacoes justificando-as; antes,
serdo momentos para pedir perdao
ao Senhor e para Lhe implorar que
aumente a nossa capacidade de
amar, que nos dé mais aquela
compreensao que é fruto do amor. E
assim, sem nos desanimarmos diante
da nossa fraqueza, pediremos ajuda
a Deus, para que possamos por fim
dizer-Lhe, cheios de gratidao:
«dilatastes o meu coracdo» (S1119,
32).

E importante, por exemplo, que nos
esforcemos por dominar e mitigar as
impaciéncias que poderiam surgir
espontaneamente face a defeitos
reais ou ndo tao reais dos outros (por
vezes o defeito pode estar mais no
modo como olhamos). Estas
impaciéncias podem levar a falta de



compreensao e, portanto, a falta de
caridade. Aquelas antigas palavras
de S. Cipriano de Cartago sdo fortes:
«A caridade é o vinculo que une os
irmdos, o alicerce da paz, a juntura
que da firmeza a unidade; a que €
superior a esperanca e a fé, a que
supera a esmola e o martirio; a que
permanecera para sempre cCOnnosco
no céu. Tira-lhe, porém, a paciéncia e
ela ficara devastada»®®.

6. A compreensao, fruto do amor
fraterno, também leva a evitar
discriminacdes nas rela¢cées com uns
e outros, que poderiam surgir ao
constatar as diferencas. Na
realidade, esta diversidade é
frequentemente uma riqueza de
caracteres, de sensibilidades, de
interesses, etc. F assim que 0 Nnosso
Padre no-lo explica: «Tendes também
de praticar constantemente uma
fraternidade que esteja por cima de
toda a simpatia ou antipatia natural,
amando-vos uns aos outros como



verdadeiros irmaos, com o
relacionamento e a compreensao
proprios daqueles que formam uma
familia bem unida»"

Juntamente com o esforco de amar e
compreender 0s outros, € também
importante que tornemos mais facil
que nos possam estimar. Neste
sentido, lembro-vos o que ja vos
escrevi: «Ganhar em afabilidade,
alegria, paciéncia, otimismo,
delicadeza e em todas as virtudes
que tornam amavel o
relacionamento, € importante para
que as pessoas possam sentir-se
acolhidas e ser felizes»""”. Deste
modo, surge um ambiente de
fraternidade, em que cada um
potencia o afeto do outro e, juntos,
experimentamos o cem por um que o
Senhor nos prometeu, e
encaminhamo-nos para a vida eterna
(cf. Mt 19, 29).

O tesouro do perdao



7. A compreensdo esta também
estreitamente relacionada com a
realidade extraordinariamente
importante do perddo: pedir perddo
e perdoar. Em abril de 1974, o nosso
Padre dizia-nos que «a coisa mais
divina da nossa vida de cristdos, de
filhos de Deus no Opus Deli, é perdoar
aqueles que nos tenham magoado». E
depois acrescentava, com grande
simplicidade: «N&o precisei de
aprender a perdoar, porque o Senhor
me ensinou a amar». Entre as muitas
consequéncias e manifestacoes da
filiacdo divina, talvez ndo tivéssemos
pensado espontaneamente, antes de
mais nada, no perddo. No entanto,
entendemos que o nosso ser filhos de
Deus é 0 nosso ser Cristo, a nossa
identificacdo com Ele. E Cristo veio a
este mundo, o Filho eterno fez-se
Homem, precisamente para perdoar.
Por conseguinte, podemos considerar
que «nada nos faz tdo semelhantes a
Deus como estar dispostos a
perdoar»"".



Quantas vezes rezamos e meditamos
no Pai Nosso! Perdoar os outros € tdo
decisivo que é condicdo para que
Deus nos perdoe. Como é bom pedir
ao Senhor que nos ensine a perdoar,
verdadeiramente e sempre. Mais,
tenhamos a santa audacia de Lhe
pedir que, tal como o nosso Padre,
possamos vir a amar tanto os outros
que ndo necessitemos de aprender a
perdoar?. Seria 6timo que
desejassemos alcancar um ponto em
que amassemos tanto que nunca nos
sentissemos ofendidos.

8. Tdo importante como
compreender e perdoar é aprender a
pedir perdao, inclusive nos conflitos
pequenos ou quotidianos. Um gesto
sincero de pedir perddo é, muitas
vezes, a unica forma de restabelecer
a harmonia numa relacdo, mesmo se
pensarmos — com mais ou menos
razao — que fomos a parte mais
ofendida. Nao é uma estrita justica
sem mais, baseada em calculos



tedricos, a que levou o Filho de Deus
a pedir perddo ao seu Pai em nosso
nome, mas um amor gratuito, que so
tem em conta o que pode fazer pelos
outros.

Minhas filhas e meus filhos, ndo
pensemos que isto é muito bonito,
mas demasiado para a nossa
pequenez. O objetivo é, sem duvida,
muito elevado. No entanto, com a
graca de Deus podemos ir-nos
aproximando dele pouco a pouco, se
da nossa parte ndo deixarmos de
fazer um esforco espiritual - uma
correspondéncia de amor ao Amor -
que se renove cada dia.

Espirito de servico

9. «A maior ambicdo dos filhos de
Deus no Opus Dei (...) deve ser
sempre a de servir»"?,
Compreendemos bem esta
insisténcia de S. Josemaria quando
lemos e meditamos nas palavras do
Senhor: «O Filho do Homem néo veio



para ser servido, mas para

servir» (Mc 10, 45); «<Eu estou entre
vGs como aquele que serve» (Lc 22,
27).

O espirito de servico é uma
expressdo de amor, do afeto de sentir
muito as necessidades dos outros
como nossas. Com que forca o nosso
Padre nos explicava: «Nao me
importo de o repetir muitas vezes. De
carinho, todas as pessoas precisam, e
nos também precisamos na Obra.
Esforcai-vos para que, sem
sentimentalismos tontos, aumente
sempre o afeto pelos vossos irmaos.
Qualquer coisa de outro filho meu
deve ser — verdadeiramente! - muito
nossa: no dia em que vivermos como
estranhos ou como indiferentes,
matdmos o Opus Dei»",

Sem querer, poderiamos viver como
estranhos ou pessoas indiferentes,
por nos excedermos em atividades
que, na pratica, nos impedissem de



nos conhecermos, de nos
relacionarmos uns com os outros, de
nos interessarmos positivamente
pelos outros. Minhas filhas e meus
filhos, aquelas palavras que S.
Josemaria nos dizia com toda a forca
da sua alma vém-me a mente e ao
coracdo: «Que vos ameis!».

10. Queremos servir os outros,
sabendo que desta forma servimos
Jesus Cristo: «<Em verdade vos digo
que tudo o que fizestes a um destes
meus irmaos mais pequeninos, a
Mim o fizestes» (Mt 25, 40). Por esta
razao, é bom que pensemos, cada um
de nos: «S6 a minha disponibilidade
para ajudar o proximo e demonstrar-
lhe amor é que me torna sensivel
também diante de Deus. S0 o servico
ao proximo é que abre os meus olhos
para aquilo que Deus faz por mim e
para o modo como Ele me ama»".

Todos nds temos experiéncia de que
servir os outros envolve com



frequéncia um certo esforgo. «Nao
penseis (...) que é facil fazer da vida
um servico. E necessario traduzir
este bom desejo em realidade, porque
o reino de Deus ndo consiste em
palavras mas em virtude (1Cor 4, 20),
e a pratica de uma ajuda constante
aos outros ndo € possivel sem
sacrificio»"®. Mas este esforco, feito
por amor, é sempre uma fonte de
alegria; uma alegria que, por outro
lado, ndo pode surgir do egoismo.

O espirito de servico, no fundo, é
expressdo do amor fraterno, e «o0
amor fraterno so pode ser gratuito,
nunca pode ser uma paga a outrem
pelo que realizou, nem um
adiantamento pelo que esperamos
venha a fazer»"”.

Semeadores de paz e alegria

11. Uma manifestacdo do espirito de
servico, que de certa forma inclui
todas, é a de semear paz e alegria.
Como s6 poderemos dar esta paz e



esta alegria se as tivermos, e ambas
sdo um dom de Deus, a melhor
maneira de crescer nelas é cuidar
com delicadeza 0s nossos momentos
de intimidade com Deus: 0s
sacramentos e a oracao pessoal.

Na vida de cada pessoa nao faltam,
com maior ou menor frequéncia,
com maior ou menor intensidade,
penas e sofrimentos que tendem a
produzir varios sentimentos de
inquietacdo e de tristeza. Estes sdo
estados de espirito que se podem
insinuar na nossa alma e que
podemos e devemos superar,
recuperando a alegria mediante a fé
no amor que Deus tem hoje e agora
por cada um de nos (cf. 1Jo 4, 16).

Temos necessidade de enraizar a
nossa alegria, ndo em nos proprios,
mas no Senhor. Desta forma, apesar
de todos os pesares, poderemos ter a
fortaleza de animo para nos
esquecermos mais de nés proprios e



para transmitir aos outros essa
alegria que procede de Deus. Neste
sentido, é bom ler, como se também
nos fossem dirigidas, estas palavras
do Livro de Neemias: «Ndao fiqueis
tristes, pois a alegria do Senhor é a
vossa fortaleza» (Ne 8, 10).

12. Com certa frequéncia, nas cartas
que me escreveis, dais-me a conhecer
situacoOes dificeis que estais a
atravessar. Gostaria de estar muito
proximo de cada uma e de cada um
de v@s, acompanhando-vos no
cuidado desse filho doente, da mée
que ja esta muito limitada pela idade,
ou em situacdes que significam um
sofrimento especial. Procuro
carregar com tudo o que € vosso no
meu coracdo e na minha Missa
diaria.

Nestas e em tantas outras
circunstancias, recordemos que 0
Senhor abencoa com a cruz e que,
como 0 nosso Padre assegurava com



abundante experiéncia, «o auténtico
amor traz consigo a alegria: uma
alegria que tem as raizes em forma
de Cruz»"®. Além disso, com a
fraternidade bem vivida, nunca
estamos sds: todos juntos — cor unum
et anima una - carregamos o doce
fardo da cruz do Senhor, com a
certeza interior de que, em ultima
analise, 0 seu jugo é suave e a sua
carga leve (cf. Mt 11, 30). Neste
sentido, teremos lido e meditado
muitas vezes, com o desejo sincero
de as tornar vida propria, aquelas
palavras de S. Josemaria: «<Entregar-
se ao servico das almas, esquecendo-
se de si mesmo, € de tal eficacia que
Deus o premeia com uma humildade
cheia de alegria»™.

Vida em familia

13. A grande maioria de vOs nao vive
num centro da Obra. Contudo, como
escreve o0 nosso Padre, «todos nos

que pertencemos ao Opus Dei, meus



filhos, formamos um tunico lar: a
razdo de constituirmos uma unica
familia ndo se baseia no facto
material de vivermos juntos sob o
mesmo teto. Como 0s primeiros
cristdos, somos cor unum et anima
una (At 4, 32) e ninguém na Obra
podera alguma vez sentir a
amargura da indiferenca»®’.

Para que a grande maioria da Obra
que ndo vive nos centros —
supranumerarios e agregados — possa
receber e contribuir para o calor de
lar do Opus Dei, é necessario que
alguns — as numerarias e os
numerarios — construam também
materialmente este lar nas sedes dos
centros, dos quais todos os restantes
participam de acordo com as suas
circunstancias. E claro que as sedes
materiais sdo muito uteis para ter os
meios de formacdo, para acolher
atividades apostolicas, etc., embora
se saiba que todas estas coisas
também se realizam quando nao



existem tais sedes, especialmente em
lugares onde o trabalho apostolico
ainda estd muito nos comecos.

Naturalmente, por vezes existem
situacoes de trabalho, saude, deveres
familiares, etc., que tornam
aconselhavel ou mesmo necessario
que algumas numerdrias e alguns
numerarios nao residais nas sedes
dos centros, sem que isso diminua a
vossa responsabilidade e a vossa
dedicacdo - diferente, mas real — a
construcao do nosso lar.

14. £ normal que em muitas familias
convivam pessoas de diferentes
geracoes (avos, pais, filhos) e
diferentes caracteres, e sdo também
frequentes as familias com doentes
cronicos mais ou menos graves.
Embora seja verdade que tudo isto
possa por vezes levar a uma
deterioracdo da unidade familiar,
também é verdade que, com muita
frequéncia, estas e outras



dificuldades podem unir mais as
familias, quando ha amor
verdadeiro.

Filhas e filhos meus, a Obra é uma
familia muito numerosa, na qual ha
pessoas de diferentes idades e
personalidades, e também pessoas
doentes. Gracas a Deus, o cuidado e
afeto com que procuramos em Casa
cuidar dos doentes é uma realidade
magnifica.

15. Nalguns centros existem
situacdes que podem ser mais
dificeis. Se alguma vez vos for
cansativa a vida em familia, procurai
com sinceridade a causa desse
cansaco a fim de o remediar:
considerai se se deve apenas a uma
escassez de meios materiais ou ao
esfor¢o natural que a dedicagdo ao
cuidado dos outros pode implicar; ou
se se deve além disso a um
arrefecimento do afeto. Se este fosse
0 caso, nao fiqueis também



surpreendidos nem vos desanimeis;
animo-vos a pedir a Deus, com
simplicidade e audacia, que vos
dilate o coracdo, que vos ajude a vé-
I’0 a Ele nos outros, para que isso vos
encha de alegria, como os discipulos
ao ver o Senhor ressuscitado:
«Quando os discipulos viram o
Senhor, alegraram-se» (Jo 20, 20).

Por outro lado, por vezes, por detras
de um determinado caracter, existem
alguns sofrimentos que talvez
expliquem essa forma de ser ou agir.
Deus conhece cada um de nos em
profundidade, também os momentos
dolorosos, e olha para todos nds com
ternura. Aprendamos do Senhor a
olhar para todos desta forma, a
compreender a todos — de proposito
vo-lo repito — a colocar-nos no lugar
do outro. «Quantos temores e
quantos perigos pode dissipar entre
os irmdos o amor verdadeiro, que
ndo se nomeia (porque nesse caso



seria como que profanado), mas que
resplandece em cada pormenor!»*'.

Nunca deixemos de agradecer ao
Senhor o lar que nos deu, com a sua
rica diversidade de caracteres
pessoais, situacdes sociais e culturas.
E, a0 mesmo tempo, sintamos a
responsabilidade de manter nele um
tom, um ambiente caracterizado
também por «uma extrema

delicadeza no trato mutuo»??.

Na Igreja e no mundo

16. O cuidado da fraternidade é uma
manifestacao do facto de que a Obra,
como parte da Igreja, é familia de
Deus. Se procuramos amar-nos,
compreender-nos, perdoar-nos,
servir-nos uns aos outros, também
contribuiremos muito diretamente,
através da comunhdo dos santos,
para a unidade de todos os crentes, e
de toda a humanidade. S. Josemaria
dizia que «o principal apostolado que
nos, os cristaos, temos de realizar no



mundo, o melhor testemunho de fé é
contribuir para que dentro da Igreja
se respire o clima de auténtica
caridade. Quando ndo nos amamos
verdadeiramente, quando ha
ataques, calunias e inimizades, quem
se sentird atraido pelos que afirmam
que pregam a Boa Nova do
Evangelho?»™*. Peco ao Senhor que
sejamos sempre instrumentos de
unidade na nossa propria casa, na
Obra, na Igreja e em toda a
sociedade.

O cuidado da fraternidade também
trara luz e calor ao nosso mundo, que
muitas vezes estd na escuridao, ou
sofre com o frio da indiferenca. Os
nossos lares — os dos agregados, 0s
dos supranumerarios e os centros da
Obra — devem ser «luminosos e
alegres». Casas abertas, nas quais
muitas pessoas possam participar,
também aquelas que talvez nao
tenham esse calor de lar. O
testemunho de uma familia crista



que procura estar unida, de modo
que, mesmo com as suas limitagdes
pessoais, cada um mantém a
disposicdo de perdoar, de amar, de
servir, serd um ponto de referéncia
para muitos. Como foi, é e sempre
sera, acima de tudo, o lar de Nazaré.
Nao esquecamos o que S. Josemaria
nos dizia: «Pertencemos a essa
familia».

A fraternidade bem vivida é um
apostolado imediato: tantas pessoas
verdo o afeto que temos uns pelos
outros e poderdo exclamar, como
fizeram com os primeiros cristos,
«vede como se amam»®*; sentir-se-do
atraidas por este amor cristado, por
esta «caridade que é uma certa
participacdo no amor infinito que € o
Espirito Santo»*,

%k %k sk
17. Termino relendo convosco estas

palavras do nosso Padre: «Coracao,
meus filhos, ponde o coragdo no



servico uns aos outros. Quando o
afeto passa pelo Coragdo Santissimo
de Jesus e pelo Corac¢do Dulcissimo
de Maria, a caridade fraterna é
exercida com toda a sua forca
humana e divina. Anima a suportar a
carga, alivia os fardos, assegura a
alegria na luta. Nao é algo pegajoso, é
algo que fortalece as asas da alma
para elevar-se mais alto; a caridade
fraterna, que ndo procura o seu
proprio interesse (cf. 1Cor 13, 5),
permite voar para louvar o Senhor
num espirito de sacrificio ditoso»®®.

Com todo o carinho vos abencoa
o vosso Padre

Roma, 16 de fevereiro de 2023

[1] Francisco, Audiéncia, 15/03/2017.



[2] S. Josemaria, Instruccion, maio
1935 — setembro 1950, n. 75. Os textos
nos quais nao se cita o autor sao de S.
Josemaria.

[3] Bento XVI, Homilia, 24/04/2005.
[4] Forja, n. 454.
[5] Caminho, n. 463.

[6] S. Gregorio Magno, Homilice in
Evangelia, 5, 3: PL 76, 1094 B.

[7] Carta 15, n. 169.

[8] S. Cipriano, De bono patientice, n.
15: PL 4, 631 C.

[9] Carta 30, n. 28.
[10] Carta pastoral, 01/11/2019, n. 9.

[11] S. Jodo Criséstomo, Comment. in
Matthaeum, Homilia XIX, n. 7: PG 57,
283.

[12] cf. Sulco, n. 804.



[13] Carta 15, n. 38.

[14] AGP, biblioteca, P0O1.

[15] Bento XVI, Deus caritas est, n. 18.
[16] Carta 8, n. 4.

[17] Francisco, Laudato si’, n. 228.
[18] Forja, n. 28.

[19] Carta 2, n. 15.

[20] Carta 11, n. 23.

[21] Sulco, n. 767.

[22] Instruccion, 01/04/1934, n. 63.
[23] Amigos de Deus, n. 226.

[24] Tertuliano, Apologeticum, 39: PL
1,471.

[25] S. Tomas de Aquino, Summa
theologiae, II-11, q. 24, a. 7 c.

[26] Carta 14-1I-1974, n. 23.



Copyright © Prelatura Sanctee Crucis
et Operis Dei

(Qualquer divulgacdo publica, no
todo ou em parte, é proibida sem a
autorizacgao expressa do detentor dos
direitos de autor)

(Pro manuscripto)

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-16-fevereiro-2023/ (16/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-16-fevereiro-2023/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-16-fevereiro-2023/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-16-fevereiro-2023/

	Carta do Prelado (16 fevereiro 2023) | Fraternidade

