
opusdei.org

Carta do Prelado (16
fevereiro 2023) |
Fraternidade

Nestas linhas, Mons. Fernando
Ocáriz convida-nos a refletir
sobre algumas atitudes e
manifestações nas quais se
expressa a fraternidade.

16/02/2023

Descarregar a carta em formato
digital

ePub ► Carta do Prelado (16
fevereiro 2023)

https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Carta%20pastoral%20-%20Mons.%20Fernando%20Ocariz20230311233217443496.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Carta%20pastoral%20-%20Mons.%20Fernando%20Ocariz20230311233217443496.epub


Mobi ► Carta do Prelado (16
fevereiro 2023)

PDF ► Carta do Prelado (16 fevereiro
2023)

Google Play Books ► Carta do
Prelado (16 fevereiro 2023)

Apple Books ► Carta do Prelado (16
fevereiro 2023)

Ouvir a leitura da carta (áudio)

Índice da Carta do Prelado (16 de
fevereiro de 2023)

Amplitude da compreensão
O tesouro do perdão
Espírito de serviço
Semeadores de paz e alegria

• 
• 
• 
• 

https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Carta%20pastoral%20-%20Mons.%20Fernando%20Ocariz20230311233311727425.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Carta%20pastoral%20-%20Mons.%20Fernando%20Ocariz20230311233311727425.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Carta%20pastoral%20-%20Mons.%20Fernando%20Ocariz20230311233331242391.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Carta%20pastoral%20-%20Mons.%20Fernando%20Ocariz20230311233331242391.pdf
https://play.google.com/store/books/details?id=UL2vEAAAQBAJ&pli=1
https://play.google.com/store/books/details?id=UL2vEAAAQBAJ&pli=1
https://books.apple.com/us/book/carta-pastoral-16-02-23/id6445828578?ls=1
https://books.apple.com/us/book/carta-pastoral-16-02-23/id6445828578?ls=1


Vida em família
Na Igreja e no mundo

1. Com esta carta, desejo convidar-
vos a considerar comigo alguns
aspetos contidos naquelas palavras
do Senhor, tantas vezes meditadas:
«Este é o Meu mandamento, que vos
ameis uns aos outros como Eu vos
amei» (Jo 15, 12).

Jesus amou-nos até ao extremo, até
dar a Sua vida por todos e por cada
um de nós. Sabemos e queremos
acreditar nisto com uma fé mais viva
e operativa, que pedimos ao Senhor
como os Apóstolos: «Aumenta a
nossa fé» (Lc 17, 5). Desta forma,
poderemos dizer com S. João,
plenamente convictos: «Nós
conhecemos e acreditámos no amor
que Deus tem por nós» (1Jo 4, 16).

• 
• 



«Deus é Amor» (1Jo 4, 8), e chama-
nos ao amor: «Esta é a nossa mais
elevada vocação, a nossa vocação por
excelência; e a isto está ligada
também a alegria da esperança
cristã. Quem ama tem a alegria de ter
esperança, de vir ao encontro do
grande amor que é o Senhor»[1].

O nosso amor a Deus – caridade
sobrenatural – é uma
correspondência a esse amor divino
por todos e cada um de nós, que o
próprio Senhor nos apresenta como
modelo e horizonte para o nosso
amor pelos outros. O amor a Deus e o
amor aos outros estão tão unidos
que, «em qualquer ato de
fraternidade, a cabeça e o coração
não conseguem muitas vezes
distinguir se é uma questão de
serviço a Deus ou de serviço aos
nossos irmãos e irmãs, porque, no
segundo caso, o que estamos a fazer
é servir a Deus duas vezes»[2].



2. Na nossa vida é tão decisivo o
amor aos outros que «sabemos que
passámos da morte à vida porque
amamos os nossos irmãos» (1Jo 3,
14). A caridade desenvolve-se de
inúmeras formas e estende-se ao
mundo inteiro. Ninguém nos pode
ser indiferente, porque «cada um de
nós é o fruto de um pensamento de
Deus. Cada um de nós é querido,
cada um é amado, cada um de nós é
necessário»[3].

Com estas linhas, gostaria que
refletíssemos sobre algumas atitudes
e manifestações de particular
relevância em que se manifesta a
fraternidade. Resumem-se, de certo
modo, nestas palavras de S.
Josemaria: «Com quanta insistência o
Apóstolo S. João pregava o 
mandatum novum! – “Amai-vos uns
aos outros!” –. Pôr-me-ia de joelhos,
sem fazer teatro – grita-mo o coração
–, para vos pedir, por amor de Deus,
que vos estimeis, que vos ajudeis,



que vos deis a mão, que vos saibais
perdoar»[4].

Amplitude da compreensão

3. A palavra compreensão, no
contexto das relações pessoais,
poderia às vezes evocar apenas um
dos seus aspetos: o de não nos
estranharmos com os defeitos e as
faltas dos outros. No entanto, nesse
caso não se perceberia totalmente
aquele ponto do Caminho: «Mais do
que em "dar", a caridade está em
"compreender"»[5].

A compreensão que é fruto da
caridade, do amor, "compreende":
"vê", antes de mais nada, não os
defeitos ou falhas, mas as virtudes e
qualidades dos outros. Recordo uma
meditação pregada por D. Javier no
dia 26 de agosto de 1999, durante um
curso de Verão em Olbeira (uma casa
de retiros na Galiza, Espanha):
exortava-nos com força e afeto «a
não ver as pessoas através dos seus



defeitos, mas através das suas
virtudes». O amor faz-nos ver, com
alegria, os aspetos positivos dos
outros. «Devemos regozijar-nos com
a prosperidade do nosso próximo
tanto como com a nossa»[6]; isto é o
mais oposto de ver os outros com
aquele pecado obscuro que é a
inveja, no seu sentido de tristeza pelo
bem dos outros.

Por outro lado, cada pessoa vale
sempre mais do que aquilo que
somos capazes de ver com o nosso
conhecimento habitual. Num certo
sentido, acontece muitas vezes o que
lemos na Sagrada Escritura, quando
a Carta aos Hebreus nos exorta a não
esquecer a hospitalidade: graças à
hospitalidade, «alguns, sem o
saberem, hospedaram anjos» (Heb
13, 2).

4. A compreensão que nasce do amor
permite-nos ver também os defeitos
e falhas dos outros: desta forma



compreendemos a pessoa, tanto nos
aspetos positivos como nos
negativos. E podemos ter a certeza –
o amor vê isto, porque é
sapientíssimo – de que o positivo é
muito superior ao negativo. Em
qualquer caso, o negativo não é
motivo de separação, mas de oração
e ajuda; se possível, de mais afeto; e,
se for caso disso, de correção
fraterna.

De muitas maneiras o nosso Padre
insistiu nesta manifestação por vezes
heroica de caridade: «Ponde em
prática a correção fraterna, ne sit
populus Domini sicut oves absque
pastore (Nm 27, 17), para que esta
Família sobrenatural, que é a Obra
de Deus, não apareça como um
conjunto de ovelhas sem pastor.
Sempre ensinei, minhas filhas e
meus filhos, que na Obra cada um
deve ser ao mesmo tempo pastor e
ovelha»[7].



5. Todos temos debilidades e não
podemos achar estranho que surjam
em nós reações de contrariedade ou
incompreensão em relação a outras
pessoas. Mas não devemos aceitar
estas reações justificando-as; antes,
serão momentos para pedir perdão
ao Senhor e para Lhe implorar que
aumente a nossa capacidade de
amar, que nos dê mais aquela
compreensão que é fruto do amor. E
assim, sem nos desanimarmos diante
da nossa fraqueza, pediremos ajuda
a Deus, para que possamos por fim
dizer-Lhe, cheios de gratidão:
«dilatastes o meu coração» (Sl 119,
32).

É importante, por exemplo, que nos
esforcemos por dominar e mitigar as
impaciências que poderiam surgir
espontaneamente face a defeitos
reais ou não tão reais dos outros (por
vezes o defeito pode estar mais no
modo como olhamos). Estas
impaciências podem levar à falta de



compreensão e, portanto, à falta de
caridade. Aquelas antigas palavras
de S. Cipriano de Cartago são fortes:
«A caridade é o vínculo que une os
irmãos, o alicerce da paz, a juntura
que dá firmeza à unidade; a que é
superior à esperança e à fé, a que
supera a esmola e o martírio; a que
permanecerá para sempre connosco
no céu. Tira-lhe, porém, a paciência e
ela ficará devastada»[8].

6. A compreensão, fruto do amor
fraterno, também leva a evitar
discriminações nas relações com uns
e outros, que poderiam surgir ao
constatar as diferenças. Na
realidade, esta diversidade é
frequentemente uma riqueza de
caracteres, de sensibilidades, de
interesses, etc. É assim que o nosso
Padre no-lo explica: «Tendes também
de praticar constantemente uma
fraternidade que esteja por cima de
toda a simpatia ou antipatia natural,
amando-vos uns aos outros como



verdadeiros irmãos, com o
relacionamento e a compreensão
próprios daqueles que formam uma
família bem unida»[9].

Juntamente com o esforço de amar e
compreender os outros, é também
importante que tornemos mais fácil
que nos possam estimar. Neste
sentido, lembro-vos o que já vos
escrevi: «Ganhar em afabilidade,
alegria, paciência, otimismo,
delicadeza e em todas as virtudes
que tornam amável o
relacionamento, é importante para
que as pessoas possam sentir-se
acolhidas e ser felizes»[10]. Deste
modo, surge um ambiente de
fraternidade, em que cada um
potencia o afeto do outro e, juntos,
experimentamos o cem por um que o
Senhor nos prometeu, e
encaminhamo-nos para a vida eterna
(cf. Mt 19, 29).

O tesouro do perdão



7. A compreensão está também
estreitamente relacionada com a
realidade extraordinariamente
importante do perdão: pedir perdão
e perdoar. Em abril de 1974, o nosso
Padre dizia-nos que «a coisa mais
divina da nossa vida de cristãos, de
filhos de Deus no Opus Dei, é perdoar
aqueles que nos tenham magoado». E
depois acrescentava, com grande
simplicidade: «Não precisei de
aprender a perdoar, porque o Senhor
me ensinou a amar». Entre as muitas
consequências e manifestações da
filiação divina, talvez não tivéssemos
pensado espontaneamente, antes de
mais nada, no perdão. No entanto,
entendemos que o nosso ser filhos de
Deus é o nosso ser Cristo, a nossa
identificação com Ele. E Cristo veio a
este mundo, o Filho eterno fez-se
Homem, precisamente para perdoar.
Por conseguinte, podemos considerar
que «nada nos faz tão semelhantes a
Deus como estar dispostos a
perdoar»[11].



Quantas vezes rezamos e meditamos
no Pai Nosso! Perdoar os outros é tão
decisivo que é condição para que
Deus nos perdoe. Como é bom pedir
ao Senhor que nos ensine a perdoar,
verdadeiramente e sempre. Mais,
tenhamos a santa audácia de Lhe
pedir que, tal como o nosso Padre,
possamos vir a amar tanto os outros
que não necessitemos de aprender a
perdoar[12]. Seria ótimo que
desejássemos alcançar um ponto em
que amássemos tanto que nunca nos
sentíssemos ofendidos.

8. Tão importante como
compreender e perdoar é aprender a
pedir perdão, inclusive nos conflitos
pequenos ou quotidianos. Um gesto
sincero de pedir perdão é, muitas
vezes, a única forma de restabelecer
a harmonia numa relação, mesmo se
pensarmos – com mais ou menos
razão – que fomos a parte mais
ofendida. Não é uma estrita justiça
sem mais, baseada em cálculos



teóricos, a que levou o Filho de Deus
a pedir perdão ao seu Pai em nosso
nome, mas um amor gratuito, que só
tem em conta o que pode fazer pelos
outros.

Minhas filhas e meus filhos, não
pensemos que isto é muito bonito,
mas demasiado para a nossa
pequenez. O objetivo é, sem dúvida,
muito elevado. No entanto, com a
graça de Deus podemos ir-nos
aproximando dele pouco a pouco, se
da nossa parte não deixarmos de
fazer um esforço espiritual – uma
correspondência de amor ao Amor –
que se renove cada dia.

Espírito de serviço

9. «A maior ambição dos filhos de
Deus no Opus Dei (...) deve ser
sempre a de servir»[13].
Compreendemos bem esta
insistência de S. Josemaria quando
lemos e meditamos nas palavras do
Senhor: «O Filho do Homem não veio



para ser servido, mas para
servir» (Mc 10, 45); «Eu estou entre
vós como aquele que serve» (Lc 22,
27).

O espírito de serviço é uma
expressão de amor, do afeto de sentir
muito as necessidades dos outros
como nossas. Com que força o nosso
Padre nos explicava: «Não me
importo de o repetir muitas vezes. De
carinho, todas as pessoas precisam, e
nós também precisamos na Obra.
Esforçai-vos para que, sem
sentimentalismos tontos, aumente
sempre o afeto pelos vossos irmãos.
Qualquer coisa de outro filho meu
deve ser – verdadeiramente! – muito
nossa: no dia em que vivermos como
estranhos ou como indiferentes,
matámos o Opus Dei»[14].

Sem querer, poderíamos viver como
estranhos ou pessoas indiferentes,
por nos excedermos em atividades
que, na prática, nos impedissem de



nos conhecermos, de nos
relacionarmos uns com os outros, de
nos interessarmos positivamente
pelos outros. Minhas filhas e meus
filhos, aquelas palavras que S.
Josemaria nos dizia com toda a força
da sua alma vêm-me à mente e ao
coração: «Que vos ameis!».

10. Queremos servir os outros,
sabendo que desta forma servimos
Jesus Cristo: «Em verdade vos digo
que tudo o que fizestes a um destes
meus irmãos mais pequeninos, a
Mim o fizestes» (Mt 25, 40). Por esta
razão, é bom que pensemos, cada um
de nós: «Só a minha disponibilidade
para ajudar o próximo e demonstrar-
lhe amor é que me torna sensível
também diante de Deus. Só o serviço
ao próximo é que abre os meus olhos
para aquilo que Deus faz por mim e
para o modo como Ele me ama»[15].

Todos nós temos experiência de que
servir os outros envolve com



frequência um certo esforço. «Não
penseis (...) que é fácil fazer da vida
um serviço. É necessário traduzir
este bom desejo em realidade, porque
o reino de Deus não consiste em
palavras mas em virtude (1Cor 4, 20),
e a prática de uma ajuda constante
aos outros não é possível sem
sacrifício»[16]. Mas este esforço, feito
por amor, é sempre uma fonte de
alegria; uma alegria que, por outro
lado, não pode surgir do egoísmo.

O espírito de serviço, no fundo, é
expressão do amor fraterno, e «o
amor fraterno só pode ser gratuito,
nunca pode ser uma paga a outrem
pelo que realizou, nem um
adiantamento pelo que esperamos
venha a fazer»[17].

Semeadores de paz e alegria

11. Uma manifestação do espírito de
serviço, que de certa forma inclui
todas, é a de semear paz e alegria.
Como só poderemos dar esta paz e



esta alegria se as tivermos, e ambas
são um dom de Deus, a melhor
maneira de crescer nelas é cuidar
com delicadeza os nossos momentos
de intimidade com Deus: os
sacramentos e a oração pessoal.

Na vida de cada pessoa não faltam,
com maior ou menor frequência,
com maior ou menor intensidade,
penas e sofrimentos que tendem a
produzir vários sentimentos de
inquietação e de tristeza. Estes são
estados de espírito que se podem
insinuar na nossa alma e que
podemos e devemos superar,
recuperando a alegria mediante a fé
no amor que Deus tem hoje e agora
por cada um de nós (cf. 1Jo 4, 16).

Temos necessidade de enraizar a
nossa alegria, não em nós próprios,
mas no Senhor. Desta forma, apesar
de todos os pesares, poderemos ter a
fortaleza de ânimo para nos
esquecermos mais de nós próprios e



para transmitir aos outros essa
alegria que procede de Deus. Neste
sentido, é bom ler, como se também
nos fossem dirigidas, estas palavras
do Livro de Neemias: «Não fiqueis
tristes, pois a alegria do Senhor é a
vossa fortaleza» (Ne 8, 10).

12. Com certa frequência, nas cartas
que me escreveis, dais-me a conhecer
situações difíceis que estais a
atravessar. Gostaria de estar muito
próximo de cada uma e de cada um
de vós, acompanhando-vos no
cuidado desse filho doente, da mãe
que já está muito limitada pela idade,
ou em situações que significam um
sofrimento especial. Procuro
carregar com tudo o que é vosso no
meu coração e na minha Missa
diária.

Nestas e em tantas outras
circunstâncias, recordemos que o
Senhor abençoa com a cruz e que,
como o nosso Padre assegurava com



abundante experiência, «o autêntico
amor traz consigo a alegria: uma
alegria que tem as raízes em forma
de Cruz»[18]. Além disso, com a
fraternidade bem vivida, nunca
estamos sós: todos juntos – cor unum
et anima una – carregamos o doce
fardo da cruz do Senhor, com a
certeza interior de que, em última
análise, o seu jugo é suave e a sua
carga leve (cf. Mt 11, 30). Neste
sentido, teremos lido e meditado
muitas vezes, com o desejo sincero
de as tornar vida própria, aquelas
palavras de S. Josemaria: «Entregar-
se ao serviço das almas, esquecendo-
se de si mesmo, é de tal eficácia que
Deus o premeia com uma humildade
cheia de alegria»[19].

Vida em família

13. A grande maioria de vós não vive
num centro da Obra. Contudo, como
escreve o nosso Padre, «todos nós
que pertencemos ao Opus Dei, meus



filhos, formamos um único lar: a
razão de constituirmos uma única
família não se baseia no facto
material de vivermos juntos sob o
mesmo teto. Como os primeiros
cristãos, somos cor unum et anima
una (At 4, 32) e ninguém na Obra
poderá alguma vez sentir a
amargura da indiferença»[20].

Para que a grande maioria da Obra
que não vive nos centros –
supranumerários e agregados – possa
receber e contribuir para o calor de 
lar do Opus Dei, é necessário que
alguns – as numerárias e os
numerários – construam também
materialmente este lar nas sedes dos
centros, dos quais todos os restantes
participam de acordo com as suas
circunstâncias. É claro que as sedes
materiais são muito úteis para ter os
meios de formação, para acolher
atividades apostólicas, etc., embora
se saiba que todas estas coisas
também se realizam quando não



existem tais sedes, especialmente em
lugares onde o trabalho apostólico
ainda está muito nos começos.

Naturalmente, por vezes existem
situações de trabalho, saúde, deveres
familiares, etc., que tornam
aconselhável ou mesmo necessário
que algumas numerárias e alguns
numerários não residais nas sedes
dos centros, sem que isso diminua a
vossa responsabilidade e a vossa
dedicação – diferente, mas real – à
construção do nosso lar.

14. É normal que em muitas famílias
convivam pessoas de diferentes
gerações (avós, pais, filhos) e
diferentes caracteres, e são também
frequentes as famílias com doentes
crónicos mais ou menos graves.
Embora seja verdade que tudo isto
possa por vezes levar a uma
deterioração da unidade familiar,
também é verdade que, com muita
frequência, estas e outras



dificuldades podem unir mais as
famílias, quando há amor
verdadeiro.

Filhas e filhos meus, a Obra é uma
família muito numerosa, na qual há
pessoas de diferentes idades e
personalidades, e também pessoas
doentes. Graças a Deus, o cuidado e
afeto com que procuramos em Casa
cuidar dos doentes é uma realidade
magnífica.

15. Nalguns centros existem
situações que podem ser mais
difíceis. Se alguma vez vos for
cansativa a vida em família, procurai
com sinceridade a causa desse
cansaço a fim de o remediar:
considerai se se deve apenas a uma
escassez de meios materiais ou ao
esforço natural que a dedicação ao
cuidado dos outros pode implicar; ou
se se deve além disso a um
arrefecimento do afeto. Se este fosse
o caso, não fiqueis também



surpreendidos nem vos desanimeis;
animo-vos a pedir a Deus, com
simplicidade e audácia, que vos
dilate o coração, que vos ajude a vê-
l’O a Ele nos outros, para que isso vos
encha de alegria, como os discípulos
ao ver o Senhor ressuscitado:
«Quando os discípulos viram o
Senhor, alegraram-se» (Jo 20, 20).

Por outro lado, por vezes, por detrás
de um determinado carácter, existem
alguns sofrimentos que talvez
expliquem essa forma de ser ou agir.
Deus conhece cada um de nós em
profundidade, também os momentos
dolorosos, e olha para todos nós com
ternura. Aprendamos do Senhor a
olhar para todos desta forma, a
compreender a todos – de propósito
vo-lo repito – a colocar-nos no lugar
do outro. «Quantos temores e
quantos perigos pode dissipar entre
os irmãos o amor verdadeiro, que
não se nomeia (porque nesse caso



seria como que profanado), mas que
resplandece em cada pormenor!»[21].

Nunca deixemos de agradecer ao
Senhor o lar que nos deu, com a sua
rica diversidade de caracteres
pessoais, situações sociais e culturas.
E, ao mesmo tempo, sintamos a
responsabilidade de manter nele um
tom, um ambiente caracterizado
também por «uma extrema
delicadeza no trato mútuo»[22].

Na Igreja e no mundo

16. O cuidado da fraternidade é uma
manifestação do facto de que a Obra,
como parte da Igreja, é família de
Deus. Se procuramos amar-nos,
compreender-nos, perdoar-nos,
servir-nos uns aos outros, também
contribuiremos muito diretamente,
através da comunhão dos santos,
para a unidade de todos os crentes, e
de toda a humanidade. S. Josemaria
dizia que «o principal apostolado que
nós, os cristãos, temos de realizar no



mundo, o melhor testemunho de fé é
contribuir para que dentro da Igreja
se respire o clima de autêntica
caridade. Quando não nos amamos
verdadeiramente, quando há
ataques, calúnias e inimizades, quem
se sentirá atraído pelos que afirmam
que pregam a Boa Nova do
Evangelho?»[23]. Peço ao Senhor que
sejamos sempre instrumentos de
unidade na nossa própria casa, na
Obra, na Igreja e em toda a
sociedade.

O cuidado da fraternidade também
trará luz e calor ao nosso mundo, que
muitas vezes está na escuridão, ou
sofre com o frio da indiferença. Os
nossos lares – os dos agregados, os
dos supranumerários e os centros da
Obra – devem ser «luminosos e
alegres». Casas abertas, nas quais
muitas pessoas possam participar,
também aquelas que talvez não
tenham esse calor de lar. O
testemunho de uma família cristã



que procura estar unida, de modo
que, mesmo com as suas limitações
pessoais, cada um mantém a
disposição de perdoar, de amar, de
servir, será um ponto de referência
para muitos. Como foi, é e sempre
será, acima de tudo, o lar de Nazaré.
Não esqueçamos o que S. Josemaria
nos dizia: «Pertencemos a essa
família».

A fraternidade bem vivida é um
apostolado imediato: tantas pessoas
verão o afeto que temos uns pelos
outros e poderão exclamar, como
fizeram com os primeiros cristãos,
«vede como se amam»[24]; sentir-se-ão
atraídas por este amor cristão, por
esta «caridade que é uma certa
participação no amor infinito que é o
Espírito Santo»[25].

* * *

17. Termino relendo convosco estas
palavras do nosso Padre: «Coração,
meus filhos, ponde o coração no



serviço uns aos outros. Quando o
afeto passa pelo Coração Santíssimo
de Jesus e pelo Coração Dulcíssimo
de Maria, a caridade fraterna é
exercida com toda a sua força
humana e divina. Anima a suportar a
carga, alivia os fardos, assegura a
alegria na luta. Não é algo pegajoso, é
algo que fortalece as asas da alma
para elevar-se mais alto; a caridade
fraterna, que não procura o seu
próprio interesse (cf. 1Cor 13, 5),
permite voar para louvar o Senhor
num espírito de sacrifício ditoso»[26].

Com todo o carinho vos abençoa

o vosso Padre

Roma, 16 de fevereiro de 2023

[1] Francisco, Audiência, 15/03/2017.



[2] S. Josemaria, Instrucción, maio
1935 – setembro 1950, n. 75. Os textos
nos quais não se cita o autor são de S.
Josemaria.

[3] Bento XVI, Homilia, 24/04/2005.

[4] Forja, n. 454.

[5] Caminho, n. 463.

[6] S. Gregório Magno, Homiliæ in
Evangelia, 5, 3: PL 76, 1094 B.

[7] Carta 15, n. 169.

[8] S. Cipriano, De bono patientiæ, n.
15: PL 4, 631 C.

[9] Carta 30, n. 28.

[10] Carta pastoral, 01/11/2019, n. 9.

[11] S. João Crisóstomo, Comment. in
Matthaeum, Homilia XIX, n. 7: PG 57,
283.

[12] cf. Sulco, n. 804.



[13] Carta 15, n. 38.

[14] AGP, biblioteca, P01.

[15] Bento XVI, Deus caritas est, n. 18.

[16] Carta 8, n. 4.

[17] Francisco, Laudato si’, n. 228.

[18] Forja, n. 28.

[19] Carta 2, n. 15.

[20] Carta 11, n. 23.

[21] Sulco, n. 767.

[22] Instrucción, 01/04/1934, n. 63.

[23] Amigos de Deus, n. 226.

[24] Tertuliano, Apologeticum, 39: PL
1, 471.

[25] S. Tomás de Aquino, Summa
theologiae, II-II, q. 24, a. 7 c.

[26] Carta 14-II-1974, n. 23.



Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Qualquer divulgação pública, no
todo ou em parte, é proibida sem a
autorização expressa do detentor dos
direitos de autor)

(Pro manuscripto)

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-16-fevereiro-2023/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-16-fevereiro-2023/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-16-fevereiro-2023/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-16-fevereiro-2023/

	Carta do Prelado (16 fevereiro 2023) | Fraternidade

