
opusdei.org

Carta do Prelado (10
fevereiro 2024) |
Obediência

Nesta nova carta pastoral, o
prelado do Opus Dei reflete
sobre a obediência, à luz da
mensagem cristã e da realidade
vocacional da Obra.

10/02/2024

Descarregar a carta em formato
digital

ePub ► Carta do Prelado (10
fevereiro 2024)

https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Carta%20pastoral%20-%20Mons.%20Fernando%20Ocariz20240225192734963642.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/Carta%20pastoral%20-%20Mons.%20Fernando%20Ocariz20240225192734963642.epub


Mobi ► Carta do Prelado (10
fevereiro 2024)

PDF ► Carta do Prelado (10 fevereiro
2024)

Google Play Books ► Carta do
Prelado (10 fevereiro 2024)

Apple Books ► Carta do Prelado (10
fevereiro 2024)

Ouvir a leitura da carta (áudio)

Índice da Carta do Prelado (10 de
fevereiro de 2024)

Obedecer a Deus
Vontade divina e mediação
humana

• 
• 

https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Carta%20pastoral%20-%20Mons.%20Fernando%20Ocariz20240225192742386245.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/Carta%20pastoral%20-%20Mons.%20Fernando%20Ocariz20240225192742386245.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Carta%2010%20de%20fevereiro%20de%202024%20-%20pt-pt20240210140533977953.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/Carta%2010%20de%20fevereiro%20de%202024%20-%20pt-pt20240210140533977953.pdf
https://play.google.com/store/books/details?id=O0X3EAAAQBAJ
https://play.google.com/store/books/details?id=O0X3EAAAQBAJ
https://books.apple.com/us/book/carta-pastoral-10-02-24/id6478463639?ls=1
https://books.apple.com/us/book/carta-pastoral-10-02-24/id6478463639?ls=1


Obediência e liberdade
Obediência e confiança
Obediência e fecundidade
apostólica
A obediência inteligente de São
José
A obediência de Maria

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

1. Há uns anos, escrevi-vos uma carta
dedicada à liberdade. Cada uma e
cada um terá procurado meditá-la e
levá-la à sua vida diária. Recordava
nessa altura que estamos chamados a
fazer as coisas por amor, não
simplesmente por obrigação.
Queremos seguir o Senhor muito de
perto, cumprindo a sua vontade,
movidos pelo desejo de corresponder
ao seu amor. Escrevo-vos agora sobre
a obediência, que, à primeira vista,

• 
• 
• 

• 

• 

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/


pode parecer uma virtude oposta à
liberdade. Contudo, sabemos muito
bem que, na realidade, a verdadeira
obediência é uma consequência da
liberdade; e que, além disso,
contrariando o que poderia esperar-
se com um olhar somente humano, a
obediência cristã reverte numa
liberdade cada vez maior.

Há umas décadas, um grande
intelectual que estudou com
profundidade as obras de São
Josemaria assinalava um importante
contributo do nosso fundador: o
facto de ter sublinhado que na vida
cristã se dá uma certa prioridade da
liberdade sobre a obediência[1].
Obedecemos porque nos dá na gana
cumprir a vontade de Deus, porque é
esse o desejo mais profundo da nossa
alma. De facto, uma obediência sem
liberdade não é digna da pessoa
humana nem, portanto, de um filho
ou de uma filha de Deus.



O amor, bem o sabemos, é muito
mais do que uma inclinação mais ou
menos passageira da sensibilidade; o
amor pressupõe estar disposto a dar
a vida por alguém (cf. Jo 15, 13). Por
isso, uma das suas manifestações
mais profundas é identificar a nossa
vontade com a da pessoa amada:
«Quero o que quiseres, quero porque
queres, quero como quiseres, quero
quando quiseres…»[2].

2. Possivelmente considerámos
muitas vezes, com maior ou menor
detalhe, o plano amoroso de Deus
sobre o mundo: a criação e a
elevação sobrenatural, por puro
amor, para compartilhar a felicidade
da Santíssima Trindade com cada
homem e cada mulher e para lhes
dar uma existência plena, que
cumularia todas as ânsias dos seus
corações. Mas, desde o princípio,
também o pecado marcou presença
no mundo: o pecado dos nossos
primeiros pais, que foi



fundamentalmente uma
desobediência.

No entanto – não nos cansemos de o
contemplar também, com
agradecimento –, Deus não quis
abandonar-nos à nossa sorte. Numa
decisão de amor libérrimo, que não
podemos entender porque vai para
além das nossas pobres luzes, enviou
o seu Filho Unigénito para nos
devolver a amizade com Ele. Quando
Jesus morre na Cruz por toda a
humanidade – por ti e por mim –,
entrega a sua vida num ato de plena
obediência à vontade do seu Pai.
Liberdade e obediência estão
entrelaçadas na história da Salvação.
As consequências lamentáveis da
desobediência humana são
redimidas pela obediência de Cristo.
A sua graça dá-nos a possibilidade de
viver com a liberdade dos filhos de
Deus.



3. Nestas páginas, desejo convidar-
vos a que meditemos juntos nalguns
aspetos da virtude da obediência, tão
central nos mistérios da nossa fé, e,
ao mesmo tempo, tão presente na
vida de qualquer pessoa. A
necessidade de obedecer é uma
realidade humana, a muitos níveis,
pois há leis e normas obrigatórias:
desde o conteúdo da lei natural até às
leis de convivência civil; desde a
obediência dos menores de idade aos
pais até à obediência dos que
voluntariamente se comprometeram
seriamente a alguma coisa perante
outras pessoas ou instituições. Em
sentido análogo, também se
considera obediência quando uma
pessoa segue a sua própria
consciência. E, num sentido ainda
mais amplo, pode chamar-se
obediência ao facto de seguir
determinados conselhos espirituais.

Como é fácil de comprovar, por
estarmos metidos em cheio nela, a



cultura atual raramente considera a
obediência como algo positivo: vê-se
antes como uma necessidade por
vezes ineludível, que se procura
evitar ao máximo, porque parece
contrária ao grande valor da
liberdade. A isto acresce o facto de
que, em muitos ambientes, há uma
certa crise das figuras de autoridade
e uma conceção da dependência
como algo negativo: como uma
exceção inevitável da capacidade de
julgar e decidir alguma coisa por si
mesmo. Assim, por exemplo, a maior
sensibilidade atual perante qualquer
tipo de abuso de poder, sendo em si
mesma positiva e necessária, pode
por vezes pôr em causa,
injustamente, qualquer forma de
autoridade. Na realidade, o que
acontece é que existe uma espécie de
tendência inata para a
desobediência, herança do pecado
original, aquele momento em que
«tentado pelo Diabo, o homem
deixou morrer no coração a



confiança no seu Criador (cf. Gn 3,
1-11). Abusando da liberdade, 
desobedeceu ao mandamento de
Deus»[3].

Para compreender o valor mais
elevado da obediência e a sua ligação
existencial com a liberdade,
precisamos de situar-nos por cima
desses níveis de obediência
necessários na sociedade humana e
contemplar Jesus Cristo. Este é outro
aspeto da sua centralidade, que deve
ser o objetivo da nossa vida: que
Cristo reine nos nossos corações e
dirija a totalidade da nossa
existência.

«Aprendamos de Jesus a viver a
obediência. Ele quis pôr na pena do
evangelista essa maravilhosa
biografia que, em latim, tem apenas
três palavras: erat subditus illis (Lc 2,
51). Reparai como é necessária a
obediência para um filho de Deus,
quando o próprio Deus veio para



obedecer a duas criaturas,
perfeitíssimas, mas criaturas: Santa
Maria (mais do que Ela, só Deus) e
São José! E Jesus obedeceu-lhes»[4]. O
Filho de Deus quis ser plenamente
homem e, como todo o bom filho,
obedecer a Maria e a José, sabendo
que assim obedecia a Deus Pai. E esta
obediência marcou toda a sua vida
na terra, até à obediência da Cruz (cf.
Flp 2, 8).

Obedecer a Deus

4. Em sentido absoluto, só Deus é
digno de obediência, sempre e a todo
o momento, porque só Ele conhece
plenamente o caminho que conduz
cada um de nós à felicidade. «Se
escutares a voz do Senhor, teu Deus,
procurando observar todos os seus
mandamentos, que hoje te prescrevo,
o Senhor, teu Deus, te tornará
superior a todos os povos da
terra» (Dt 28, 1), adverte Moisés antes
de descrever todas as bênçãos que



essa obediência viria a supor para o
povo.

De certo modo, toda a revelação
bíblica é uma pedagogia dirigida a
uma obediência mais inteligente e
mais livre: a que nos leva à plena
realização de quem somos,
identificando-se a nossa vontade com
a de Deus, num sim sem condições.
Por isso, através dos profetas, e
apesar das múltiplas traições dos
seus, o Senhor continua a recordar
ao seu povo: «Ouvi a minha voz e Eu
serei o vosso Deus e vós sereis o meu
povo; segui sempre a senda que vos
indicar, a fim de que sejais
felizes» (Jr 7, 23). Os nossos pequenos
planos engrandecem-se quando se
integram nos seus; nunca somos tão
felizes como quando andamos pelos
caminhos de Deus.

O próprio Cristo se nos mostra como
filho obediente. Em primeiro lugar,
obediente a Maria e a José, a



parentes e autoridades. Mas,
sobretudo, obediente a Deus Pai.
Jesus nutre-se de fazer a vontade do
Pai: «O meu alimento é fazer a
vontade daquele que Me enviou e
consumar a sua obra» (Jo 4, 34).
Mesmo nos momentos mais difíceis,
o Filho torna sua a vontade do Pai,
apesar da profunda consciência da
dor que isso lhe vai supor: «Pai, se
quiseres, afasta de mim este cálice;
contudo, não se faça a minha
vontade, mas a tua» (Lc 22, 42). São
Paulo escreve que Jesus, «tornando-
se semelhante aos homens, rebaixou-
se a si mesmo, tornando-se obediente
até à morte e morte de cruz» (Flp 2,
7-8).

Porém não foi só a morte de Cristo
em si mesma que nos alcançou a
salvação, mas a sua obediência livre
e amorosa ao Pai para se tornar um
de nós e dar a vida por cada um:
«pela obediência de um só todos se
hão de tornar justos» (Rm 5, 19). Uma



obediência que não se restringe a
uns momentos ou instâncias
concretas, mas é um modo de agir a
toda a hora, numa docilidade «até ao
extremo» (Jo 13, 1).

5. À autoridade nacional e religiosa,
que lhe proíbe pregar Jesus, São
Pedro responde: «Importa mais
obedecer a Deus do que aos
homens» (At 5, 29). Mas, comenta
Bento XVI, «isto supõe que
conheçamos verdadeiramente a Deus
e que deveras desejemos obedecer-
Lhe. Deus não é um pretexto para a
própria vontade, mas é realmente
Ele quem nos chama e nos convida,
se for necessário, até ao martírio. Por
isso, confrontados com esta palavra
que dá início a uma nova história de
liberdade no mundo, peçamos
sobretudo conhecer a Deus, conhecer
humilde e verdadeiramente a Deus e,
conhecendo a Deus, aprender a
verdadeira obediência que é o



fundamento da liberdade
humana»[5].

Quem conhece a Deus situar-se-á
nessa contínua procura com grande
esperança e confiança: d’Ele não
podem esperar-se senão bênçãos,
ainda que por vezes se tornem
obscuras ou incompreensíveis, ou
nos façam sofrer. Neste sentido, a
oração pessoal também se exprime
em atitude de obediência: «Senhor
nosso – rezava São Josemaria –, aqui
nos tens, dispostos a escutar tudo o
que nos quiseres dizer. Fala-nos;
estamos atentos à tua voz. Que as
tuas palavras, caindo na nossa alma,
inflamem a nossa vontade, para que
se lance fervorosamente a obedecer-
Te!»[6].

Vontade divina e mediação
humana

6. O que Deus quer para nós
apresenta-se-nos com frequência de
maneira mediada. Em primeiro



lugar, através da Igreja, Corpo
Místico de Cristo: «a obediência é a
decisão fundamental de acolher
quem está colocado à nossa frente
como sinal concreto daquele
sacramento universal de salvação
que é a Igreja»[7]. Deus pode também
fazer-nos ver a sua vontade através
das pessoas que nos rodeiam,
revestidas de maior ou menor
autoridade, dependendo da instância
e do contexto. Saber que Deus nos
pode falar através de outras pessoas
e de acontecimentos mais ou menos
comuns, a convicção de que aí
podemos escutá-l’O, gera em nós uma
atitude dócil perante os seus
desígnios, ocultos também nas
palavras dos que nos acompanham
no caminho.

São Josemaria, consciente da
delicadeza desta mediação – escutar
Deus, mas através de homens e
mulheres normais –, aconselhava
uma atitude de humildade,



sinceridade e silêncio interior: «às
vezes o Senhor sugere o seu querer
como que em voz baixa, lá no fundo
da consciência; e é necessário escutar
atentamente para distinguir essa voz
e ser-Lhe fiel. Muitas vezes fala-nos
através doutros homens e pode
acontecer que, à vista dos defeitos
dessas pessoas, ou o pensamento de
que talvez não estão bem
informadas, ou de que talvez não
tenham entendido todos os dados do
problema, surja uma espécie de
convite a não obedecer. Tudo isso
pode ter um significado divino,
porque Deus não nos impõe uma
obediência cega, mas uma
obediência inteligente, e temos de
sentir a responsabilidade de ajudar
os outros com a luz do nosso
entendimento. Mas sejamos sinceros
connosco próprios: examinemos em
cada caso se o que nos move é o
amor à verdade ou o egoísmo e o
apego ao nosso próprio juízo»[8].



7. Por outro lado, é de ter em conta
que quem ocupa posições de
autoridade a diversos níveis não foi
chamado a fazê-lo por ser perfeito.
Não recorremos à autoridade pelas
suas qualidades: «Que pena se quem
te dirige não te dá exemplo!… – Mas
porventura lhe obedeces pelas suas
condições pessoais?… Ou será que,
para tua comodidade, traduzes o
“obedite praepositis vestris” –
obedecei aos vossos superiores, de
São Paulo, com uma interpolação tua
que venha a significar… sempre que
o superior tenha virtudes ao meu
gosto?»[9].

Isto também não quer dizer que não
possam enganar-se os que dão
indicações ou conselhos; estes são
muito conscientes disso e, se for esse
o caso, pedirão perdão. A
possibilidade de erro, de um modo
ou de outro, de acordo com a
entidade do assunto e do âmbito de
que se tratar, pode sempre ser vivida



com inteligência e sinceridade, num
contexto de fé e de confiança
sobrenaturais. Também com
humildade, porque é razoável
duvidar, pelo menos um pouco, do
nosso próprio juízo e dialogar
confiadamente com a autoridade
quando nos parecer que se tratou de
um engano.

São Tomás, por sua vez, explica que a
obediência é a virtude que inclina a
cumprir o mandato legítimo do
superior, na medida em que essa
obediência manifesta a vontade de
Deus[10]. Naturalmente, nem todo o
mandato legítimo é necessariamente
o melhor possível; no entanto, a
obediência será então caminho de
fecundidade, porque por vezes o
Senhor dá mais valor sobrenatural à
humildade e à unidade do que ao
facto de ter mais ou menos razão. Daí
a importância da visão sobrenatural;
de não ficar numa mera valorização
humana das indicações recebidas.



Em qualquer caso, quem tem
autoridade deve extremar a
delicadeza para não impor
desnecessariamente os seus critérios,
e para evitar que as suas indicações
ou conselhos possam ser
interpretados em si mesmos como
expressão diáfana da vontade de
Deus. Como escrevi na carta de
09/01/2018, «mandar com respeito
pelas almas é, em primeiro lugar,
respeitar delicadamente a
interioridade das consciências, sem
confundir o governo com o
acompanhamento espiritual. Em
segundo lugar, esse respeito leva a
distinguir os mandatos daquilo que
apenas são oportunas exortações,
conselhos ou sugestões. Em terceiro
lugar – e nem por isso menos
importante –, é governar com tal
confiança nos outros que sempre se
conte, na medida do possível, com o
parecer das pessoas envolvidas» (n.
13).



Contemplemos, sobretudo, o exemplo
de Cristo: «Jesus obedece, e obedece a
José e a Maria. Deus veio à Terra
para obedecer, e para obedecer às
criaturas»[11]. É muito significativo
que, depois da resposta aos seus pais
no templo – «Não sabíeis que devia
estar em casa de meu Pai?» – São
Lucas acrescente que Jesus «erat
subditus illis, era-lhes submisso» (cf.
Lc 2, 49-51). O seguimento da
vontade de Deus, que devemos
procurar sempre e em tudo,
encontra-se frequentemente no
seguimento confiado de algumas
pessoas.

Obediência e liberdade

8. Não houve na história da
humanidade ato tão profundamente
livre como a entrega do Senhor na
cruz (cf. Jo 10, 17-18). «O ápice da sua
liberdade o Senhor viveu-o na cruz,
como vértice do amor. Quando no
Calvário lhe gritavam: “Se és o Filho



de Deus, desce da cruz”, Ele
demonstrou a sua liberdade de Filho
exatamente permanecendo naquele
patíbulo para cumprir
completamente a vontade
misericordiosa do Pai»[12].

A Cruz, escrevia São Josemaria, «não
é a pena, nem o desgosto, nem a
amargura… É o madeiro santo onde
triunfa Jesus Cristo… e onde
triunfamos nós, quando recebemos
com alegria e generosamente o que
Ele nos envia»[13]. A Cruz mostra-nos
de modo nítido o que mencionava no
início desta carta: que liberdade e
obediência não se opõem, porque de
facto se pode obedecer por amor, e
só se pode amar em liberdade. Mais
concretamente, a obediência cristã
não só não é contrária à liberdade,
mas é exercício de liberdade. «Sou
muito amigo da liberdade e
precisamente por isso amo tanto essa
virtude cristã»[14], escrevia também o



nosso Padre, referindo-se à
obediência.

É sempre possível fazer o que se deve
fazer «porque me dá na gana»: por
amor. E, quando é por amor a Deus,
esse «porque me dá na gana» é a
«razão mais sobrenatural», como
também assegurava São Josemaria.
Daí que não haja «nada mais falso do
que opor a liberdade à entrega,
porque a entrega surge como
consequência da liberdade»[15].

9. «Ama e faz o que quiseres»[16]: a
célebre afirmação de Santo
Agostinho significa, como ele próprio
escreveu, que quem faz o bem
movido pela caridade não o faz só
por necessidade ou obrigação, pois a
«liberdade pertence à
caridade» (libertas est caritatis)[17].
Assim se entende que a lei de Cristo
seja «lei perfeita da liberdade» (Tg 1,
25) pois toda ela se resume, se



«recapitula», no amor (cf. Rm 13,
8-9).

Em tudo podemos atuar livremente,
como Cristo, tornando nosso o que
nos dizem, por amor. Neste sentido,
«ao obedecer, deve-se escutar,
porque não somos instrumentos
inertes nem passivos, sem
responsabilidade nem pensamento. E
depois, com originalidade, com
iniciativa, empregar todas as
energias da inteligência e da vontade
no que se manda, para executar tudo
o que se manda e só o que se manda.
Outra coisa seria anárquica. A
obediência na Obra favorece o
desenvolvimento de todos os vossos
valores individuais e faz com que,
sem perderdes a personalidade,
vivais, cresçais e adquirais maior
maturidade, sendo a mesma pessoa
aos dois anos e aos oitenta e dois»[18].
Esta iniciativa, logicamente, não se
limita às ocasiões em que é preciso
obedecer, pois em qualquer



momento podemos sugerir, propor e
acrescentar criatividade ali onde
estivermos, sem estar à espera de
receber indicações, e sempre em
união com quem tiver autoridade.

São Basílio Magno afirmava que é
próprio dos filhos obedecer por
amor: «ou nos afastamos do mal por
temor do castigo e estamos na
atitude do escravo, ou procuramos o
incentivo da recompensa e nos
assemelhamos a mercenários, ou por
fim obedecemos pelo próprio bem do
amor de quem manda (…) e assim
estamos na atitude de filhos»[19].
Obedecer por amor não é uma forma
de voluntarismo que prescinda da
inteligência; obedecer por amor quer
dizer pôr em jogo todas as potências
da alma, empregar o melhor da
inteligência que, raciocinando,
procura o bem, e da vontade que
deseja realizá-lo.



De facto, sem inteligência e sem
liberdade – sobretudo, sem liberdade
interior – não é possível uma
obediência plenamente humana. E,
menos ainda, uma obediência, como
a de Jesus. «Não concebo – dizia o
nosso Padre – que possa haver
obediência verdadeiramente cristã,
se essa obediência não for voluntária
e responsável. Os filhos de Deus não
são pedras ou cadáveres: são seres
inteligentes e livres e elevados todos
à mesma ordem sobrenatural»[20].

10. Mas podemos perguntar-nos: é
possível obedecer sem entender, ou
até tendo uma opinião diferente
sobre um determinado assunto? É
evidente que sim; e também então –
talvez até mais – se pode fazer por
amor e, portanto, com liberdade.
Aqui, muitas vezes, juntamente com
a caridade entrará em jogo a fé:
obedeço sem compreender ou sem
ver as coisas do mesmo modo,
quando aceito que a indicação me



vem de pessoas prudentes, que
podem julgar melhor do que eu
próprio; ou quando aceito que, uma
vez ponderados os assuntos, é
necessário tomar uma decisão e
corresponde a alguém fazê-lo.
Quando vemos a graça do Espírito
Santo nesse juízo e na nossa
disposição de o aceitar, a obediência
manifesta-se como um ato de fé.

Como afirma São Tomás, seguindo
nisto Aristóteles, a vontade é a
faculdade que dirige propriamente a
pessoa[21], embora necessite de que o
entendimento lhe apresente os
objetos da escolha. Do coração vem
tudo o que é bom e tudo o que é mau
(cf. Lc 6, 45): pode decidir-se não
querer entender, ou não querer
dialogar para compreender melhor
uma questão. A vontade – como
mostra a experiência – pode dominar
de tal modo a inteligência que até a
pode forçar a negar alguma coisa
objetivamente evidente. Mas a



vontade livre pode lançá-la também
a empreender caminhos novos, sem
ter compreendido tudo num
determinado momento.

Se, perante dificuldades e
sofrimentos, nos encontramos
desconcertados, sem compreender,
ajudar-nos-á contemplar Jesus que,
na sua natureza humana, quis
padecer também esse sofrimento: ao
rezar «Meu Deus, meu Deus, porque
me abandonaste?» (Mt 27, 46),
realiza as palavras proféticas do
salmo 22. A sua resposta, vibrante de
liberdade no meio da dor, nutre-se
também dos salmos: «Pai, nas tuas
mãos entrego o meu espírito» (Lc 23,
46, cf. Sl 31, 6). A obediência de Jesus
repara a desobediência de Adão (cf.
Rm 5, 19); toda a sua vida e morte é
obediência a Deus Pai e causa da
nossa salvação (cf. Flp 2, 6-11).

Obediência e confiança



11. Obediência e confiança também
se exigem mutuamente, a tal ponto
que, quando são genuínas, se passa
de uma à outra com naturalidade:
onde houver confiança, consultar a
opinião de outro e, se for caso disso,
torná-la própria, costuma ser uma
manifestação normal de que se quer
escolher o melhor. Pelo contrário,
quando se debilita a confiança, a
obediência corre o risco de se
transformar em algo puramente
externo, formal e distante. Por isso,
para facilitar uma obediência sadia,
é imprescindível um clima de afeto e
de benevolência. Que as pessoas se
saibam estimadas e não controladas,
que sejam efetivamente escutadas,
que notem que se valorizam as suas
opiniões: todas estas atitudes
potenciam a liberdade e, ao mesmo
tempo, a obediência.

São Josemaria afirmava que a
confiança é a chave para construir
uma amizade entre pais e filhos: «se



não têm liberdade, se veem que não
se confia neles, sentir-se-ão levados a
enganar sempre»[22]. Quando não há
confiança, rapidamente se criam
distâncias e se perde facilmente a
transparência, porque a intimidade é
uma área delicada que precisa de um
ambiente seguro para se manifestar.
Procurar garantir uma obediência
meramente externa, sem comunhão
de vontades, é como construir uma
casa sobre areia (cf. Mt 7, 26).

Na missão de criar um clima de
confiança, têm maior
responsabilidade aqueles que
ocupam uma posição de autoridade
na família ou num grupo. De facto, o
seu primeiro ato de serviço pode
consistir em fomentar ativamente
esse espaço de confiança com todos,
em simultâneo com o ir por diante
na procura da vontade de Deus para
si mesmos e para a sua missão.
Assim, apoiando-se uns nos outros,
vão procurá-la e encontrá-la também



nos outros. Mesmo com a necessária
organização – a indispensável,
porque a Obra é uma «organização
desorganizada»[23] –, todos devem
poder saber-se e sentir-se, também
em expressão do nosso Padre, «livres
como pássaros»[24].

Precisamente a necessidade de um
contexto de confiança e de calor de
família levava São Josemaria a
indicar que, na Obra, o mandato
mais forte é um «por favor». Não se
tratava de uma simples questão
terminológica, mas sim da indicação
da atitude natural num ambiente
familiar entre pessoas adultas,
inteligentes e livres. Além disso, o
facto de a Obra ser uma família 
sobrenatural faz com que a fé e a
caridade se situem, juntamente com
a confiança, como verdadeiros
fundamentos, tanto do exercício da
autoridade como da obediência.



Obediência e fecundidade
apostólica

12. O Senhor «aprendeu a obediência
por aquilo que sofreu e, tornado
perfeito, tornou-se para todos os que
Lhe obedecem fonte de salvação
eterna» (Heb 5, 8-9). A salvação,
como fruto da obediência de Cristo
até à morte de Cruz, ilumina também
a relação entre a obediência e a
fecundidade apostólica da nossa
vida.

Teremos meditado muitas vezes
aquela cena em que Pedro obedece
ao Senhor, apesar de que seguir a
sua indicação fosse pouco sensato do
ponto de vista humano: «faz-te ao
largo; e vós, lançai as redes para a
pesca» (Lc 5, 4). Pensemos nisso com
vagar: quantas coisas boas se
seguiram da obediência de Pedro a
esse Duc in altum! «Que poder o da
obediência! – O lago de Genesaré
negava os seus peixes às redes de



Pedro. Toda uma noite em vão. –
Agora, obediente, voltou a rede à
água e pescaram “piscium
multitudinem copiosam” – uma
grande quantidade de peixes. –
Acredita: o milagre repete-se todos os
dias»[25].

13. Na missão apostólica, podemos e
devemos ter uma iniciativa pessoal e
ampla, fruto do amor a Deus e aos
outros e, ao mesmo tempo,
desenvolver, seguindo quem as
dirige, tantas atividades organizadas
nos centros da Obra, a partir da
fidelidade aos meios que o nosso
Padre nos transmitiu. Tudo isso, sem
esquecer que o meio principal será
sempre a oração: «a oração, é essa a
nossa força: nunca tivemos outra
arma»[26].

Na direção da Obra e na organização
dos seus apostolados, a maneira de
obedecer é a própria de uma família,
de uma comunhão de pessoas.



Pensar em comunhão de pessoas é
pensar em comunhão de liberdades,
comunhão de iniciativas pessoais
que também são «fazer o Opus Dei»,
e comunhão de gerações. A
convicção de que Deus atua no
coração de todos, e de que todos
estamos à escuta da vontade divina,
faz com que surja a obediência
própria de uma família, em que cada
membro procura ativamente
colaborar no projeto comum. Assim
entendida e vivida, a obediência é
expressão de unidade; dessa unidade
que é precisamente condição de
fecundidade apostólica: ut omnes
unum sint… ut mundus credat (Jo 17,
21).

Respeitando estritamente a
separação entre o acompanhamento
espiritual e o governo das pessoas,
temos de viver e de trabalhar sempre
cheios de agradecimento pela
vocação cristã na Obra, promovendo
as riquezas de cada um e de cada



uma para trabalharmos todos em
equipa e em família.

Cultivar a autêntica virtude da
obediência põe-nos a salvo tanto da
incapacidade de escutar como do
servilismo, que apenas executa sem a
mediação de toda a riqueza interior
que Deus deu a cada pessoa. Por isso,
São Josemaria nos prevenia ante
essas possibilidades. Considerava,
por um lado, que «a maior parte das
desobediências acontecem por não se
saber "escutar" a ordem, o que, no
fundo, é falta de humildade ou de
interesse em servir»[27]. Por outro,
precisamente como consequência do
desejo de escutar com atitude de
serviço, afirmava que «no Opus Dei,
obedecemos com a cabeça e com a
vontade; não como cadáveres. Eu,
com cadáveres, não vou a lado
nenhum; enterro-os
piedosamente»[28]. Neste sentido,
obedecer não é só executar a vontade
de outra pessoa, mas colaborar com



ela em união de vontades e de
cabeça, de pensamento.

A obediência inteligente de São
José

14. Na sua carta sobre São José, o
Papa Francisco considerava como
«em todas as circunstâncias da sua
vida, José soube pronunciar o seu 
fiat, como Maria na Anunciação e
Jesus no Getsémani»[29]. Quando São
Josemaria tinha que falar da
obediência, referia-se com
frequência a São José, porque via no
Patriarca precisamente esse coração
que escuta: atento a Deus e também
atento às circunstâncias, às pessoas
que o rodeavam. Por exemplo, no
episódio do regresso do Egito, faz-nos
ver como «a fé de José não vacila, a
sua obediência é sempre estrita e
rápida. Para compreender melhor
esta lição que aqui nos dá o Santo
Patriarca, é bom que consideremos
que a sua fé é ativa e que a sua



obediência não se parece com a
obediência de quem se deixa arrastar
pelos acontecimentos»[30].

Nesta linha, o nosso fundador
valorizava justamente o facto de São
José, sendo como era um homem de
oração, aplicar a sua inteligência à
realidade perante a qual estava: «Nas
diversas circunstâncias da sua vida,
o Patriarca não renuncia a pensar,
nem se alheia da sua
responsabilidade. Pelo contrário: põe
toda a sua experiência humana ao
serviço da fé. (…) Assim foi a fé de
São José: plena, confiante, íntegra,
manifestando-se numa entrega real à
vontade de Deus, numa obediência
inteligente»[31].

É compreensível que, especialmente
para os que estamos chamados a ser
santos metidos nas situações deste
mundo, muito mutáveis e cheias de
desafios, São Josemaria nos insista na
necessidade de aprender uma



obediência inteligente, integrada na
nossa liberdade pessoal.

A obediência de Maria

15. Nestes últimos anos, difundiu-se
pelo mundo a devoção a Nossa
Senhora Desatadora dos Nós, que
tem raízes muito antigas, porque já
nos princípios do século III escrevia
Santo Ireneu de Lyon: «Eva, pela sua
desobediência, atou o nó da desgraça
para o género humano; pelo
contrário, Maria, pela sua
obediência, desatou-o»[32]. Quantos
nós, que parecem impossíveis de
desatar no mundo e nas nossas vidas,
se desfarão se, como a Santíssima
Virgem, vivermos para os planos de
Deus!

O nosso Padre comentava:
«Procuremos aprender, seguindo
também o seu exemplo de
obediência a Deus, numa delicada
combinação de submissão e de
fidalguia. Em Maria, nada existe da



atitude das virgens néscias, que
obedecem, sim, mas como
insensatas. Nossa Senhora ouve com
atenção o que Deus quer, pondera
aquilo que não entende, pergunta o
que não sabe. Imediatamente a
seguir, entrega-se sem reservas ao
cumprimento da vontade divina: eis
aqui a escrava do Senhor, faça-se em 
mim segundo a Vossa palavra. Vedes
esta maravilha? Santa Maria, mestra
de toda a nossa conduta, ensina-nos
agora que a obediência a Deus não é
servilismo, não subjuga a
consciência, pois move-nos
interiormente a descobrirmos a 
liberdade dos filhos de Deus»[33].

Se, nalguma ocasião, a obediência se
nos apresentasse em conflito com a
liberdade, recorramos a Maria: Ela
nos conseguirá a graça de descobrir,
na autêntica obediência, a liberdade
dos filhos de Deus. E, com a
liberdade, a alegria.



Com todo o afeto, vos abençoa

o vosso Padre

Roma, 10 de fevereiro de 2024

[1] cf. C. Fabro, «Un maestro de
libertad cristiana», em L'Osservatore
Romano, 02/07/1977. Também em Um
mestre da liberdade cristã.

[2] São Josemaria, Oração ao Espírito
Santo, abril de 1934.

[3] Catecismo da Igreja Católica, n.
397.

[4] São Josemaria, Carta 38, n. 41. A
partir de agora, as citações em que
não se mencionar o autor, são de São
Josemaria.

[5] Bento XVI, Homilia, 15/04/2010.

https://opusdei.org/pt-pt/article/um-mestre-da-liberdade-crista/
https://opusdei.org/pt-pt/article/um-mestre-da-liberdade-crista/
https://opusdei.org/pt-pt/article/um-mestre-da-liberdade-crista/
https://opusdei.org/pt-pt/article/um-mestre-da-liberdade-crista/


[6] Santo Rosário, IV mistério
luminoso.

[7] Francisco, Discurso, 17/02/2022.

[8] Cristo que passa, n. 17.

[9] Caminho, n. 621.

[10] cf. São Tomás de Aquino, Suma
teológica, II-II, q. 104 a. 1.

[11] Cristo que passa, n. 17.

[12] Bento XVI, Angelus, 01/07/2007.

[13] Forja, n. 788.

[14] Cristo que passa, n. 17.

[15] Amigos de Deus, n. 30.

[16] Santo Agostinho, In Epist.
Ioannis ad parthos, VII, 8 (PL 35,
2033).

[17] Santo Agostinho, De natura et
gratia, 65, 78 (PL 44, 286).



[18] Carta 11, n. 39.

[19] São Basílio, Regulae fusius
tractatae, prol. 3 (PG 31, 895).

[20] Entrevistas a São Josemaria, n. 2.

[21] cf. São Tomás de Aquino, Quaest.
disp. De Malo, q. VI: Intelligo enim
quia volo; et similiter utor omnibus
potentiis et habitibus quia volo.

[22] Entrevistas a São Josemaria, n.
100.

[23] Ibid., n. 63.

[24] Carta 18, n. 38.

[25] Caminho, n. 629.

[26] Carta, 17/06/1973, n. 35.

[27] Sulco, n. 379.

[28] Notas de uma reunião familiar,
09/11/1964, em Andrés Vázquez de



Prada, Josemaria Escrivá, vol. III, p.
323.

[29] Francisco, Patris corde, n. 3.

[30] Cristo que passa, n. 42.

[31] Ibid.

[32] Santo Ireneu, Adversus hæreses,
III, 22, 4 (PG 7-I, 959-960).

[33] Cristo que passa, n. 173.

Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(Qualquer divulgação pública, no
todo ou em parte, é proibida sem a
autorização expressa do detentor dos
direitos de autor)

(Pro manuscripto)



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-
prelado-10-fevereiro-2024-obediencia/

(18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-10-fevereiro-2024-obediencia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-10-fevereiro-2024-obediencia/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-do-prelado-10-fevereiro-2024-obediencia/

	Carta do Prelado (10 fevereiro 2024) | Obediência

