
opusdei.org

Carta do Prelado
(abril 2016)

“Perdoar as ofensas é, de certa
forma, o que de mais divino os
seres humanos podem fazer”,
escreve o Prelado na sua carta
de abril, na qual dedica um
amplo espaço ao perdão.

04/04/2016

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

Comovemo-nos uma vez mais,
durante a Semana Santa, perante o
amor de Deus pelos homens. Tanto



amou Deus o mundo, escreve S. João, 
que lhe entregou o Seu Filho
Unigénito, a fim de que todo o que
n’Ele crê não se perca, mas tenha a
vida eterna. De facto, Deus não enviou
o Seu Filho ao mundo para condenar
o mundo, mas para que o mundo seja
salvo por Ele [1].

Quantas graças temos que dar à
Santíssima Trindade por esta efusão
de bondade e misericórdia! Mais
ainda se considerarmos que quando
nós ainda éramos fracos, Cristo
morreu pelos ímpios [2]. A Paixão e
Morte do Senhor são o culminar do
compromisso que Deus, livremente,
quis contrair com a humanidade. O
Seu primeiro compromisso foi o de
criar o mundo, e não obstante os
nossos atentados para o destruir —
e são tantos — Ele dedica-se a
mantê-lo vivo. Mas o Seu maior
compromisso foi o de nos doar
Jesus. Este é um grande
compromisso de Deus! Sim, Jesus é



precisamente o compromisso
extremo que Deus assumiu em
relação a nós [3].

Em virtude dessa promessa,
repetidamente renovada ao longo da
História da Salvação, o Filho de Deus
incarnado não se limitou a alcançar-
nos o perdão dos pecados vivendo e
trabalhando entre nós, se bem que a
Sua mais pequena ação tivesse um
valor superabundante para nos
redimir. Nem se contentou com
interceder por nós, embora soubesse
bem que Deus Pai ouvia sempre a
Sua oração. Decidiu ir até ao
extremo, porque não há maior amor
do que dar a vida pelos seus amigos
[4].

São impressionantes as palavras de
Jesus Cristo Redentor durante a Sua
agonia na Cruz. A primeira foi esta: 
Pai, perdoa-lhes, porque não sabem o
que fazem [5]. Não pensa nas
humilhações e dores que estava a



sofrer, nem na crueldade dos que O
crucificavam, mas na ofensa a Deus.
Veio alcançar-nos o perdão dos
nossos pecados e a Sua primeira
frase é um pedido de misericórdia. A
segunda, dirigida ao bom ladrão,
continua na mesma linha. Perante o
sincero arrependimento daquele
homem, promete-lhe a remissão dos
seus pecados e a vida eterna: em
verdade te digo, hoje estarás comigo
no Paraíso [6]. Explica-se a profunda
piedade com que o nosso Padre
beijava o crucifixo, o que era, para
quem o presenciava, um momento
de conversão e um convite a falar de
Cristo e do Seu exemplo.

S. Josemaria assimilou com
profundidade os ensinamentos do
Senhor, e transmitiu-os com o seu
exemplo e com a sua palavra. 
Perdoar... Perdoar com toda a
alma e sem resquício de rancor!
Atitude sempre grande e fecunda!



Esse foi o gesto de Cristo ao ser
cravado na Cruz: - "Pai, perdoa-
lhes, porque não sabem o que
fazem!" E daí veio a tua salvação,
e a minha [7]. Que bom exemplo
para nós! Peçamos a Deus que
saibamos ser indulgentes e desculpar
rapidamente a quem nos tenha
ofendido, sem ressentimentos.

Perdoar as ofensas é, de certa forma,
o que de mais divino os seres
humanos podem fazer. Não se trata
apenas de uma obra de misericórdia,
mas é também uma condição e uma
prece para que Deus perdoe os
nossos pecados, como o Mestre nos
ensinou na oração do Pai Nosso: 
perdoai as nossas ofensas assim como
nós perdoamos a quem nos tem
ofendido [8].

Uma das grandes deficiências da
sociedade atual manifesta-se na
dificuldade em perdoar. Pessoas
singulares e nações inteiras



revolvem uma vez e outra sobre as
ofensas recebidas, chapinham nessas
memórias como num charco repleto
de lixo, e não querem esforçar-se por
esquecer e perdoar. Outra é — e
muito clara — a mensagem de Nosso
Senhor, que resume a história da
misericórdia divina com a
humanidade nestas palavras: Bem-
aventurados os misericordiosos,
porque alcançarão misericórdia [9].

Temos bem gravadas muitas cenas
do Evangelho em que esta atitude de
Jesus se manifesta: o Seu perdão à
mulher pecadora em casa de Simão o
fariseu, a parábola do filho pródigo
ou a da ovelha perdida, a Sua
clemência com a mulher adúltera... É
o caminho que nós, os cristãos, temos
de percorrer para nos parecermos
com o Mestre. Esse caminho
resume-se numa única palavra:
amar. Amar é ter o coração
grande, sentir as preocupações
dos que estão à nossa volta, saber



perdoar e compreender:
sacrificar-se, com Jesus Cristo, por
todas as almas. Se amamos com o
coração de Cristo, aprenderemos
a servir, e defenderemos a
verdade claramente e com amor
[10].

No entanto, como S. Josemaria
repetia, para amar assim é
imprescindível que cada um
expulse da sua vida tudo o que
estorva a Vida de Cristo em nós: o
apego à nossa comodidade, a
tentação do egoísmo, a tendência
à exaltação pessoal. Só
reproduzindo em nós a Vida de
Cristo, poderemos transmiti-la aos
outros; só experimentando a
morte do grão de trigo, poderemos
trabalhar nas entranhas da terra,
transformá-la por dentro, torná-
la fecunda [11].

As cenas da Paixão e Morte do
Senhor, que revivemos



recentemente, colocam-nos algumas
questões comprometedoras, a que
devemos responder com sinceridade.
Sabemos perdoar desde o primeiro
instante as ofensas recebidas, que
muitas vezes nem o são, mas sim
fruto da nossa imaginação ou
exageros da nossa suscetibilidade?
Esforçamo-nos por apagá-las do
coração sem voltar uma vez e outra a
esses temas? Pedimos ajuda ao
Senhor e à Virgem Santíssima,
quando percebemos que temos
dificuldade em perdoar?

Assim deve ser a nossa constante
atitude, porque não basta desculpar
uma vez, nem duas, nem três...
Lembremo-nos da resposta do
Senhor à pergunta de Pedro: quantas
vezes devo perdoar ao meu irmão
quando ele pecar contra mim? Até
sete vezes? Jesus respondeu-lhe: não
te digo que até sete vezes, mas até
setenta vezes sete [12], isto é, sempre.
A seguir, para que esta lição nos



ficasse bem gravada, contou a
parábola do servo cruel que foi
teimosamente intransigente com
uma dívida ridícula de um colega,
quando o seu amo lhe tinha
perdoado uma quantia enorme [13].
Esforcemo-nos, neste ano da
Misericórdia e sempre, por assimilar
bem a fundo estas exigências de um
verdadeiro discípulo de Cristo.

Não basta evitar pela nossa parte as
ofensas externas, mas precisamos de
nos esforçar por varrer os
pensamentos e julgamentos
contrários à caridade. O nosso
caminhar terreno traduz-se numa
peregrinação para a glória do Céu e,
para alcançarmos a meta, Jesus
Cristo mostra-nos as etapas. O Papa
expõe uma delas na Bula 
Misericordiæ vultus, comentando as
palavras de Senhor: Não julgueis e
não sereis julgados, não condeneis e
não sereis condenados [14].



Escreve o Santo Padre: Antes de
mais, não julgar nem condenar. Se
uma pessoa não quer incorrer no
juízo de Deus, não pode tornar-se
juiz do seu irmão. É que os
homens, no seu juízo, limitam-se a
ler a superfície, enquanto o Pai vê
o íntimo. Que grande mal fazem as
palavras quando são ditadas por
sentimentos de ciúme e inveja!
Falar mal do irmão, na sua
ausência, equivale a deixá-lo mal
visto, a comprometer a sua
reputação e deixá-lo à mercê das
murmurações. Não julgar nem
condenar significa, positivamente,
saber individuar o que há de bom
em cada pessoa e não permitir que
venha a sofrer pelo nosso juízo
parcial e a nossa pretensão de
saber tudo. Mas isto ainda não é
suficiente para se exprimir a
misericórdia. Jesus pede também
para perdoar e dar. Ser
instrumentos do perdão, porque
primeiro o obtivemos nós de Deus.



Ser generosos para com todos,
sabendo que também Deus
derrama a Sua benevolência sobre
nós com grande magnanimidade
[15].

Aparece aqui outra dimensão do
perdão cristão: pedi-lo a outras
pessoas quando nos apercebemos
que as ofendemos. Não é uma
humilhação, pelo contrário, é uma
manifestação de grandeza de
espírito, de coração grande, de alma
generosa. Também nisto S. Josemaria
nos deu exemplo. Com que facilidade
pedia desculpa, com verdadeira
humildade, se pensava que alguém
tinha sido ferido por uma repreensão
dele, mesmo que tivesse sido justa!
Numa ocasião, reconhecia que tinha
implorado o perdão ao Senhor
muitas vezes pelo que pensava terem
sido faltas de correspondência. Mas
também me atrevo a dizer –
acrescentava – que vos entreguei o
melhor da minha alma. O que



Deus Nosso Senhor me concedeu
procurei transmitir-vo-lo com a
maior fidelidade. E quando não o
soube fazer, reconheci
imediatamente os meus erros, pedi
perdão a Deus e àqueles que me
rodeavam, e voltei imediatamente
à luta [16].

No dia 20, começa mais um ano do
meu serviço à Igreja como Prelado do
Opus Dei. E a 23, vou administrar o
presbiterado a um grande grupo de
vossos irmãos, diáconos da Prelatura.
Rezai muito por eles e por mim, e por
todos os sacerdotes da Igreja.
Vivamos sempre consummati in
unum [17], bem unidos na oração,
nas intenções, nas obras, para que o
Senhor continue a olhar-nos com
misericórdia. E continuemos a ter
muito presentes na nossa oração o
Papa e todas as suas intenções.

Com todo o afeto, abençoa-vos

o vosso Padre



+ Javier

Roma, 1 de abril de 2016

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei

[1]. Jo 3, 16-17.

[2]. Rm 5, 6.

[3]. Papa Francisco, Discurso na
Audiência geral, 20-II-2016.

[4]. Jo 15, 13.

[5]. Lc 23, 34.

[6]. Lc 23,, 43.

[7]. S. Josemaria, Sulco, n. 805.

[8]. Mt 6, 12.

[9]. Mt 5, 7.



[10]. S. Josemaria, Cristo que passa, n.
158.

[11]. S. Josemaria, Cristo que passa, n.
158.

[12]. Mt 18, 21-22.

[13]. Cfr. Mt 18, 23-35.

[14]. Lc 6, 37.

[15]. Papa Francisco, Bula 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
14.

[16]. S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 29-III-1959.

[17]. Jo 17, 23.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/carta-del-
prelado-abril-de-2016/ (29/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-del-prelado-abril-de-2016/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-del-prelado-abril-de-2016/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-del-prelado-abril-de-2016/

	Carta do Prelado (abril 2016)

