
opusdei.org

Carta Apostólica “O
afeto à Sagrada
Escritura”

O Papa Francisco assinou hoje a
Carta Apostólica “Sacrae
Scripturae affectus”, por
ocasião do 16º centenário da
morte de São Jerónimo.

02/10/2020

CARTA APOSTÓLICA

SCRIPTURAE SACRAE AFFECTUS

DO SANTO PADRE FRANCISCO



NO XVI CENTENÁRIO DA MORTE DE
SÃO JERÓNIMO

O afeto à Sagrada Escritura, um terno
e vivo amor à Palavra de Deus escrita
é a herança que São Jerónimo, com a
sua vida e as suas obras, deixou à
Igreja. Tais expressões, tiradas da
memória litúrgica do Santo,[1] dão-
nos uma chave de leitura
indispensável para conhecermos, no
XVI centenário da morte, a sua figura
saliente na história da Igreja e o seu
grande amor a Cristo. Este amor
ramifica-se, como um rio em muitos
canais, na sua obra de incansável
estudioso, tradutor, exegeta,
profundo conhecedor e apaixonado
divulgador da Sagrada Escritura; na
sua obra de intérprete primoroso dos
textos bíblicos; de defensor ardente e
por vezes impetuoso da verdade
cristã; de eremita asceta e
intransigente, bem como de sábia
guia espiritual, na sua generosidade
e ternura. Passados mil e seiscentos



anos, a sua figura continua a ser de
grande atualidade para nós, cristãos
do século XXI.

Introdução

A 30 de setembro de 420, terminava a
vida terrena de Jerónimo em Belém,
na comunidade que ele fundara na
gruta da Natividade. Assim se
entregava àquele Senhor que nunca
cessara de procurar e conhecer na
Escritura; o mesmo que ele,
febricitante, tinha contemplado
como Juiz, numa visão, talvez na
Quaresma de 375. Naquele
acontecimento, que marcou uma
viragem decisiva na sua vida,
momento de conversão e mudança
de perspetiva, sentiu-se arrastado até
à presença do Juiz. «Interrogado
sobre a minha condição, respondi
que era cristão. Mas, Aquele que
presidia retorquiu: “Mentes… Tu és
ciceroniano; não, cristão!”».[2] Na
realidade, desde muito jovem,



Jerónimo apreciara a beleza
cristalina dos textos clássicos latinos,
em comparação dos quais os escritos
da Bíblia, num primeiro tempo, se
lhe apresentavam rudes e sem
sintaxe, grosseiros demais para os
seus refinados gostos literários.

Aquele episódio da sua vida concorre
para a decisão de se dedicar
inteiramente a Cristo e à sua Palavra,
consagrando a sua existência a
tornar as palavras divinas cada vez
mais acessíveis aos outros, com o seu
trabalho incansável de tradutor e
comentador. Aquele acontecimento
imprime na sua vida uma orientação
nova e mais convicta: tornar-se
servidor da Palavra de Deus, como
enamorado da «carne da Escritura».
Assim, na investigação contínua que
caraterizou a sua vida, valoriza os
seus estudos da juventude e a
formação recebida em Roma,
orientando o seu saber para um



serviço mais maturo a Deus e à
comunidade eclesial.

Por isso, São Jerónimo conta-se, a
pleno título, entre as grandes figuras
da Igreja antiga, no período definido
como o século áureo da Patrística,
verdadeira ponte entre o Oriente e o
Ocidente: é amigo de juventude de
Rufino de Aquileia, encontra
Ambrósio e troca intensa
correspondência com Agostinho. No
Oriente, conhece Gregório
Nazianzeno, Dídimo o Cego, Epifânio
de Salamina. Assim o consagra a
tradição iconográfica cristã ao
representá-lo, juntamente com
Agostinho, Ambrósio e Gregório
Magno, entre os quatro grandes
doutores da Igreja do Ocidente.

Já os meus antecessores quiseram,
em várias circunstâncias, lembrar a
sua figura. Há um século, por ocasião
do décimo quinto centenário da
morte, Bento XV dedicou-lhe a carta



encíclica Spiritus Paraclitus (15 de
setembro de 1920), apresentando-o
ao mundo como «doctor maximus
explanandis Scripturis – doutor
eminente na interpretação das
Escrituras».[3] Mais recentemente,
Bento XVI apresentou a
personalidade dele e as suas obras,
em duas catequeses sucessivas.[4]
Agora, no décimo sexto centenário da
morte, desejo também eu recordar
São Jerónimo e repropor a
atualidade da sua mensagem e
ensinamentos, a começar pelo seu
grande afeto às Escrituras.

Neste sentido, é possível relacioná-lo
idealmente, como guia seguro e
testemunha privilegiada, com a XII
Assembleia do Sínodo dos Bispos,
dedicada à Palavra de Deus,[5] e com
a exortação apostólica Verbum
Domini do meu predecessor Bento
XVI, publicada precisamente na
memória do Santo, em 30 de
setembro de 2010.[6]



De Roma a Belém

A vida e o itinerário pessoal de São
Jerónimo consumam-se ao longo das
estradas do Império Romano, entre a
Europa e o Oriente. Nascido por volta
de 345 em Estridão, na fronteira
entre a Dalmácia e a Panónia, no
território atual da Croácia ou da
Eslovénia, recebe uma sólida
educação na sua família cristã.
Segundo o costume de então, é
batizado em idade adulta, nos anos
que transcorre em Roma como
estudante de retórica, entre 358 e
364. É precisamente neste período
romano que se torna leitor insaciável
dos clássicos latinos, que estuda sob
a orientação dos mestres de retórica
mais ilustres da época.

Terminados os estudos, empreende
uma longa viagem pela Gália que o
leva à cidade imperial de Tréveris,
hoje na Alemanha. Aqui entra em
contacto, pela primeira vez, com a



experiência monástica oriental,
difundida por Santo Atanásio.
Amadurece assim nele um desejo
profundo que o impele até Aquileia,
onde com alguns amigos seus – «um
coro de bem-aventurados»[7] –
começa um período de vida
comunitária.

Por volta do ano 374, passando por
Antioquia, decide retirar-se para o
deserto de Cálcida, a fim de se
entregar, de forma cada vez mais
radical, a uma vida ascética em que
se reserva grande espaço para o
estudo das línguas bíblicas: primeiro,
o grego e, depois, o hebraico. Confia-
se a um irmão judeu, batizado, que o
introduz no conhecimento da nova
língua – o hebraico – e dos seus sons,
que define «estridentes e
aspirados»[8].

O deserto, com a subsequente vida
eremita, é escolhido e vivido por
Jerónimo no seu significado mais



profundo: o lugar das opções
existenciais fundamentais, de
intimidade e encontro com Deus,
onde, através da contemplação, das
provações interiores, do combate
espiritual, chega ao conhecimento da
fragilidade, com uma maior
consciência das limitações próprias e
alheias, reconhecendo a importância
das lágrimas.[9] Deste modo, no
deserto, sente a presença concreta de
Deus, a necessidade do
relacionamento do ser humano com
Ele, a sua misericordiosa consolação.
A propósito, gosto de lembrar uma
história, de tradição apócrifa.
Jerónimo pergunta ao Senhor: «Que
quereis de mim?». E Ele responde:
«Ainda não Me deste tudo». «Mas,
Senhor, já Vos dei isto… isto… e
isto…» – «Falta uma coisa!» – «O
quê?» – «Dá-Me os teus pecados, para
que Eu possa ter a alegria de voltar a
perdoá-los».[10]



Em seguida vamos encontrá-lo em
Antioquia, onde é ordenado
sacerdote pelo bispo Paulino; depois
em Constantinopla por volta do ano
379, onde conhece Gregório
Nazianzeno e onde continua os seus
estudos, dedica-se à tradução em
latim de importantes obras do grego
(homilias de Orígenes e a crónica de
Eusébio), respira o clima do Concílio
celebrado naquela cidade em 381.
Nestes anos, é no estudo que se
revelam a sua paixão e a sua
generosidade. Trata-se duma bendita
inquietude, que o guia e torna
incansável e apaixonado na
investigação: «De vez em quando
desesperava-me; várias vezes desisti;
mas depois retomava pela obstinada
decisão de aprender», levado pela
«semente amarga» de tais estudos a
colher «frutos saborosos».[11]

Em 382, Jerónimo volta a Roma,
colocando-se à disposição do Papa
Dâmaso que, apreciando as suas



grandes qualidades, faz dele seu
estreito colaborador. Aqui Jerónimo
empenha-se numa atividade
incessante, sem esquecer a dimensão
espiritual: no Aventino, graças ao
apoio de mulheres da aristocracia
romana desejosas de radicais opções
evangélicas, como Marcela, Paula e
sua filha Eustóquia, ele cria um
cenáculo baseado na leitura e estudo
rigoroso da Escritura. Jerónimo é
exegeta, professor, guia espiritual.
Neste período, empreende uma
revisão das traduções latinas
anteriores dos Evangelhos, e mesmo
talvez doutras partes do Novo
Testamento; continua o seu trabalho
como tradutor de homilias e
comentários das Escrituras de
Orígenes, desdobra-se numa
frenética atividade epistolar, discute
publicamente com autores heréticos,
por vezes com excessos e rispidez,
mas sempre movido sinceramente
pelo desejo de defender a verdadeira
fé e o depósito das Escrituras.



Este período intenso e fecundo
interrompe-se com a morte do Papa
Dâmaso. Vê-se forçado a deixar
Roma e, seguido por amigos e
algumas mulheres desejosas de
continuar a experiência espiritual e
de estudo bíblico iniciada, parte para
o Egito – onde encontra o grande
teólogo Dídimo o Cego – e depois a
Palestina, acabando por se
estabelecer definitivamente em
Belém no ano 386. Retoma os seus
estudos filológicos, ancorados aos
lugares físicos que foram o cenário
daquelas narrações.

A importância dada aos Lugares
Santos é evidenciada não só pela
escolha de morar na Palestina, de
386 até à morte, mas também pelo
serviço a favor das peregrinações.
Precisamente em Belém, lugar
privilegiado para ele, junto da gruta
da Natividade funda dois mosteiros
«gémeos», masculino e feminino,
com hospedarias para o acolhimento



dos peregrinos que vinham ad loca
sancta, revelando a sua generosidade
em hospedar as pessoas que
chegavam àquela terra para ver e
tocar os lugares da história da
salvação, unindo assim a
investigação cultural com a
espiritual.[12]

Colocando-se à escuta na Sagrada
Escritura, Jerónimo encontra-se a si
mesmo, encontra o rosto de Deus e o
dos irmãos, e apura a sua predileção
pela vida comunitária. Daqui o seu
desejo de viver com os amigos, como
sucedia já no período de Aquileia, e
fundar comunidades monásticas,
encalçando o ideal cenobítico de vida
religiosa que vê o mosteiro como
«ginásio» onde formar pessoas «que,
para ser a primeira de todas, se
consideram inferiores a todas»,
felizes na pobreza e capazes de
ensinar com o próprio estilo de vida.
Na verdade, considera formativo
viver «sob o governo de um único



superior e na companhia de muitos»
para aprender a humildade, a
paciência, o silêncio e a mansidão, na
consciência de que «a verdade não
gosta dos cantos escuros, nem
escolhe os murmuradores».[13] Além
disso, confessa «ansiar pelas
pequenas celas do mosteiro, (...)
desejar a solicitude das formigas,
onde se trabalha juntos e nada há
que seja propriedade duma pessoa,
mas tudo é de todos».[14]

No estudo, Jerónimo encontra, não
um deleite efémero como fim em si
mesmo, mas um exercício de vida
espiritual, um meio para chegar a
Deus; e, assim, a própria formação
clássica dele ordena-se para um
serviço mais maturo à comunidade
eclesial. Pensemos na ajuda prestada
ao Papa Dâmaso, no ensino que
dedica às mulheres, especialmente
do hebraico, desde o primeiro
cenáculo no Aventino, a ponto de
fazer entrar Paula e Eustóquia «nas



lutas dos tradutores»[15] e, coisa
então inaudita, garantir-lhes a
possibilidade de ler e cantar os
Salmos na língua original.[16]

A sua é uma cultura colocada ao
serviço dos outros, insistindo na
necessidade dela para todo o
evangelizador. Assim o recorda ao
amigo Nepociano: «A palavra do
sacerdote deve ganhar sabor graças à
leitura das Escrituras. Não quero que
sejas um declamador ou um
charlatão com muitas palavras, mas
alguém que entende a doutrina
sagrada (mysterii) e conhece
profundamente os ensinamentos
(sacramentorum) do teu Deus. É
típico dos ignorantes jogar com as
palavras e ganhar a admiração do
povo inexperiente com uma
declamação rápida. Os
desavergonhados muitas vezes
explicam o que não conhecem e
pretendem ser grandes peritos só



porque conseguem persuadir os
outros».[17]

Em Belém, Jerónimo vive – até à
morte, em 420 – o período mais
fecundo e intenso da sua vida,
totalmente dedicado ao estudo da
Escritura, empenhado na obra
monumental da tradução de todo o
Antigo Testamento a partir do
original hebraico. Ao mesmo tempo,
comenta os livros proféticos, os
salmos, as obras paulinas; escreve
subsídios para o estudo da Bíblia. O
precioso trabalho recolhido nas suas
obras é fruto de comparação e
colaboração, desde copiar e agrupar
manuscritos até à reflexão e debate:
«Nunca me fiei das minhas próprias
forças para estudar os livros divinos,
(...) tenho o hábito de questionar-me
mesmo sobre o que eu pensava saber
e, com maior razão, sobre aquilo que
não tinha certeza».[18] Por isso,
ciente das próprias limitações, pede
apoio contínuo na oração de



intercessão pelo bom sucesso da sua
tradução dos textos sagrados «no
mesmo Espírito com que foram
escritos»,[19] sem se esquecer de
traduzir também obras de autores
indispensáveis ao trabalho exegético,
como Orígenes, para «colocar este
material à disposição de quem deseja
aprofundar os estudos
científicos».[20]

O estudo de Jerónimo aparece como
um esforço realizado em
comunidade e ao serviço da
comunidade, modelo de sinodalidade
também para nós, para os nossos
dias e para as diferentes instituições
culturais da Igreja, para que sejam
sempre «um lugar onde o
conhecimento se torna serviço,
porque, sem conhecimento nascido
da colaboração e resultando em
cooperação, não há desenvolvimento
humano genuíno e integral».[21] O
fundamento de tal comunhão é a
Escritura, que não podemos ler



sozinhos: «A Bíblia foi escrita pelo
Povo de Deus e para o Povo de Deus,
sob a inspiração do Espírito Santo.
Somente com o “nós”, isto é, nesta
comunhão com o Povo de Deus
podemos realmente entrar no núcleo
da verdade que o próprio Deus nos
quer dizer».[22]

Aquela robusta experiência de vida,
alimentada pela Palavra de Deus, faz
com que Jerónimo, por meio duma
intensa correspondência epistolar, se
torne guia espiritual. Faz-se
companheiro de viagem, convencido
de que «não há arte que se aprenda
sem mestre», como escreve a Rústico:
isto mesmo «desejo fazer-te
compreender, tomando-te pela mão,
como se eu fosse um marinheiro que,
tendo já passado pela experiência de
vários naufrágios, tenta instruir um
navegante inexperiente».[23] A
partir daquele pacífico recanto do
mundo, acompanha a humanidade
numa época de grandes convulsões,



marcada por acontecimentos como o
saque de Roma, em 410, que o abalou
profundamente.

Às cartas confia as polémicas
doutrinais, sempre na defesa da reta
fé, revelando-se homem de relações,
vividas com força e doçura, num
envolvimento pleno, sem formas
adocicadas, experimentando que «o
amor não tem preço».[24] Vive os
seus afetos assim com ímpeto e
sinceridade. Este envolvimento nas
situações em que vive e labuta
constata-se também no facto de
oferecer o seu trabalho de tradução e
comentário como munus amicitiæ. É
um dom, em primeiro lugar, para os
amigos, destinatários a quem dedica
as suas obras pedindo-lhes que as
leiam com um olhar mais benévolo
do que crítico; e, depois, para os
leitores, seus contemporâneos e de
todos os tempos.[25]



Gasta os últimos anos da sua vida na
leitura orante, pessoal e comunitária,
da Escritura, na contemplação, no
serviço aos irmãos através das suas
obras. E realiza tudo isto em Belém,
junto da gruta onde o Verbo foi dado
à luz pela Virgem, ciente de que
«feliz é aquele que carrega no seu
íntimo a cruz, a ressurreição, o lugar
do nascimento e da ascensão de
Cristo! Feliz é aquele que tem Belém
no seu coração, em cujo coração
nasce Cristo cada dia!»[26]

A chave sapiencial do seu retrato

Para uma plena compreensão da
personalidade de São Jerónimo, é
necessário combinar duas dimensões
caraterísticas da sua existência de
crente: por um lado, a consagração
absoluta e rigorosa a Deus,
renunciando a qualquer satisfação
humana, por amor de Cristo
crucificado (cf. 1 Cor 2, 2; Flp 3, 8.10);
por outro, o empenho assíduo no



estudo, visando exclusivamente uma
compreensão cada vez maior do
mistério do Senhor. É precisamente
este duplo testemunho,
admiravelmente oferecido por São
Jerónimo, que se propõe como
modelo, antes de tudo, para os
monges, a fim de encorajar quem
vive de ascese e oração a dedicar-se
ao labor assíduo da pesquisa e do
pensamento; e, depois, para os
estudiosos a fim de se recordarem
que o conhecimento só é válido
religiosamente se estiver fundado no
amor exclusivo a Deus, no
despojamento de toda a ambição
humana e de toda a aspiração
mundana.

Estas dimensões foram recebidas no
campo da história da arte, onde é
frequente a presença de São
Jerónimo: grandes mestres da
pintura ocidental deixaram-nos as
suas representações. Poderíamos
organizar as várias tipologias



iconográficas segundo duas linhas
distintas. Uma define-o sobretudo
como monge e penitente, com um
corpo macerado pelo jejum, retirado
no deserto, de joelhos ou prostrado
por terra, em muitos casos segurando
uma pedra na mão direita para bater
no peito e com os olhos voltados para
o Crucifixo; coloca-se nesta linha a
tocante obra-prima de Leonardo da
Vinci conservada na Pinacoteca do
Vaticano. Outra forma de
representar Jerónimo é a que no-lo
mostra nas vestes de estudioso,
sentado à sua escrivaninha,
empenhado a traduzir e comentar a
Sagrada Escritura, rodeado de livros
e pergaminhos, investido na missão
de defender a fé através do
pensamento e da escrita. Albrecht
Dürer – para citar outro exemplo
ilustre – representou-o mais de uma
vez nesta postura.

Os dois aspetos evocados encontram-
se reunidos na pintura de



Caravaggio, na Galeria Borghese de
Roma: com efeito, numa única cena,
o idoso asceta é apresentado
sumariamente coberto por um pano
vermelho, tendo sobre a mesa uma
caveira, símbolo da vaidade das
realidades terrenas, mas ao mesmo
tempo é poderosamente
representada também a qualidade do
estudioso, que conserva os olhos
fixos no livro enquanto a sua mão,
no ato caraterístico do escritor,
molha a pena no tinteiro.

De modo análogo – um modo que se
poderia designar sapiencial –,
devemos compreender o duplo perfil
da trajetória biográfica de Jerónimo.
Quando, como verdadeiro «Leão de
Belém», exagerava nos tons, fazia-o
em prol duma verdade da qual se
considerava servidor incondicional.
E, como ele próprio explica no
primeiro dos seus escritos – A Vida de
São Paulo, Eremita de Tebas –, os
leões são capazes de «fortes rugidos»,



mas também de lágrimas.[27] Por
isso, as duas fisionomias que
aparecem justapostas na sua figura,
na realidade, são elementos com os
quais o Espírito Santo lhe permitiu
maturar a sua unidade interior.

Amor à Sagrada Escritura

O traço peculiar da figura espiritual
de São Jerónimo é, sem dúvida, o seu
amor apaixonado à Palavra de Deus,
transmitida à Igreja na Sagrada
Escritura. Se todos os Doutores da
Igreja – e de forma particular os da
primeira época cristã – extraíram
explicitamente da Bíblia os
conteúdos do seu ensinamento,
Jerónimo fê-lo de maneira mais
sistemática e, de certa forma, única.

Nos últimos tempos, os exegetas
descobriram a genialidade narrativa
e poética da Bíblia, exaltada
precisamente pela sua qualidade
expressiva; Jerónimo, ao contrário,
destacava mais, na Escritura, o



caráter humilde com que Deus Se
revelou expressando-se na natureza
áspera e quase primitiva da língua
hebraica, quando comparada com o
primor do latim ciceroniano.
Portanto, não é por um gosto estético
que ele se dedica à Sagrada Escritura,
mas apenas – como é bem sabido –
porque ela o leva a conhecer Cristo,
pois a ignorância das Escrituras é
ignorância de Cristo.[28]

Jerónimo ensina-nos que não se hão
de estudar apenas os Evangelhos,
nem se deve comentar só a tradição
apostólica presente nos Atos dos
Apóstolos e nas Cartas, uma vez que
todo o Antigo Testamento é
indispensável para penetrar na
verdade e na riqueza de Cristo.[29]
As próprias páginas do Evangelho o
atestam: falam-nos de Jesus como
Mestre que, para explicar o seu
mistério, recorre a Moisés, aos
profetas e aos Salmos (cf. Lc 4, 16-21;
24, 27.44-47). Também nos Atos, a



pregação de Pedro e Paulo radica-se
emblematicamente nas antigas
Escrituras; sem elas, não se pode
compreender plenamente a figura do
Filho de Deus, o Messias Salvador. O
Antigo Testamento não deve ser visto
como um amplo repertório de
citações que demonstram o
cumprimento das profecias na
pessoa de Jesus de Nazaré; pelo
contrário, e mais radicalmente, só à
luz das «figuras»
veterotestamentárias é possível
conhecer em plenitude o sentido do
evento de Cristo, que se realizou na
sua morte e ressurreição. Daí a
necessidade de redescobrir, na
práxis catequética e na pregação
bem como nos estudos teológicos, a
contribuição indispensável do Antigo
Testamento, que há de ser lido e
assimilado como alimento precioso
(cf. Ez 3, 1-11; Ap 10, 8-11).[30]

A dedicação total de Jerónimo à
Escritura manifesta-se numa forma



de expressão apaixonada,
semelhante à dos antigos profetas. É
deles que o nosso Doutor extrai o
fogo interior, que se torna palavra
impetuosa e explosiva (cf. Jr 5, 14; 20,
9; 23, 29; Ml 3, 2; Sir 48, 1; Mt 3, 11; Lc
12, 49), necessária para expressar o
zelo ardente do servidor pela causa
de Deus. Na esteira de Elias, de João
Batista e também do apóstolo Paulo,
a indignação de Jerónimo perante a
mentira, a hipocrisia e as falsas
doutrinas inflamam o seu discurso,
tornando-o provocatório e
aparentemente rude. A dimensão
polémica dos seus escritos
compreende-se melhor, se for lida
como uma espécie de cópia e
atualização da mais autêntica
tradição profética. Assim, Jerónimo é
modelo de testemunho inflexível da
verdade, que assume a severidade da
censura para induzir à conversão. Na
intensidade das frases e imagens,
manifesta-se a coragem do servidor
que deseja agradar, não aos homens,



mas exclusivamente ao seu Senhor
(cf. Gal 1, 10), por amor de quem
gastou todas as suas energias
espirituais.

O estudo da Sagrada Escritura

O amor apaixonado de São Jerónimo
às divinas Escrituras está imbuído de
obediência: antes de tudo, obediência
a Deus, que Se comunicou em
palavras que exigem escuta
reverente[31] e, consequentemente,
obediência também a quantos na
Igreja representam a tradição
interpretativa viva da mensagem
revelada. Entretanto a «obediência
da fé» (Rm 1, 5; 16, 26) não é uma
mera receção passiva daquilo que é
conhecido; mas exige o empenho
ativo da investigação pessoal.
Podemos considerar São Jerónimo
um «servidor» da Palavra, fiel e
diligente, inteiramente consagrado a
favorecer nos seus irmãos de fé uma
compreensão mais adequada do



«depósito» sagrado que lhes foi
confiado (cf. 1 Tim 6, 20; 2 Tim 1, 14).
Sem compreender o que foi escrito
pelos autores inspirados, a própria
Palavra de Deus carece de eficácia
(cf. Mt 13, 19) e o amor a Deus não
pode brotar.

Ora, as páginas bíblicas nem sempre
são imediatamente acessíveis. Como
se diz em Isaías (29, 11), mesmo para
quantos sabem «ler» – isto é, aqueles
que receberam uma suficiente
formação intelectual – o livro
sagrado apresenta-se «selado»,
hermeticamente fechado à
interpretação. Por isso, é necessário
que intervenha uma testemunha
habilitada para trazer a chave
libertadora, a de Cristo Senhor, o
único capaz de quebrar os selos e
abrir o livro (cf. Ap 5, 1-10), para
desvendar a prodigiosa efusão da
graça (cf. Lc 4, 17-21). Aliás muitos,
mesmo entre os cristãos praticantes,
declaram-se abertamente incapazes



de ler (cf. Is 29, 12), não por
analfabetismo, mas por não estarem
preparados para a linguagem bíblica,
os seus modos de se expressar e as
tradições culturais antigas, pelo que
o texto bíblico resulta indecifrável,
como se estivesse escrito num
alfabeto desconhecido e numa língua
enigmática.

Por isso, torna-se necessária a
mediação do intérprete que exerça a
sua função «diaconal», colocando-se
ao serviço de quem não consegue
compreender o sentido daquilo que
foi escrito profeticamente. A figura
que se pode evocar, a este respeito, é
a do diácono Filipe, solicitado pelo
Senhor para ir ao encontro do
eunuco que, sentado no seu carro,
está a ler uma passagem de Isaías
(53, 7-8), mas sem poder desvendar o
seu significado. «Compreendes
verdadeiramente o que estás a ler?»:
pergunta Filipe; e o eunuco
responde: «E como poderei



compreender, sem alguém que me
oriente?» (At 8, 30-31).[32]

Jerónimo é o nosso guia, porque
conduz cada leitor ao mistério de
Jesus, como Filipe fez (cf. At 8, 35), e
adota responsável e
sistematicamente as mediações
exegéticas e culturais necessárias
para uma leitura correta e
enriquecedora da Sagrada
Escritura.[33] A competência nas
línguas em que foi comunicada a
Palavra de Deus, a análise e
avaliação acuradas dos manuscritos,
a investigação arqueológica exata,
para além do conhecimento da
história da interpretação, enfim
todos os recursos metodológicos
então disponíveis são utilizados por
ele, de forma harmoniosa e erudita,
em ordem a uma justa compreensão
da Escritura inspirada.

Esta dimensão exemplar da atividade
de São Jerónimo é muito importante



também na Igreja de hoje. Se a
Bíblia, conforme ensina a Dei
Verbum, constitui «como que a alma
da sagrada teologia»[34] e a espinha
dorsal espiritual da prática religiosa
cristã,[35] é indispensável que a ação
de interpretar a Bíblia seja
sustentada por específicas
competências.

Para isso, servem certamente os
centros especializados da
investigação bíblica (como o 
Pontifício Instituto Bíblico de Roma e,
em Jerusalém, a École Biblique e o 
Studium Biblicum Franciscanum) e
patrística (como o Augustinianum de
Roma), mas também cada Faculdade
de Teologia deve empenhar-se para
que o ensino da Sagrada Escritura se
encontre de tal modo programado
que garanta aos alunos uma
capacidade interpretativa
competente, tanto na exegese dos
textos como nas sínteses de teologia
bíblica. Infelizmente, a riqueza da



Escritura é ignorada ou minimizada
por muitos, porque não lhes foram
fornecidas as bases essenciais para o
seu conhecimento. Por conseguinte, a
par dum incremento dos estudos
eclesiásticos, dirigidos a sacerdotes e
catequistas, que proporcionem de
forma mais adequada a competência
na Sagrada Escritura, deve ser
promovida uma formação alargada a
todos os cristãos, para que cada um
se torne capaz de abrir o livro
sagrado e colher os seus frutos
inestimáveis de sabedoria, esperança
e vida.[36]

Quero lembrar aqui o que o meu
Predecessor deixou expresso na
exortação apostólica Verbum Domini:
«É possível compreender a
sacramentalidade da Palavra através
da analogia com a presença real de
Cristo sob as espécies do pão e do
vinho consagrados. (…) Referindo-se
à atitude que se deve adotar tanto em
relação à Eucaristia como à Palavra



de Deus, São Jerónimo afirma:
“Lemos as Sagradas Escrituras. Eu
penso que o Evangelho é o Corpo de
Cristo; penso que as santas Escrituras
são o seu ensinamento. E quando Ele
fala em ‘comer a minha carne e
beber o meu sangue’ (Jo 6, 53),
embora estas palavras se possam
entender do Mistério [Eucarístico],
todavia também a palavra da
Escritura, o ensinamento de Deus, é
verdadeiramente o corpo de Cristo e
o seu sangue”».[37]

Infelizmente, em muitas famílias
cristãs – ao contrário do que se
prescreve na Torah (cf. Dt 6, 6) –, não
há ninguém que se sinta capaz de
dar a conhecer aos filhos a Palavra
do Senhor com toda a sua beleza e
força espiritual. Por isso, quis
instituir o Domingo da Palavra de
Deus,[38] para encorajar a leitura
orante da Bíblia e a familiaridade
com a Palavra de Deus.[39] Assim
todas as outras manifestações de



religiosidade serão enriquecidas de
sentido, orientadas segundo a
hierarquia dos valores e dirigidas
para o vértice da fé, ou seja, a plena
adesão ao mistério de Cristo.

A Vulgata

O «fruto mais doce da árdua
sementeira»[40] que foi o estudo do
grego e do hebraico, feito por
Jerónimo, é a tradução do Antigo
Testamento em latim a partir do
original hebraico. Até então, os
cristãos do Império Romano podiam
ler integralmente a Bíblia apenas em
grego: quanto aos livros do Novo
Testamento, foram escritos em grego;
para os do Antigo, havia uma versão
completa, a chamada Septuaginta (ou
seja, a versão dos Setenta), feita pela
comunidade judaica de Alexandria
por volta do século II (a.C.). Mas,
para os leitores de língua latina, não
existia uma versão completa da
Bíblia na sua língua; havia apenas



algumas traduções, parciais e
incompletas, feitas a partir do grego.
Cabe a Jerónimo – e, depois dele, aos
seus continuadores – o mérito de ter
empreendido uma revisão e uma
nova tradução de toda a Escritura.
Tendo começado em Roma, com o
encorajamento do Papa Dâmaso, a
revisão dos Evangelhos e dos Salmos,
depois, já no seu retiro em Belém,
lançou-se à tradução de todos os
livros veterotestamentários
diretamente do hebraico; uma obra,
que se prolongou por vários anos.

Na realização deste trabalho de
tradução, Jerónimo pôs a render o
seu conhecimento do grego e do
hebraico, bem como a sua sólida
formação latina, e serviu-se dos
instrumentos filológicos que tinha à
sua disposição, em particular as 
Hexapla de Orígenes. O texto final
combinava a continuidade nas
fórmulas já de uso comum com uma
maior aderência ao ditame hebraico,



sem sacrificar a elegância da língua
latina. O resultado é um verdadeiro
monumento que marcou a história
cultural do Ocidente, modelando a
sua linguagem teológica. Superadas
algumas repulsas iniciais, a tradução
de Jerónimo tornou-se
imediatamente património comum
tanto dos eruditos como do povo
cristão: daí o nome de Vulgata.[41] A
Europa da Idade Média aprendeu a
ler, rezar e raciocinar nas páginas da
Bíblia traduzida por Jerónimo. «A
Sagrada Escritura tornou-se, assim,
uma espécie de “dicionário
imenso” (P. Claudel) e de “atlas
iconográfico” (M. Chagall), onde
foram beber a cultura e a arte
cristã».[42] A literatura, as artes e a
própria linguagem popular
inspiraram-se constantemente na
versão jeronimiana da Bíblia,
deixando-nos tesouros de beleza e
devoção.



Reconhecendo este facto
incontestável, o Concílio de Trento
estabeleceu o carácter «autêntico» da
Vulgata no decreto Insuper,
prestando homenagem ao uso
secular que a Igreja dela fizera e
atestando o seu valor como
instrumento para o estudo, a
pregação e as controvérsias
públicas.[43] Com isso, porém, não se
procurava minimizar a importância
das línguas originais, como aliás
Jerónimo não cessava de lembrar, e
muito menos proibir novos
empreendimentos de tradução
integral no futuro. São Paulo VI,
assumindo o mandato dos Padres do
Concílio Vaticano II, quis que o
trabalho de revisão da tradução da
Vulgata fosse concluído e colocado à
disposição de toda a Igreja. E, em
1979, São João Paulo II, mediante a
constituição apostólica Scripturarum
thesaurus,[44] promulgou a edição
típica chamada Neovulgata.



A tradução como inculturação

Com esta sua tradução, Jerónimo
conseguiu «inculturar» a Bíblia na
língua e cultura latinas, tornando-se
esta operação um paradigma
permanente para a ação missionária
da Igreja. Na verdade, «quando uma
comunidade acolhe o anúncio da
salvação, o Espírito Santo fecunda a
sua cultura com a força
transformadora do Evangelho»,[45]
estabelecendo-se assim uma espécie
de circularidade: se a tradução de
Jerónimo é devedora à língua e à
cultura dos clássicos latinos, cujos
vestígios são bem visíveis, por sua
vez ela, com a sua linguagem e o seu
conteúdo simbólico e rico de
imagens, tornou-se um elemento
criador de cultura.

A obra de tradução de Jerónimo
ensina-nos que os valores e as
formas positivas de cada cultura
constituem um enriquecimento para



toda a Igreja. As várias maneiras, em
que é anunciada, compreendida e
vivida a Palavra de Deus em cada
nova tradução, enriquecem a própria
Escritura, pois esta, segundo a
conhecida expressão de Gregório
Magno, cresce com o leitor,[46]
recebendo novas acentuações e
tonalidades ao longo dos séculos. A
inserção da Bíblia e do Evangelho
nas diferentes culturas faz com que a
Igreja se manifeste cada vez mais
como «sponsa ornata monilibus suis –
uma noiva que se adorna com as
suas joias» (Is 61, 10). E
simultaneamente atesta que a Bíblia
precisa de ser constantemente
traduzida nas categorias linguísticas
e mentais de cada cultura e de cada
geração, mesmo na cultura
secularizada global do nosso
tempo.[47]

Foi lembrado, justamente, que é
possível estabelecer uma analogia
entre a tradução, enquanto ato de



hospitalidade linguística, e outras
formas de acolhimento.[48] Por isso,
a tradução não é um trabalho que
tem a ver unicamente com a
linguagem, mas corresponde
verdadeiramente a uma decisão ética
mais ampla, que está ligada com a
visão inteira da vida. Sem tradução,
as diferentes comunidades
linguísticas ver-se-iam
impossibilitadas de comunicar entre
si; fecharíamos as portas da história
uns aos outros e negaríamos a
possibilidade de construir uma
cultura do encontro.[49] Com efeito,
sem tradução, não se dá
hospitalidade, antes pelo contrário,
reforçam-se as ações de hostilidade.
O tradutor é um construtor de
pontes. Quantos juízos precipitados,
quantas condenações e conflitos
nascem do facto de ignorarmos a
língua dos outros e de não nos
aplicarmos, com tenaz esperança, a
esta prova de amor infindável que é
a tradução!



O próprio Jerónimo teve de se opor
ao pensamento dominante do seu
tempo. Se, nos alvores do Império
Romano, era relativamente comum
saber grego, já no tempo dele isso
constituía uma raridade. E, contudo,
ele tornou-se um dos melhores
conhecedores da língua e literatura
greco-cristãs e empreendeu uma
viagem ainda mais árdua quando,
sozinho, se dedicou ao estudo do
hebraico. Se, como está escrito, «os
limites da minha linguagem são os
limites do meu mundo»,[50] pode-se
dizer que devemos ao poliglotismo
de São Jerónimo uma compreensão
do cristianismo mais universal e,
simultaneamente, mais coerente com
as suas fontes.

Com a celebração do centenário da
morte de São Jerónimo, o olhar volta-
se para a vitalidade missionária
extraordinária que se manifesta na
tradução da Palavra de Deus em mais
de três mil línguas. Muitos são os



missionários, a quem se deve o
precioso trabalho de publicação de
gramáticas, dicionários e outros
instrumentos linguísticos que
proporcionam as bases para a
comunicação humana e são um
veículo para o «sonho missionário de
chegar a todos».[51] É necessário
valorizar todo este trabalho e
investir nele, contribuindo para a
superação das fronteiras da
incomunicabilidade e falta de
encontro. Ainda há muito que fazer.
Como foi dito, não existe
entendimento sem tradução:[52] não
nos compreenderíamos a nós
mesmos nem aos outros.

Jerónimo e a Cátedra de Pedro

Jerónimo teve sempre uma relação
particular com a cidade de Roma:
Roma é o porto espiritual aonde volta
continuamente; em Roma, formou-se
o humanista e forjou-se o cristão; ele
é homo romanus. Esta ligação



verifica-se, de modo muito peculiar,
com a língua da cidade, o latim, de
que foi mestre e cultor, mas verifica-
se sobretudo com a Igreja de Roma,
designadamente a Cátedra de Pedro.
Embora anacronicamente, a tradição
iconográfica retratou-o com a
púrpura cardinalícia, para
evidenciar a sua pertença ao
presbitério de Roma junto do Papa
Dâmaso. Foi em Roma que começou
a revisão da tradução. E mesmo
quando as invejas e incompreensões
o forçaram a deixar a cidade, sempre
permaneceu intensamente ligado à
Cátedra de Pedro.

Para Jerónimo, a Igreja de Roma é o
terreno fecundo onde a semente de
Cristo produz fruto abundante.[53]
Num período turbulento, em que a
túnica inconsútil da Igreja muitas
vezes acaba dilacerada pelas divisões
entre os cristãos, Jerónimo olha para
a Cátedra de Pedro como ponto de
referência seguro: «Eu, que não sigo



mais ninguém senão Cristo, uno-me
em comunhão com a Cátedra de
Pedro. Eu sei que sobre esta pedra
está edificada a Igreja». No meio das
disputas com os arianos, escreve a
Dâmaso: «Quem não junta contigo,
desperdiça; quem não é de Cristo, é
do anticristo».[54] Por isso, pode
também afirmar: «Eu estou com todo
aquele que estiver na cátedra de
Pedro».[55]

Jerónimo encontrou-se
frequentemente envolvido em
ásperas disputas pela causa da fé. O
seu amor à verdade e a defesa
ardente de Cristo talvez o tenham
levado a algum excesso de violência
verbal nas suas cartas e livros.
Contudo o objetivo que guia a sua
vida é a paz: «A paz, quero-a também
eu; e não só a desejo, mas imploro-a!
Entendo, porém, a paz de Cristo, a
paz autêntica, uma paz sem resíduos
de hostilidade, uma paz que não
abrigue em si a guerra; não a paz que



subjuga os adversários, mas a que
nos une em amizade!»[56]

O nosso mundo precisa, mais do que
nunca, do remédio da misericórdia e
da comunhão. Deixai-me repetir uma
vez mais: ofereçamos um
testemunho de comunhão fraterna,
que se torne fascinante e
luminoso.[57] «Por isto é que todos
conhecerão que sois meus discípulos:
se vos amardes uns aos outros» (Jo
13, 35). Foi o pedido que Jesus fez ao
Pai numa intensa oração: «Que todos
sejam um só (...) em Nós e o mundo
creia» (Jo 17, 21).

Amar o que Jerónimo amou

Ao concluir esta Carta, desejo fazer
mais um apelo a todos. Entre muitos
elogios feitos a São Jerónimo pelos
seus vindouros, encontra-se este: não
foi considerado simplesmente um
dos maiores cultores da «biblioteca»
de que se nutre o cristianismo ao
longo dos tempos, a começar pelo



tesouro da Sagrada Escritura, mas
aplica-se-lhe aquilo que ele mesmo
escreveu sobre Nepociano: «Com a
leitura assídua e a meditação
constante, fizera do seu coração uma
biblioteca de Cristo».[58] Jerónimo
não poupou esforços para enriquecer
a sua biblioteca, vendo nela um
laboratório indispensável para a
compreensão da fé e para a vida
espiritual; e, nisto, constitui um
exemplo admirável também para o
presente. Mas ele foi mais longe! O
estudo não se limitou aos anos
juvenis da formação, mas foi um
compromisso constante, uma
prioridade de cada dia da sua vida.
Enfim, podemos dizer que ele
assimilou uma biblioteca inteira e
tornou-se dispensador de ciência
para muitos outros. No século IV,
Postumiano, que viajou pelo Oriente
para descobrir movimentos
monásticos, foi testemunha ocular do
estilo de vida de Jerónimo, com quem
viveu alguns meses, tendo-o descrito



assim: «Encontra-se todo
embrenhado na leitura, todo
embrenhado nos livros; não
descansa de dia nem de noite;
sempre está a ler ou a escrever
qualquer coisa».[59]

A propósito, penso muitas vezes na
experiência que pode fazer hoje um
jovem quando entra numa livraria
da sua cidade ou num site da
Internet e procura lá o setor dos
livros religiosos. Quando existe, na
maioria dos casos trata-se de um
setor que não só é marginal, mas
carece de obras substanciosas.
Examinando aquelas estantes ou as
páginas em rede, dificilmente um
jovem poderia compreender como a
investigação religiosa seja uma
aventura apaixonante que une
pensamento e coração; como a sede
de Deus tenha inflamado grandes
mentes no decurso dos séculos até
hoje; como o amadurecimento da
vida espiritual tenha contagiado



teólogos e filósofos, artistas e poetas,
historiadores e cientistas. Um dos
problemas atuais – e não só da
religião – é o analfabetismo: faltam
as habilitações hermenêuticas que
nos tornem intérpretes e tradutores
credíveis da nossa própria tradição
cultural. De forma especial aos
jovens, quero lançar um desafio:
parti à procura da vossa herança. O
cristianismo torna-vos herdeiros
dum património cultural
insuperável, do qual deveis tomar
posse. Apaixonai-vos por esta
história, que é vossa. Tende a
ousadia de fixar o olhar naquele
jovem inquieto que foi Jerónimo; ele,
como a personagem da parábola de
Jesus, vendeu tudo quanto possuía
para comprar a «pérola de grande
valor» (Mt 13, 46).

Verdadeiramente Jerónimo é a
«Biblioteca de Cristo», uma biblioteca
perene que, passados dezasseis
séculos, continua a ensinar-nos o que



significa o amor de Cristo, um amor
inseparável do encontro com a sua
Palavra. Por isso, o centenário atual
constitui um apelo a amar o que
Jerónimo amou, redescobrindo os
seus escritos e deixando-se tocar pelo
impacto duma espiritualidade que se
pode descrever, no seu núcleo mais
vital, como o desejo inquieto e
apaixonado dum conhecimento
maior do Deus da Revelação. Como
podemos deixar de ouvir, em nossos
dias, aquilo a que Jerónimo instigava
sem cessar os seus contemporâneos:
«Lede com muita frequência as
divinas Escrituras; aliás, que o Livro
Sagrado nunca seja deposto das
vossas mãos»?[60]

Exemplo luminoso é a Virgem Maria,
evocada por Jerónimo sobretudo na
sua maternidade virginal, mas
também na sua atitude de leitora
orante da Escritura. Maria meditava
no seu coração (cf. Lc 2, 19.51)
«porque era santa e lera a Sagrada



Escritura, conhecia os profetas e
lembrava-se do que o anjo Gabriel
Lhe anunciara e fora vaticinado
pelos profetas (...), via o recém-
nascido que era seu filho, o seu único
filho que jazia e chorava naquele
presépio, mas verdadeiramente a
quem Ela via ali deitado era o Filho
de Deus. O que Ela via comparava-o
com quanto lera e ouvira».[61]
Confiemo-nos a Ela, que pode,
melhor do que ninguém, ensinar-nos
como ler, meditar, rezar e
contemplar a Deus que Se faz
presente na nossa vida, sem nunca
Se cansar.

Roma, em São João de Latrão, na
Memória litúrgica de São Jerónimo,
30 de setembro do ano 2020, oitavo do
meu pontificado.

Franciscus

[9999]



[1] «Deus qui beato Hieronymo
presbitero suavem et vivum Scripturæ
Sacræ affectum tribuisti, da, ut
populus tuus verbo tuo uberius alatur
et in eo fontem vitae inveniet – Ó
Deus, que destes ao presbítero São
Jerónimo um terno e vivo afeto à
Sagrada Escritura, fazei que o vosso
povo se alimente cada vez mais com
a vossa palavra e encontre nela a
fonte da vida»: Oração Coleta da
Missa de São Jerónimo, Missale
Romanum, editio typica tertia
(Cidade do Vaticano 2002).

[2] São Jerónimo, Epistula 22, 30: 
CSEL 54, 190.

[3] Cf. AAS 12 (1920), 385-423.

4] Audiências Gerais de 7 e 14 de
novembro de 2007: Insegnamenti, III/
2 (2007), 553-556; 586-591.

[5] Cf. Sínodo dos Bispos – XII
Assembleia Geral Ordinária, 



Mensagem ao Povo de Deus (24 de
outubro de 2008).

[6] Cf. AAS 102 (2010), 681-787.

[7] São Jerónimo, Chronicum 374: PL
27, 697-698.

[8] Idem, Epistula 125, 12: CSEL 56,
131.

[9] Cf. Epistula 122, 3: CSEL 56, 63.

[10] Cf. Francisco, Homilia na Missa
matutina (10 de dezembro de 2015).
A história é contada por A. Louf, 
Sotto la guida dello Spirito (Qiqajon,
Magnano-BI 1990), 154-155.

[11] São Jerónimo, Epistula 125, 12: 
CSEL 56, 131.

[12] Cf. Bento XVI, Exort. ap. pós-
sinodal Verbum Domini, 89: AAS 102
(2010), 761-762.

[13] São Jerónimo, Epistula 125,
9.15.19: CSEL 56, 128.133-134.139.



[14] Idem, Vita Malchi monachi
captivi 7, 3: PL 23, 59-60; ou então B.
Degórski (ed.),Opere storiche e
agiografiche, vol. XV da coletânea
«Opere di San Girolamo» (Città
Nuova, Roma 2014), 196-199.

[15] São Jerónimo,Praef. Esther, 2: PL
28, 1505.

[16] Cf. Idem, Epistula 108, 26: CSEL
55, 344-345.

[17] Idem, Epistula 52, 8: CSEL 54,
428-429; cf. Bento XVI, Exort. ap. pós-
sinodal Verbum Domini, 60: AAS 102
(2010), 739.

[18] São Jerónimo, Praef.
Paralipomenon LXX, 1.10-15: SCh 592,
340.

[19] São Jerónimo, Praef. in
Pentateuchum: PL 28, 184.

[20] Idem, Epistula 80, 3: CSEL 55,
105.



[21] Francisco, Mensagem por
ocasião da XXIV Sessão Pública solene
das Academias Pontifícias (4 de
dezembro de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. portuguesa de 10/XII/
2019), 16.

[22] Bento XVI, Exort. ap. pós-sinodal 
Verbum Domini, 30: AAS 102 (2010),
709.

[23] São Jerónimo, Epistula 125, 15.2: 
CSEL 56, 133.

[24] Idem, Epistula 3, 6: CSEL 54, 18.

[25] Cf. São Jerónimo, Praef. Josue 1,
9-12: SCh 592, 316.

[26] São Jerónimo, Homilia in
Psalmum 95: PL 26, 1181; ou então A.
Capone (ed.), 59 Omelie sui Salmi
(1-115), vol. IX/1 da coletânea «Opere
di San Girolamo» (Città Nuova, Roma
2018), 357.



[27] Idem, Vita S. Pauli primi
eremitae, 16, 2: PL 23, 28; ou então B.
Degórski(ed.),Opere storiche e
agiografiche, vol. XV da coletânea
«Opere di San Girolamo» (Città
Nuova, Roma 2014), 111.

[28] Cf. São Jerónimo, In Isaiam Prol.:
PL 24, 17; ou então R. Maisano
(ed.),Commento a Isaia (1-4), vol. IV/1
da coletânea «Opere di San
Girolamo» (Città Nuova, Roma 2013),
52-53.

[29] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, 14.

[30] Cf. ibidem.

[31] Cf. ibid., 7.

[32] Cf. São Jerónimo, Epistula 53, 5: 
CSEL 54, 451; ou então S. Cola (ed.),Le
Lettere, vol. II da coletânea «Opere di
San Girolamo» (Città Nuova, Roma
1997), 54.



[33] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, 12.

[34]Ibid., 24.

[35] Cf. ibid., 25.

[36] Cf. ibid., 21.

[37] N.º 56. A citação de São Jerónimo
encontra-se In Psalmum 147: CCL 78,
337-338; ou então A. Capone (ed.), 59
Omelie sui Salmi (119-149), vol. IX/2
da coletânea «Opere di San
Girolamo» (Città Nuova, Roma 2018),
171.

[38] Cf. Carta ap. sob forma de motu
proprioAperuit illis (30 de setembro
de 2019).

[39] Cf. Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium, 152; 175: AAS 105 (2013),
1083-1084; 1093.

[40] São Jerónimo, Epistula 52, 3: 
CSEL 54, 417.



[41] Cf. Bento XVI, Exort. ap. pós-
sinodal Verbum Domini, 72: AAS 102
(2010), 746-747.

[42] São João Paulo II, Carta aos
artistas (4 de abril de 1999), 5: AAS
91 (1999), 1159-1160.

[43] Cf. Denzinger-
Schönmetzer,Enchiridion
Symbolorum, 1506.

[44] Publicada em 25 de abril de
1979; cf. AAS 71 (1979), 557-559.

[45] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium, 116: AAS 105 (2013), 1068.

[46] Cf. Hom. in Ezech. I, 7: PL 76,
843D.

[47] Cf. Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium, 116: AAS 105 (2013), 1068.

[48] Cf. P. Ricœur, Sur la traduction
(Bayard, Paris 2004).



[49] Cf. Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium, 24: AAS 105 (2013),
1029-1030.

[50] L. Wittgenstein, Tractatus logico-
philosophicus, 5.6.

[51] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium, 31: AAS 105 (2013), 1033.

[52] Cf. G. Steiner, After Babel.
Aspects of language and translation
(Oxford University Press, New York
1975).

[53] Cf. São Jerónimo, Epistula 15, 1: 
CSEL 54, 63.

[54] Idem, Epistula 15, 2: CSEL 54,
62-64.

[55] Idem, Epistula 16, 2: CSEL 54, 69.

[56] Idem, Epistula 82, 2: CSEL 55,
109.

[57] Cf. Exort. ap. Evangelii gaudium,
99: AAS 105 (2013), 1061.



[58] São Jerónimo, Epistula 60, 10: 
CSEL 54, 561.

[59] Sulpicius Severus, Dialogus I, 9,
5: SCh 510, 136-138.

[60] São Jerónimo, Epistula 52, 7: 
CSEL 54, 426.

[61] Idem, Homilia de nativitate
Domini IV: PL Suppl. 2, 191.

Foto: São , Mosteiro dos s (Daniel
Villafruela)

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/carta-
apostolica-o-afeto-a-sagrada-escritura/

(14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-apostolica-o-afeto-a-sagrada-escritura/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-apostolica-o-afeto-a-sagrada-escritura/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-apostolica-o-afeto-a-sagrada-escritura/

	Carta Apostólica “O afeto à Sagrada Escritura”

