opusdei.org

Carta Apostolica “O
afeto a Sagrada
Escritura”

O Papa Francisco assinou hoje a
Carta Apostdlica “Sacrae
Scripturae affectus”, por
ocasido do 16° centendrio da
morte de Sdo Jeronimo.

02/10/2020

CARTA APOSTOLICA
SCRIPTURAE SACRAE AFFECTUS

DO SANTO PADRE FRANCISCO



NO XVI CENTENARIO DA MORTE DE
SAO JERONIMO

O afeto a Sagrada Escritura, um terno
e vivo amor a Palavra de Deus escrita
é a heranca que Sao Jeronimo, com a
sua vida e as suas obras, deixou a
Igreja. Tais expressoes, tiradas da
memoria liturgica do Santo,[1] dao-
nos uma chave de leitura
indispensavel para conhecermos, no
XVI centendrio da morte, a sua figura
saliente na historia da Igreja e o seu
grande amor a Cristo. Este amor
ramifica-se, como um rio em muitos
canais, na sua obra de incansavel
estudioso, tradutor, exegeta,
profundo conhecedor e apaixonado
divulgador da Sagrada Escritura; na
sua obra de intérprete primoroso dos
textos biblicos; de defensor ardente e
por vezes impetuoso da verdade
cristd; de eremita asceta e
intransigente, bem como de sabia
guia espiritual, na sua generosidade
e ternura. Passados mil e seiscentos



anos, a sua figura continua a ser de
grande atualidade para nos, cristaos
do século XXI.

Introducgdo

A 30 de setembro de 420, terminava a
vida terrena de Jeronimo em Belém,
na comunidade que ele fundara na
gruta da Natividade. Assim se
entregava aquele Senhor que nunca
cessara de procurar e conhecer na
Escritura; o mesmo que ele,
febricitante, tinha contemplado
como Juiz, numa visao, talvez na
Quaresma de 375. Naquele
acontecimento, que marcou uma
viragem decisiva na sua vida,
momento de conversdo e mudanca
de perspetiva, sentiu-se arrastado até
a presenca do Juiz. «Interrogado
sobre a minha condicéo, respondi
que era cristdo. Mas, Aquele que
presidia retorquiu: “Mentes... Tu és
ciceroniano; ndo, cristao!”».[2] Na
realidade, desde muito jovem,



Jerénimo apreciara a beleza
cristalina dos textos classicos latinos,
em comparacao dos quais os escritos
da Biblia, num primeiro tempo, se
lhe apresentavam rudes e sem
sintaxe, grosseiros demais para o0s
seus refinados gostos literarios.

Aquele episddio da sua vida concorre
para a decisdo de se dedicar
inteiramente a Cristo e a sua Palavra,
consagrando a sua existéncia a
tornar as palavras divinas cada vez
mais acessiveis aos outros, com o seu
trabalho incansavel de tradutor e
comentador. Aquele acontecimento
imprime na sua vida uma orientacao
nova e mais convicta: tornar-se
servidor da Palavra de Deus, como
enamorado da «carne da Escritura».
Assim, na investigacao continua que
caraterizou a sua vida, valoriza os
seus estudos da juventude e a
formacdo recebida em Roma,
orientando o seu saber para um



servico mais maturo a Deus e a
comunidade eclesial.

Por isso, Sdo Jeronimo conta-se, a
pleno titulo, entre as grandes figuras
da Igreja antiga, no periodo definido
como o século aureo da Patristica,
verdadeira ponte entre o Oriente e 0
Ocidente: é amigo de juventude de
Rufino de Aquileia, encontra
Ambradsio e troca intensa
correspondéncia com Agostinho. No
Oriente, conhece Gregorio
Nazianzeno, Didimo o Cego, Epifanio
de Salamina. Assim o consagra a
tradicdo iconografica crista ao
representa-lo, juntamente com
Agostinho, Ambrosio e Gregorio
Magno, entre os quatro grandes
doutores da Igreja do Ocidente.

Ja os meus antecessores quiseram,
em varias circunstancias, lembrar a
sua figura. Ha um século, por ocasido
do décimo quinto centendrio da
morte, Bento XV dedicou-lhe a carta



enciclica Spiritus Paraclitus (15 de
setembro de 1920), apresentando-o
ao mundo como «doctor maximus
explanandis Scripturis — doutor
eminente na interpretacdo das
Escrituras».[3] Mais recentemente,
Bento XVI apresentou a
personalidade dele e as suas obras,
em duas catequeses sucessivas.[4]
Agora, no décimo sexto centendario da
morte, desejo também eu recordar
Sao Jeronimo e repropor a
atualidade da sua mensagem e
ensinamentos, a comecar pelo seu
grande afeto as Escrituras.

Neste sentido, é possivel relacionda-lo
idealmente, como guia seguro e
testemunha privilegiada, com a XII
Assembleia do Sinodo dos Bispos,
dedicada a Palavra de Deus,[5] e com
a exortacao apostolica Verbum
Domini do meu predecessor Bento
XVI, publicada precisamente na
memoria do Santo, em 30 de
setembro de 2010.[6]



De Roma a Belém

A vida e o itinerario pessoal de Sao
Jerénimo consumam-se ao longo das
estradas do Império Romano, entre a
Europa e o Oriente. Nascido por volta
de 345 em Estriddo, na fronteira
entre a Dalmacia e a Panodnia, no
territorio atual da Crodcia ou da
Eslovénia, recebe uma soélida
educacdo na sua familia crista.
Segundo o costume de entdo, é
batizado em idade adulta, nos anos
que transcorre em Roma como
estudante de retdrica, entre 358 e
364. E precisamente neste periodo
romano que se torna leitor insaciavel
dos classicos latinos, que estuda sob
a orientacdo dos mestres de retorica
mais ilustres da época.

Terminados os estudos, empreende
uma longa viagem pela Galia que o
leva a cidade imperial de Tréveris,
hoje na Alemanha. Aqui entra em
contacto, pela primeira vez, com a



experiéncia monastica oriental,
difundida por Santo Atandsio.
Amadurece assim nele um desejo
profundo que o impele até Aquileia,
onde com alguns amigos seus — «um
coro de bem-aventurados»[7] -
comeca um periodo de vida
comunitaria.

Por volta do ano 374, passando por
Antioquia, decide retirar-se para o
deserto de Calcida, a fim de se
entregar, de forma cada vez mais
radical, a uma vida ascética em que
se reserva grande espaco para o
estudo das linguas biblicas: primeiro,
0 grego e, depois, o hebraico. Confia-
se a um irmao judeu, batizado, que o
introduz no conhecimento da nova
lingua - o hebraico - e dos seus sons,
que define «estridentes e
aspirados»[8].

O deserto, com a subsequente vida
eremita, é escolhido e vivido por
Jerénimo no seu significado mais



profundo: o lugar das opc¢des
existenciais fundamentais, de
intimidade e encontro com Deus,
onde, através da contemplacao, das
provacdes interiores, do combate
espiritual, chega ao conhecimento da
fragilidade, com uma maior
consciéncia das limita¢Ges proprias e
alheias, reconhecendo a importancia
das lagrimas.[9] Deste modo, no
deserto, sente a presenca concreta de
Deus, a necessidade do
relacionamento do ser humano com
Ele, a sua misericordiosa consolacao.
A propasito, gosto de lembrar uma
historia, de tradi¢do apocrifa.
Jerénimo pergunta ao Senhor: «Que
quereis de mim?». E Ele responde:
«Ainda ndo Me deste tudo». «Mas,
Senhor, ja Vos dei isto... isto... e
isto...» — «Falta uma coisa!» — «O
qué?» — «Da-Me os teus pecados, para
que Eu possa ter a alegria de voltar a
perdoda-los».[10]



Em seguida vamos encontra-lo em
Antioquia, onde é ordenado
sacerdote pelo bispo Paulino; depois
em Constantinopla por volta do ano
379, onde conhece Gregorio
Nazianzeno e onde continua os seus
estudos, dedica-se a traducdo em
latim de importantes obras do grego
(homilias de Origenes e a crénica de
Eusébio), respira o clima do Concilio
celebrado naquela cidade em 381.
Nestes anos, é no estudo que se
revelam a sua paixdo e a sua
generosidade. Trata-se duma bendita
inquietude, que o guia e torna
incansavel e apaixonado na
investigacdo: «De vez em quando
desesperava-me; varias vezes desisti;
mas depois retomava pela obstinada
decisdo de aprender», levado pela
«semente amarga» de tais estudos a
colher «frutos saborosos».[11]

Em 382, Jeronimo volta a Roma,
colocando-se a disposicao do Papa
Damaso que, apreciando as suas



grandes qualidades, faz dele seu
estreito colaborador. Aqui Jeronimo
empenha-se numa atividade
incessante, sem esquecer a dimensao
espiritual: no Aventino, gracas ao
apoio de mulheres da aristocracia
romana desejosas de radicais op¢oes
evangélicas, como Marcela, Paula e
sua filha Eustdquia, ele cria um
cenaculo baseado na leitura e estudo
rigoroso da Escritura. Jerénimo é
exegeta, professor, guia espiritual.
Neste periodo, empreende uma
revisdo das traducdes latinas
anteriores dos Evangelhos, e mesmo
talvez doutras partes do Novo
Testamento; continua o seu trabalho
como tradutor de homilias e
comentarios das Escrituras de
Origenes, desdobra-se numa
frenética atividade epistolar, discute
publicamente com autores heréticos,
por vezes com excessos e rispidez,
mas sempre movido sinceramente
pelo desejo de defender a verdadeira
fé e o depdosito das Escrituras.



Este periodo intenso e fecundo
interrompe-se com a morte do Papa
Damaso. Vé-se forcado a deixar
Roma e, seguido por amigos e
algumas mulheres desejosas de
continuar a experiéncia espiritual e
de estudo biblico iniciada, parte para
o Egito — onde encontra o grande
tedlogo Didimo o Cego — e depois a
Palestina, acabando por se
estabelecer definitivamente em
Belém no ano 386. Retoma 0s seus
estudos filoldgicos, ancorados aos
lugares fisicos que foram o cenario
daquelas narracdes.

A importancia dada aos Lugares
Santos é evidenciada ndo s6 pela
escolha de morar na Palestina, de
386 até a morte, mas também pelo
servico a favor das peregrinacoes.
Precisamente em Belém, lugar
privilegiado para ele, junto da gruta
da Natividade funda dois mosteiros
«gémeos», masculino e feminino,
com hospedarias para o acolhimento



dos peregrinos que vinham ad loca
sancta, revelando a sua generosidade
em hospedar as pessoas que
chegavam aquela terra para ver e
tocar os lugares da historia da
salvacdo, unindo assim a
investigacdo cultural com a
espiritual.[12]

Colocando-se a escuta na Sagrada
Escritura, Jeronimo encontra-se a si
mesmo, encontra o rosto de Deus e o
dos irmados, e apura a sua predilecédo
pela vida comunitaria. Daqui o seu
desejo de viver com 0S amigos, como
sucedia ja no periodo de Aquileia, e
fundar comunidades monasticas,
encalcando o ideal cenobitico de vida
religiosa que vé o mosteiro como
«gindsio» onde formar pessoas «que,
para ser a primeira de todas, se
consideram inferiores a todas»,
felizes na pobreza e capazes de
ensinar com o proprio estilo de vida.
Na verdade, considera formativo
viver «sob o governo de um unico



superior e na companhia de muitos»
para aprender a humildade, a
paciéncia, o siléncio e a mansidao, na
consciéncia de que «a verdade ndo
gosta dos cantos escuros, nem
escolhe os murmuradores».[13] Além
disso, confessa «ansiar pelas
pequenas celas do mosteiro, (...)
desejar a solicitude das formigas,
onde se trabalha juntos e nada ha
que seja propriedade duma pessoa,
mas tudo é de todos».[14]

No estudo, Jeronimo encontra, ndo
um deleite efémero como fim em si
mesmo, mas um exercicio de vida
espiritual, um meio para chegar a
Deus; e, assim, a propria formacao
classica dele ordena-se para um
servico mais maturo a comunidade
eclesial. Pensemos na ajuda prestada
ao Papa Damaso, no ensino que
dedica as mulheres, especialmente
do hebraico, desde o primeiro
cenaculo no Aventino, a ponto de
fazer entrar Paula e Eustoquia «nas



lutas dos tradutores»[15] e, coisa
entdo inaudita, garantir-lhes a
possibilidade de ler e cantar os
Salmos na lingua original.[16]

A sua é uma cultura colocada ao
servico dos outros, insistindo na
necessidade dela para todo o
evangelizador. Assim o recorda ao
amigo Nepociano: «A palavra do
sacerdote deve ganhar sabor gracas a
leitura das Escrituras. Nao quero que
sejas um declamador ou um
charlatdo com muitas palavras, mas
alguém que entende a doutrina
sagrada (mysterii) e conhece
profundamente os ensinamentos
(sacramentorum) do teu Deus. E
tipico dos ignorantes jogar com as
palavras e ganhar a admiracdo do
povo inexperiente com uma
declamacdo rapida. Os
desavergonhados muitas vezes
explicam o que ndo conhecem e
pretendem ser grandes peritos sO



porque conseguem persuadir 0s
outros».[17]

Em Belém, Jeronimo vive — até a
morte, em 420 — o periodo mais
fecundo e intenso da sua vida,
totalmente dedicado ao estudo da
Escritura, empenhado na obra
monumental da traducdo de todo o
Antigo Testamento a partir do
original hebraico. Ao mesmo tempo,
comenta os livros proféticos, os
salmos, as obras paulinas; escreve
subsidios para o estudo da Biblia. O
precioso trabalho recolhido nas suas
obras é fruto de comparacdo e
colaboracédo, desde copiar e agrupar
manuscritos até a reflexdo e debate:
«Nunca me fiei das minhas préprias
forcas para estudar os livros divinos,
(...) tenho o habito de questionar-me
mesmo sobre o que eu pensava saber
e, com maior razo, sobre aquilo que
ndo tinha certeza».[18] Por isso,
ciente das proprias limitacdes, pede
apoio continuo na oragao de



intercessdo pelo bom sucesso da sua
traducdo dos textos sagrados «no
mesmo Espirito com que foram
escritos»,[19] sem se esquecer de
traduzir também obras de autores
indispensaveis ao trabalho exegético,
como Origenes, para «colocar este
material a disposicdo de quem deseja
aprofundar os estudos
cientificos».[20]

O estudo de Jeronimo aparece como
um esforg¢o realizado em
comunidade e ao servico da
comunidade, modelo de sinodalidade
também para nos, para 0s nossos
dias e para as diferentes instituicoes
culturais da Igreja, para que sejam
sempre «um lugar onde o
conhecimento se torna servico,
porque, sem conhecimento nascido
da colaboracdo e resultando em
cooperacdo, ndo ha desenvolvimento
humano genuino e integral».[21] O
fundamento de tal comunhdo é a
Escritura, que ndo podemos ler



sozinhos: «A Biblia foi escrita pelo
Povo de Deus e para o Povo de Deus,
sob a inspiracdo do Espirito Santo.
Somente com o “nds”, isto é, nesta
comunhao com o Povo de Deus
podemos realmente entrar no nucleo
da verdade que o proprio Deus nos
quer dizer».[22]

Aquela robusta experiéncia de vida,
alimentada pela Palavra de Deus, faz
com que Jeronimo, por meio duma
intensa correspondéncia epistolar, se
torne guia espiritual. Faz-se
companheiro de viagem, convencido
de que «ndo ha arte que se aprenda
sem mestre», como escreve a Rustico:
isto mesmo «desejo fazer-te
compreender, tomando-te pela méo,
como se eu fosse um marinheiro que,
tendo ja passado pela experiéncia de
varios naufragios, tenta instruir um
navegante inexperiente».[23] A
partir daquele pacifico recanto do
mundo, acompanha a humanidade
numa época de grandes convulsoes,



marcada por acontecimentos como o
saque de Roma, em 410, que o abalou
profundamente.

As cartas confia as polémicas
doutrinais, sempre na defesa da reta
fé, revelando-se homem de relacdes,
vividas com forca e dogura, num
envolvimento pleno, sem formas
adocicadas, experimentando que «0
amor ndo tem preco».[24] Vive os
seus afetos assim com impeto e
sinceridade. Este envolvimento nas
situacOes em que vive e labuta
constata-se também no facto de
oferecer o seu trabalho de traducgao e
comentario como munus amicitice. E
um dom, em primeiro lugar, para os
amigos, destinatarios a quem dedica
as suas obras pedindo-lhes que as
leiam com um olhar mais benévolo
do que critico; e, depois, para os
leitores, seus contemporaneos e de
todos os tempos.[25]



Gasta os ultimos anos da sua vida na
leitura orante, pessoal e comunitaria,
da Escritura, na contemplacdo, no
servico aos irmdos atraves das suas
obras. E realiza tudo isto em Belém,
junto da gruta onde o Verbo foi dado
a luz pela Virgem, ciente de que
«feliz é aquele que carrega no seu
intimo a cruz, a ressurreicdo, o lugar
do nascimento e da ascensdo de
Cristo! Feliz é aquele que tem Belém
no seu coragao, em cujo coracao
nasce Cristo cada dia!»[26]

A chave sapiencial do seu retrato

Para uma plena compreensdo da
personalidade de Sdo Jerénimo, é
necessario combinar duas dimensdes
carateristicas da sua existéncia de
crente: por um lado, a consagracao
absoluta e rigorosa a Deus,
renunciando a qualquer satisfacdo
humana, por amor de Cristo
crucificado (cf. 1 Cor 2, 2; Flp 3, 8.10);
por outro, o empenho assiduo no



estudo, visando exclusivamente uma
compreensdo cada vez maior do
mistério do Senhor. E precisamente
este duplo testemunho,
admiravelmente oferecido por Sdo
Jerénimo, que se propde como
modelo, antes de tudo, para os
monges, a fim de encorajar quem
vive de ascese e oracdo a dedicar-se
ao labor assiduo da pesquisa e do
pensamento; e, depois, para 0s
estudiosos a fim de se recordarem
que o conhecimento so é valido
religiosamente se estiver fundado no
amor exclusivo a Deus, no
despojamento de toda a ambicao
humana e de toda a aspiracao
mundana.

Estas dimensodes foram recebidas no
campo da histdria da arte, onde é
frequente a presenca de Sao
Jerénimo: grandes mestres da
pintura ocidental deixaram-nos as
suas representacoes. Poderiamos
organizar as varias tipologias



iconograficas segundo duas linhas
distintas. Uma define-o sobretudo
como monge e penitente, com um
corpo macerado pelo jejum, retirado
no deserto, de joelhos ou prostrado
por terra, em muitos casos segurando
uma pedra na mao direita para bater
no peito e com os olhos voltados para
o Crucifixo; coloca-se nesta linha a
tocante obra-prima de Leonardo da
Vinci conservada na Pinacoteca do
Vaticano. Outra forma de
representar Jeronimo € a que no-lo
mostra nas vestes de estudioso,
sentado a sua escrivaninha,
empenhado a traduzir e comentar a
Sagrada Escritura, rodeado de livros
e pergaminhos, investido na missdo
de defender a fé atraveés do
pensamento e da escrita. Albrecht
Direr - para citar outro exemplo
ilustre — representou-o mais de uma
vez nesta postura.

Os dois aspetos evocados encontram-
se reunidos na pintura de



Caravaggio, na Galeria Borghese de
Roma: com efeito, numa unica cena,
0 idoso asceta é apresentado
sumariamente coberto por um pano
vermelho, tendo sobre a mesa uma
caveira, simbolo da vaidade das
realidades terrenas, mas ao mesmo
tempo é poderosamente
representada também a qualidade do
estudioso, que conserva os olhos
fixos no livro enquanto a sua mao,
no ato carateristico do escritor,
molha a pena no tinteiro.

De modo analogo — um modo que se
poderia designar sapiencial —,
devemos compreender o duplo perfil
da trajetoria biografica de Jeronimo.
Quando, como verdadeiro «Ledo de
Belém», exagerava nos tons, fazia-o
em prol duma verdade da qual se
considerava servidor incondicional.
E, como ele proprio explica no
primeiro dos seus escritos — A Vida de
Sdo Paulo, Eremita de Tebas —, 0s
ledes sdo capazes de «fortes rugidos»,



mas também de lagrimas.[27] Por
isso, as duas fisionomias que
aparecem justapostas na sua figura,
na realidade, sdo elementos com 0s
quais o Espirito Santo lhe permitiu
maturar a sua unidade interior.

Amor a Sagrada Escritura

O traco peculiar da figura espiritual
de Sdo Jerénimo é, sem duvida, o seu
amor apaixonado a Palavra de Deus,
transmitida a Igreja na Sagrada
Escritura. Se todos os Doutores da
Igreja — e de forma particular os da
primeira época cristd — extrairam
explicitamente da Biblia os
conteudos do seu ensinamento,
Jerénimo fé-lo de maneira mais
sistematica e, de certa forma, Unica.

Nos ultimos tempos, 0s exegetas
descobriram a genialidade narrativa
e poética da Biblia, exaltada
precisamente pela sua qualidade
expressiva; Jeronimo, ao contrario,
destacava mais, na Escritura, o



carater humilde com que Deus Se
revelou expressando-se na natureza
aspera e quase primitiva da lingua
hebraica, quando comparada com o
primor do latim ciceroniano.
Portanto, ndo é por um gosto estético
que ele se dedica a Sagrada Escritura,
mas apenas — como € bem sabido -
porque ela o leva a conhecer Cristo,
pois a ignorancia das Escrituras é
ignorancia de Cristo.[28]

Jerénimo ensina-nos que nao se hdo
de estudar apenas os Evangelhos,
nem se deve comentar so a tradicdo
apostolica presente nos Atos dos
Apaéstolos e nas Cartas, uma vez que
todo o Antigo Testamento é
indispensavel para penetrar na
verdade e na riqueza de Cristo.[29]
As proprias paginas do Evangelho o
atestam: falam-nos de Jesus como
Mestre que, para explicar o seu
mistério, recorre a Moisés, aos
profetas e aos Salmos (cf. Lc 4, 16-21;
24, 27.44-47). Também nos Atos, a



pregacdo de Pedro e Paulo radica-se
emblematicamente nas antigas
Escrituras; sem elas, ndo se pode
compreender plenamente a figura do
Filho de Deus, o Messias Salvador. O
Antigo Testamento ndo deve ser visto
como um amplo repertorio de
citacdes que demonstram o
cumprimento das profecias na
pessoa de Jesus de Nazaré; pelo
contrario, e mais radicalmente, s6 a
luz das «figuras»
veterotestamentarias € possivel
conhecer em plenitude o sentido do
evento de Cristo, que se realizou na
sua morte e ressurreicdo. Dai a
necessidade de redescobrir, na
praxis catequética e na pregacao
bem como nos estudos teoldgicos, a
contribuicdo indispensavel do Antigo
Testamento, que ha de ser lido e
assimilado como alimento precioso
(cf. Ez 3,1-11; Ap 10, 8-11).[30]

A dedicacdo total de Jeronimo a
Escritura manifesta-se numa forma



de expressdo apaixonada,
semelhante & dos antigos profetas. E
deles que o nosso Doutor extrai o
fogo interior, que se torna palavra
impetuosa e explosiva (cf. Jr 5, 14; 20,
9;23,29; Ml 3, 2; Sir 48, 1; Mt 3, 11; Lc
12, 49), necessaria para expressar o
zelo ardente do servidor pela causa
de Deus. Na esteira de Elias, de Jodo
Batista e também do apdstolo Paulo,
a indignacdo de Jeronimo perante a
mentira, a hipocrisia e as falsas
doutrinas inflamam o seu discurso,
tornando-o provocatorio e
aparentemente rude. A dimensao
polémica dos seus escritos
compreende-se melhor, se for lida
como uma espécie de copia e
atualizacao da mais auténtica
tradicdo profética. Assim, Jeronimo €
modelo de testemunho inflexivel da
verdade, que assume a severidade da
censura para induzir a conversao. Na
intensidade das frases e imagens,
manifesta-se a coragem do servidor
que deseja agradar, ndo aos homens,



mas exclusivamente ao seu Senhor
(cf. Gal 1, 10), por amor de quem
gastou todas as suas energias
espirituais.

O estudo da Sagrada Escritura

O amor apaixonado de Sdo Jerénimo
as divinas Escrituras esta imbuido de
obediéncia: antes de tudo, obediéncia
a Deus, que Se comunicou em
palavras que exigem escuta
reverente[31] e, consequentemente,
obediéncia também a quantos na
Igreja representam a tradicdo
interpretativa viva da mensagem
revelada. Entretanto a «obediéncia
da fé» (Rm 1, 5; 16, 26) ndo é uma
mera rececdo passiva daquilo que é
conhecido; mas exige o empenho
ativo da investigacao pessoal.
Podemos considerar Sdo Jeronimo
um «servidor» da Palavra, fiel e
diligente, inteiramente consagrado a
favorecer nos seus irmdos de fé uma
compreensdo mais adequada do



«depdsitor» sagrado que lhes foi
confiado (cf. 1 Tim 6, 20; 2 Tim 1, 14).
Sem compreender o que foi escrito
pelos autores inspirados, a propria
Palavra de Deus carece de eficacia
(cf. Mt 13, 19) e 0 amor a Deus nao
pode brotar.

Ora, as paginas biblicas nem sempre
sdo imediatamente acessiveis. Como
se diz em Isaias (29, 11), mesmo para
quantos sabem «ler» —isto é, aqueles
que receberam uma suficiente
formacao intelectual — o livro
sagrado apresenta-se «selado»,
hermeticamente fechado a
interpretacdo. Por isso, é necessario
que intervenha uma testemunha
habilitada para trazer a chave
libertadora, a de Cristo Senhor, o
unico capaz de quebrar os selos e
abrir o livro (cf. Ap 5, 1-10), para
desvendar a prodigiosa efusdo da
graca (cf. Lc 4, 17-21). Alids muitos,
mesmo entre os cristdos praticantes,
declaram-se abertamente incapazes



de ler (cf. Is 29, 12), ndo por
analfabetismo, mas por ndo estarem
preparados para a linguagem biblica,
0s seus modos de se expressar e as
tradigdes culturais antigas, pelo que
o texto biblico resulta indecifravel,
como se estivesse escrito num
alfabeto desconhecido e numa lingua
enigmatica.

Por isso, torna-se necessaria a
mediacdo do intérprete que exerca a
sua fungao «diaconal», colocando-se
ao servico de quem ndo consegue
compreender o sentido daquilo que
foi escrito profeticamente. A figura
que se pode evocar, a este respeito, €
a do diacono Filipe, solicitado pelo
Senhor para ir ao encontro do
eunuco que, sentado no seu carro,
esta a ler uma passagem de Isaias
(53, 7-8), mas sem poder desvendar o
seu significado. «Compreendes
verdadeiramente o que estas a ler?»:
pergunta Filipe; e o eunuco
responde: «E como poderei



compreender, sem alguém que me
oriente?» (At 8, 30-31).[32]

Jeronimo é o nosso guia, porque
conduz cada leitor ao mistério de
Jesus, como Filipe fez (cf. At 8, 35), e
adota responsavel e
sistematicamente as mediagdes
exegéticas e culturais necessarias
para uma leitura correta e
enriquecedora da Sagrada
Escritura.[33] A competéncia nas
linguas em que foi comunicada a
Palavra de Deus, a analise e
avaliacdo acuradas dos manuscritos,
a investigacdo arqueologica exata,
para além do conhecimento da
histdria da interpretacdo, enfim
todos os recursos metodologicos
entdo disponiveis sdo utilizados por
ele, de forma harmoniosa e erudita,
em ordem a uma justa compreensao
da Escritura inspirada.

Esta dimensdo exemplar da atividade
de S&o Jeronimo é muito importante



também na Igreja de hoje. Se a
Biblia, conforme ensina a Dei
Verbum, constitui «como que a alma
da sagrada teologia»[34] e a espinha
dorsal espiritual da pratica religiosa
cristd,[35] é indispensavel que a agdo
de interpretar a Biblia seja
sustentada por especificas
competéncias.

Para isso, servem certamente o0s
centros especializados da
investigacdo biblica (como o
Pontificio Instituto Biblico de Roma e,
em Jerusalém, a Ecole Biblique e o
Studium Biblicum Franciscanum) e
patristica (como o Augustinianum de
Roma), mas também cada Faculdade
de Teologia deve empenhar-se para
que o ensino da Sagrada Escritura se
encontre de tal modo programado
que garanta aos alunos uma
capacidade interpretativa
competente, tanto na exegese dos
textos como nas sinteses de teologia
biblica. Infelizmente, a riqueza da



Escritura é ignorada ou minimizada
por muitos, porque nao lhes foram
fornecidas as bases essenciais para o
seu conhecimento. Por conseguinte, a
par dum incremento dos estudos
eclesiasticos, dirigidos a sacerdotes e
catequistas, que proporcionem de
forma mais adequada a competéncia
na Sagrada Escritura, deve ser
promovida uma formacao alargada a
todos os cristaos, para que cada um
se torne capaz de abrir o livro
sagrado e colher os seus frutos
inestimaveis de sabedoria, esperanca
e vida.[36]

Quero lembrar aqui o que o meu
Predecessor deixou expresso na
exortacdo apostolica Verbum Domini:
«E possivel compreender a
sacramentalidade da Palavra através
da analogia com a presenca real de
Cristo sob as espécies do pdo e do
vinho consagrados. (...) Referindo-se
a atitude que se deve adotar tanto em
relacdo a Eucaristia como a Palavra



de Deus, Sao Jeronimo afirma:
“Lemos as Sagradas Escrituras. Eu
penso que o Evangelho é o Corpo de
Cristo; penso que as santas Escrituras
sdo o seu ensinamento. E quando Ele
fala em ‘comer a minha carne e
beber o meu sangue’ (Jo 6, 53),
embora estas palavras se possam
entender do Mistério [Eucaristico],
todavia também a palavra da
Escritura, o ensinamento de Deus, é
verdadeiramente o corpo de Cristo e
0 seu sangue”».[37]

Infelizmente, em muitas familias
cristas — ao contrario do que se
prescreve na Torah (cf. Dt 6, 6) —, ndo
ha ninguém que se sinta capaz de
dar a conhecer aos filhos a Palavra
do Senhor com toda a sua beleza e
forca espiritual. Por isso, quis
instituir o Domingo da Palavra de
Deus,[38] para encorajar a leitura
orante da Biblia e a familiaridade
com a Palavra de Deus.[39] Assim
todas as outras manifestacdes de



religiosidade serdo enriquecidas de
sentido, orientadas segundo a
hierarquia dos valores e dirigidas
para o vértice da fé, ou seja, a plena
adesdo ao mistério de Cristo.

A Vulgata

O «fruto mais doce da ardua
sementeira»[40] que foi o estudo do
grego e do hebraico, feito por
Jerénimo, é a traducdo do Antigo
Testamento em latim a partir do
original hebraico. Até entdo, 0s
cristdos do Império Romano podiam
ler integralmente a Biblia apenas em
grego: quanto aos livros do Novo
Testamento, foram escritos em grego;
para os do Antigo, havia uma versao
completa, a chamada Septuaginta (ou
seja, a versdo dos Setenta), feita pela
comunidade judaica de Alexandria
por volta do século II (a.C.). Mas,
para os leitores de lingua latina, néo
existia uma versdo completa da
Biblia na sua lingua; havia apenas



algumas traducgdes, parciais e
incompletas, feitas a partir do grego.
Cabe a Jeronimo - e, depois dele, aos
seus continuadores — o0 mérito de ter
empreendido uma revisdo e uma
nova traducdo de toda a Escritura.
Tendo comecado em Roma, com o
encorajamento do Papa Damaso, a
revisdo dos Evangelhos e dos Salmos,
depois, ja no seu retiro em Belém,
langou-se a traducdo de todos os
livros veterotestamentarios
diretamente do hebraico; uma obra,
que se prolongou por varios anos.

Na realizacao deste trabalho de
traducdo, Jeronimo poés a render o
seu conhecimento do grego e do
hebraico, bem como a sua solida
formacao latina, e serviu-se dos
instrumentos filologicos que tinha a
sua disposicao, em particular as
Hexapla de Origenes. O texto final
combinava a continuidade nas
formulas ja de uso comum com uma
maior aderéncia ao ditame hebraico,



sem sacrificar a elegancia da lingua
latina. O resultado é um verdadeiro
monumento que marcou a historia
cultural do Ocidente, modelando a
sua linguagem teoldgica. Superadas
algumas repulsas iniciais, a traducéo
de Jerénimo tornou-se
imediatamente patriménio comum
tanto dos eruditos como do povo
cristdo: dai o nome de Vulgata.[41] A
Europa da Idade Média aprendeu a
ler, rezar e raciocinar nas paginas da
Biblia traduzida por Jeronimo. «A
Sagrada Escritura tornou-se, assim,
uma espécie de “diciondario

imenso” (P. Claudel) e de “atlas
iconografico” (M. Chagall), onde
foram beber a cultura e a arte
crista».[42] A literatura, as artes e a
propria linguagem popular
inspiraram-se constantemente na
versdo jeronimiana da Biblia,
deixando-nos tesouros de beleza e
devocao.



Reconhecendo este facto
incontestavel, o Concilio de Trento
estabeleceu o caracter «auténtico» da
Vulgata no decreto Insuper,
prestando homenagem ao uso
secular que a Igreja dela fizera e
atestando o seu valor como
instrumento para o estudo, a
pregacao e as controvérsias
publicas.[43] Com isso, porém, ndo se
procurava minimizar a importancia
das linguas originais, como alias
Jerénimo néo cessava de lembrar, e
muito menos proibir novos
empreendimentos de traducdo
integral no futuro. Sdo Paulo VI,
assumindo o mandato dos Padres do
Concilio Vaticano II, quis que o
trabalho de revisdo da traducao da
Vulgata fosse concluido e colocado a
disposicao de toda a Igreja. E, em
1979, Séo Jodo Paulo II, mediante a
constituicdo apostolica Scripturarum
thesaurus,[44] promulgou a edicdo
tipica chamada Neovulgata.



A tradugdo como inculturagdo

Com esta sua tradugdo, Jeronimo
conseguiu «inculturar» a Biblia na
lingua e cultura latinas, tornando-se
esta operacdo um paradigma
permanente para a agao missionaria
da Igreja. Na verdade, «quando uma
comunidade acolhe o anuncio da
salvacdo, o Espirito Santo fecunda a
sua cultura com a forga
transformadora do Evangelho»,[45]
estabelecendo-se assim uma espécie
de circularidade: se a traducao de
Jerénimo é devedora a lingua e a
cultura dos classicos latinos, cujos
vestigios sdo bem visiveis, por sua
vez ela, com a sua linguagem e o seu
conteudo simbolico e rico de
imagens, tornou-se um elemento
criador de cultura.

A obra de traducdo de Jeronimo
ensina-nos que os valores e as
formas positivas de cada cultura
constituem um enriquecimento para



toda a Igreja. As varias maneiras, em
que é anunciada, compreendida e
vivida a Palavra de Deus em cada
nova traducao, enriquecem a propria
Escritura, pois esta, segundo a
conhecida expressdo de Gregorio
Magno, cresce com o leitor,[46]
recebendo novas acentuacoes e
tonalidades ao longo dos séculos. A
insercdo da Biblia e do Evangelho
nas diferentes culturas faz com que a
Igreja se manifeste cada vez mais
como «sponsa ornata monilibus suis —
uma noiva que se adorna com as
suas joias» (Is 61, 10). E
simultaneamente atesta que a Biblia
precisa de ser constantemente
traduzida nas categorias linguisticas
e mentais de cada cultura e de cada
geracao, mesmo na cultura
secularizada global do nosso
tempo.[47]

Foi lembrado, justamente, que é
possivel estabelecer uma analogia
entre a traducao, enquanto ato de



hospitalidade linguistica, e outras
formas de acolhimento.[48] Por isso,
a traducdo ndo é um trabalho que
tem a ver unicamente com a
linguagem, mas corresponde
verdadeiramente a uma decisdo ética
mais ampla, que esta ligada com a
visdo inteira da vida. Sem traducéio,
as diferentes comunidades
linguisticas ver-se-iam
impossibilitadas de comunicar entre
si; fechariamos as portas da historia
uns aos outros e negariamos a
possibilidade de construir uma
cultura do encontro.[49] Com efeito,
sem traducdo, ndo se da
hospitalidade, antes pelo contrario,
reforcam-se as acOes de hostilidade.
O tradutor € um construtor de
pontes. Quantos juizos precipitados,
quantas condenacoes e conflitos
nascem do facto de ignorarmos a
lingua dos outros e de ndo nos
aplicarmos, com tenaz esperanca, a
esta prova de amor infindavel que é
a traducao!



O proéprio Jeronimo teve de se opor
ao pensamento dominante do seu
tempo. Se, nos alvores do Império
Romano, era relativamente comum
saber grego, ja no tempo dele isso
constituia uma raridade. E, contudo,
ele tornou-se um dos melhores
conhecedores da lingua e literatura
greco-cristds e empreendeu uma
viagem ainda mais ardua quando,
sozinho, se dedicou ao estudo do
hebraico. Se, como esta escrito, «0s
limites da minha linguagem sao os
limites do meu mundo»,[50] pode-se
dizer que devemos ao poliglotismo
de Sdo Jeronimo uma compreensao
do cristianismo mais universal e,
simultaneamente, mais coerente com
as suas fontes.

Com a celebracdo do centendrio da
morte de Sdo Jerénimo, o olhar volta-
se para a vitalidade missionaria
extraordindria que se manifesta na
traducdo da Palavra de Deus em mais
de trés mil linguas. Muitos sao os



missiondrios, a quem se deve 0
precioso trabalho de publicacéo de
gramaticas, diciondrios e outros
instrumentos linguisticos que
proporcionam as bases para a
comunica¢do humana e sdo um
veiculo para o «sonho missiondrio de
chegar a todos».[51] E necessario
valorizar todo este trabalho e
investir nele, contribuindo para a
superacdo das fronteiras da
incomunicabilidade e falta de
encontro. Ainda ha muito que fazer.
Como foi dito, ndo existe
entendimento sem traducdo:[52] ndo
nos compreenderiamos a nos
mesmos nem aos outros.

Jeronimo e a Cdtedra de Pedro

Jeronimo teve sempre uma relagao
particular com a cidade de Roma:
Roma é o porto espiritual aonde volta
continuamente; em Roma, formou-se
o0 humanista e forjou-se o cristao; ele
€ homo romanus. Esta ligacao



verifica-se, de modo muito peculiar,
com a lingua da cidade, o latim, de
que foi mestre e cultor, mas verifica-
se sobretudo com a Igreja de Roma,
designadamente a Catedra de Pedro.
Embora anacronicamente, a tradi¢do
iconografica retratou-o com a
purpura cardinalicia, para
evidenciar a sua pertenca ao
presbitério de Roma junto do Papa
Damaso. Foi em Roma que comec¢ou
a revisdo da traducgdo. E mesmo
quando as invejas e incompreensdes
o forcaram a deixar a cidade, sempre
permaneceu intensamente ligado a
Catedra de Pedro.

Para Jeronimo, a Igreja de Roma é o
terreno fecundo onde a semente de
Cristo produz fruto abundante.[53]
Num periodo turbulento, em que a
tunica inconsutil da Igreja muitas
vezes acaba dilacerada pelas divisdes
entre os cristdos, Jeronimo olha para
a Catedra de Pedro como ponto de
referéncia seguro: «Eu, que nao sigo



mais ninguém sendo Cristo, uno-me
em comunhdo com a Catedra de
Pedro. Eu sei que sobre esta pedra
esta edificada a Igreja». No meio das
disputas com os arianos, escreve a
Damaso: «Quem ndo junta contigo,
desperdica; quem ndo é de Cristo, é
do anticristo».[54] Por isso, pode
também afirmar: «Eu estou com todo
aquele que estiver na catedra de
Pedro».[55]

Jerénimo encontrou-se
frequentemente envolvido em
asperas disputas pela causa da fé. O
seu amor a verdade e a defesa
ardente de Cristo talvez o tenham
levado a algum excesso de violéncia
verbal nas suas cartas e livros.
Contudo o objetivo que guia a sua
vida é a paz: «A paz, quero-a também
eu; e ndo soO a desejo, mas imploro-a!
Entendo, porém, a paz de Cristo, a
paz auténtica, uma paz sem residuos
de hostilidade, uma paz que néo
abrigue em si a guerra; ndo a paz que



subjuga os adversarios, mas a que
nos une em amizade!»[56]

O nosso mundo precisa, mais do que
nunca, do remédio da misericordia e
da comunhdo. Deixai-me repetir uma
vez mais: oferecamos um
testemunho de comunhdo fraterna,
que se torne fascinante e
luminoso.[57] «Por isto é que todos
conhecerdo que sois meus discipulos:
se vos amardes uns aos outros» (Jo
13, 35). Foi o pedido que Jesus fez ao
Pai numa intensa orac¢ao: «Que todos
sejam um s0 (...) em NoOs e 0 mundo
creia» (Jo 17, 21).

Amar o que Jeronimo amou

Ao concluir esta Carta, desejo fazer
mais um apelo a todos. Entre muitos
elogios feitos a Sao Jeronimo pelos
seus vindouros, encontra-se este: nao
foi considerado simplesmente um
dos maiores cultores da «biblioteca»
de que se nutre o cristianismo ao
longo dos tempos, a comecar pelo



tesouro da Sagrada Escritura, mas
aplica-se-lhe aquilo que ele mesmo
escreveu sobre Nepociano: «Com a
leitura assidua e a meditacao
constante, fizera do seu coracdo uma
biblioteca de Cristo».[58] Jerénimo
ndo poupou esforcos para enriquecer
a sua biblioteca, vendo nela um
laboratorio indispensavel para a
compreensdo da fé e para a vida
espiritual; e, nisto, constitui um
exemplo admiravel também para o
presente. Mas ele foi mais longe! O
estudo ndo se limitou aos anos
juvenis da formacao, mas foi um
compromisso constante, uma
prioridade de cada dia da sua vida.
Enfim, podemos dizer que ele
assimilou uma biblioteca inteira e
tornou-se dispensador de ciéncia
para muitos outros. No século 1V,
Postumiano, que viajou pelo Oriente
para descobrir movimentos
monasticos, foi testemunha ocular do
estilo de vida de Jeronimo, com quem
viveu alguns meses, tendo-o descrito



assim: «Encontra-se todo
embrenhado na leitura, todo
embrenhado nos livros; nao
descansa de dia nem de noite;
sempre esta a ler ou a escrever
qualquer coisa».[59]

A propdsito, penso muitas vezes na
experiéncia que pode fazer hoje um
jovem quando entra numa livraria
da sua cidade ou num site da
Internet e procura 14 o setor dos
livros religiosos. Quando existe, na
maioria dos casos trata-se de um
setor que nao sO é marginal, mas
carece de obras substanciosas.
Examinando aquelas estantes ou as
paginas em rede, dificilmente um
jovem poderia compreender como a
investigacdo religiosa seja uma
aventura apaixonante que une
pensamento e coracdo; como a sede
de Deus tenha inflamado grandes
mentes no decurso dos séculos até
hoje; como o amadurecimento da
vida espiritual tenha contagiado



tedlogos e filosofos, artistas e poetas,
historiadores e cientistas. Um dos
problemas atuais — e ndo so6 da
religido — € o analfabetismo: faltam
as habilitacoes hermenéuticas que
nos tornem intérpretes e tradutores
crediveis da nossa propria tradicdo
cultural. De forma especial aos
jovens, quero lancar um desafio:
parti a procura da vossa heranca. O
cristianismo torna-vos herdeiros
dum patrimonio cultural
insuperavel, do qual deveis tomar
posse. Apaixonai-vos por esta
histdria, que é vossa. Tende a
ousadia de fixar o olhar naquele
jovem inquieto que foi Jeronimo; ele,
como a personagem da parabola de
Jesus, vendeu tudo quanto possuia
para comprar a «pérola de grande
valor» (Mt 13, 46).

Verdadeiramente Jeronimo é a
«Biblioteca de Cristo», uma biblioteca
perene que, passados dezasseis
séculos, continua a ensinar-nos o que



significa o amor de Cristo, um amor
inseparavel do encontro com a sua
Palavra. Por isso, o centenario atual
constitui um apelo a amar o que
Jeronimo amou, redescobrindo os
seus escritos e deixando-se tocar pelo
impacto duma espiritualidade que se
pode descrever, no seu nucleo mais
vital, como o desejo inquieto e
apaixonado dum conhecimento
maior do Deus da Revelacdo. Como
podemos deixar de ouvir, em nossos
dias, aquilo a que Jeronimo instigava
sem cessar 0S Seus contemporaneos:
«Lede com muita frequéncia as
divinas Escrituras; alias, que o Livro
Sagrado nunca seja deposto das
vossas maos»?[60]

Exemplo luminoso é a Virgem Maria,
evocada por Jeronimo sobretudo na
sua maternidade virginal, mas
também na sua atitude de leitora
orante da Escritura. Maria meditava
no seu coracdo (cf. Lc 2, 19.51)
«porque era santa e lera a Sagrada



Escritura, conhecia os profetas e
lembrava-se do que o anjo Gabriel
Lhe anunciara e fora vaticinado
pelos profetas (...), via o recém-
nascido que era seu filho, o seu unico
filho que jazia e chorava naquele
presépio, mas verdadeiramente a
quem Ela via ali deitado era o Filho
de Deus. O que Ela via comparava-o
com quanto lera e ouvira».[61]
Confiemo-nos a Ela, que pode,
melhor do que ninguém, ensinar-nos
como ler, meditar, rezar e
contemplar a Deus que Se faz
presente na nossa vida, sem nunca
Se cansar.

Roma, em Sdo Jodo de Latrdo, na
Memoria liturgica de Sdo Jeronimo,
30 de setembro do ano 2020, oitavo do
meu pontificado.

Franciscus

[9999]




[1] «Deus qui beato Hieronymo
presbitero suavem et vivum Scripturce
Sacree affectum tribuisti, da, ut
populus tuus verbo tuo uberius alatur
et in eo fontem vitae inveniet — O
Deus, que destes ao presbitero Sdo
Jerénimo um terno e vivo afeto a
Sagrada Escritura, fazei que o vosso
povo se alimente cada vez mais com
a vossa palavra e encontre nela a
fonte da vida»: Oracdo Coleta da
Missa de Sdo Jeronimo, Missale
Romanum, editio typica tertia
(Cidade do Vaticano 2002).

[2] Sdo Jeronimo, Epistula 22, 30:
CSEL 54, 190.

[3] Cf. AAS 12 (1920), 385-423.

4] Audiéncias Gerais de 7 e 14 de
novembro de 2007: Insegnamenti, 111/
2 (2007), 553-556; 586-591.

[S] Cf. Sinodo dos Bispos — XII
Assembleia Geral Ordinaria,



Mensagem ao Povo de Deus (24 de
outubro de 2008).

[6] Cf. AAS 102 (2010), 681-787.

[7] Sao Jeronimo, Chronicum 374: PL
27, 697-698.

[8] Idem, Epistula 125, 12: CSEL 56,
131.

[9] Cf. Epistula 122, 3: CSEL 56, 63.

[10] Cf. Francisco, Homilia na Missa
matutina (10 de dezembro de 2015).
A histdria é contada por A. Louf,
Sotto la guida dello Spirito (Qiqajon,
Magnano-BI 1990), 154-155.

[11] Sdo Jerdnimo, Epistula 125, 12:
CSEL 56, 131.

[12] Cf. Bento XVI, Exort. ap. pds-
sinodal Verbum Domini, 89: AAS 102
(2010), 761-762.

[13] S&o Jeronimo, Epistula 125,
9.15.19: CSEL 56, 128.133-134.139.



[14] Idem, Vita Malchi monachi
captivi 7, 3: PL 23, 59-60; ou entdo B.
Degorski (ed.),Opere storiche e
agiografiche, vol. XV da coletanea
«Opere di San Girolamo» (Citta
Nuova, Roma 2014), 196-199.

[15] S&o Jeronimo,Praef. Esther, 2: PL
28, 1505.

[16] Cf. Idem, Epistula 108, 26: CSEL
55, 344-345.

[17] Idem, Epistula 52, 8: CSEL 54,
428-429; cf. Bento XVI, Exort. ap. pos-
sinodal Verbum Domini, 60: AAS 102
(2010), 739.

[18] S&o Jeronimo, Praef.
Paralipomenon LXX, 1.10-15: SCh 592,
340.

[19] Sdo Jerdnimo, Praef. in
Pentateuchum: PL 28, 184.

[20] Idem, Epistula 80, 3: CSEL 55,
105.



[21] Francisco, Mensagem por
ocasido da XXIV Sessdo Publica solene
das Academias Pontificias (4 de
dezembro de 2019): L’Osservatore
Romano (ed. portuguesa de 10/XII/
2019), 16.

[22] Bento XVI, Exort. ap. pos-sinodal
Verbum Domini, 30: AAS 102 (2010),
709.

[23] Sdo Jerdnimo, Epistula 125, 15.2:
CSEL 56, 133.

[24] Idem, Epistula 3, 6: CSEL 54, 18.

[25] Cf. S0 Jeronimo, Praef. Josue 1,
9-12: SCh 592, 316.

[26] S&0 Jeronimo, Homilia in
Psalmum 95: PL 26, 1181; ou entao A.
Capone (ed.), 59 Omelie sui Salmi
(1-115), vol. IX/1 da coletanea «Opere
di San Girolamo» (Citta Nuova, Roma
2018), 357.



[27] Idem, Vita S. Pauli primi
eremitae, 16, 2: PL 23, 28; ou entdo B.
Degorski(ed.),Opere storiche e
agiografiche, vol. XV da coletanea
«Opere di San Girolamo» (Citta
Nuova, Roma 2014), 111.

[28] Cf. S0 Jeronimo, In Isaiam Prol.:
PL 24, 17; ou entao R. Maisano
(ed.),Commento a Isaia (1-4), vol. IV/1
da coletanea «Opere di San
Girolamo» (Citta Nuova, Roma 2013),
52-53.

[29] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, 14.

[30] Cf. ibidem.
[31] Cf. ibid., 7.

[32] Cf. Sao Jeronimo, Epistula 53, 5:
CSEL 54, 451; ou entdo S. Cola (ed.),Le
Lettere, vol. II da coletanea «Opere di
San Girolamo» (Citta Nuova, Roma
1997), 54.



[33] Cf. Conc. Ecum. Vat. II, Const.
dogm. Dei Verbum, 12.

[34]1bid., 24.
[35] Cf. ibid., 25.
[36] Cf. ibid., 21.

[37] N.° 56. A citacdo de Sao Jeronimo
encontra-se In Psalmum 147: CCL 78,
337-338; ou entdo A. Capone (ed.), 59
Omelie sui Salmi (119-149), vol. IX/2
da coletanea «Opere di San
Girolamo» (Citta Nuova, Roma 2018),
171.

[38] Cf. Carta ap. sob forma de motu
proprioAperuit illis (30 de setembro
de 2019).

[39] Cf. Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium, 152; 175: AAS 105 (2013),
1083-1084; 1093.

[40] S&o Jeronimo, Epistula 52, 3:
CSEL 54, 417.



[41] Cf. Bento XVI, Exort. ap. pos-
sinodal Verbum Domini, 72: AAS 102
(2010), 746-747.

[42] S&o Jodo Paulo II, Carta aos
artistas (4 de abril de 1999), 5: AAS
91 (1999), 1159-1160.

[43] Cf. Denzinger-
Schonmetzer,Enchiridion
Symbolorum, 1506.

[44] Publicada em 25 de abril de
1979; cf. AAS 71 (1979), 557-559.

[45] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium, 116: AAS 105 (2013), 1068.

[46] Cf. Hom. in Ezech. 1, 7: PL 76,
843D.

[47] Cf. Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium, 116: AAS 105 (2013), 1068.

[48] Cf. P. Ricoeur, Sur la traduction
(Bayard, Paris 2004).



[49] Cf. Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium, 24: AAS 105 (2013),
1029-1030.

[50] L. Wittgenstein, Tractatus logico-
philosophicus, 5.6.

[51] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium, 31: AAS 105 (2013), 1033.

[52] Cf. G. Steiner, After Babel.
Aspects of language and translation
(Oxford University Press, New York
1975).

[53] Cf. Sdo Jeronimo, Epistula 15, 1:
CSEL 54, 63.

[54] Idem, Epistula 15, 2: CSEL 54,
62-64.

[55] Idem, Epistula 16, 2: CSEL 54, 69.

[56] Idem, Epistula 82, 2: CSEL 55,
1009.

[57] Cf. Exort. ap. Evangelii gaudium,
99: AAS 105 (2013), 1061.



[58] S&o Jeronimo, Epistula 60, 10:
CSEL 54, 561.

[59] Sulpicius Severus, Dialogus 1, 9,
5: SCh 510, 136-138.

[60] S&o Jeronimo, Epistula 52, 7:
CSEL 54, 426.

[61] Idem, Homilia de nativitate
Domini IV: PL Suppl. 2, 191.

Foto: Sdo , Mosteiro dos s (Daniel
Villafruela)

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/carta-
apostolica-o-afeto-a-sagrada-escritura/
(14/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-apostolica-o-afeto-a-sagrada-escritura/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-apostolica-o-afeto-a-sagrada-escritura/
https://opusdei.org/pt-pt/article/carta-apostolica-o-afeto-a-sagrada-escritura/

	Carta Apostólica “O afeto à Sagrada Escritura”

