
opusdei.org

"Caritas in veritate"

Carta encíclica do Papa Bento
XVI sobre o desenvolvimento
humano integral na caridade e
na verdade, assinada no
passado dia 29 de Junho,
solenidade de São Pedro e São
Paulo.

12/07/2009

(Nesta notícia incluímos apenas a
introdução da carta. O texto integral
pode ser obtido no site da Santa Sé
em https://www.vatican.va/
holy_father/benedict_xvi/encyclicals/
documents/hf_ben-

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_po.html


xvi_enc_20090629_caritas-in-
veritate_po.html )

INTRODUÇÃO

1. A caridade na verdade, que Jesus
Cristo testemunhou com a sua vida
terrena e sobretudo com a sua morte
e ressurreição, é a força propulsora
principal para o verdadeiro
desenvolvimento de cada pessoa e da
humanidade inteira. O amor —
«caritas» — é uma força
extraordinária, que impele as
pessoas a comprometerem-se, com
coragem e generosidade, no campo
da justiça e da paz. É uma força que
tem a sua origem em Deus, Amor
eterno e Verdade absoluta. Cada um
encontra o bem próprio, aderindo ao
projecto que Deus tem para ele a fim
de o realizar plenamente: com efeito,
é em tal projecto que encontra a
verdade sobre si mesmo e, aderindo
a ela, torna-se livre (cf. Jo 8, 22). Por
isso, defender a verdade, propô-la

https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate_po.html


com humildade e convicção e
testemunhá-la na vida são formas
exigentes e imprescindíveis de
caridade. Esta, de facto, «rejubila
com a verdade» ( 1 Cor 13, 6). Todos
os homens sentem o impulso interior
para amar de maneira autêntica:
amor e verdade nunca desaparecem
de todo neles, porque são a vocação
colocada por Deus no coração e na
mente de cada homem. Jesus Cristo
purifica e liberta das nossas
carências humanas a busca do amor
e da verdade e desvenda-nos, em
plenitude, a iniciativa de amor e o
projecto de vida verdadeira que Deus
preparou para nós. Em Cristo, a 
caridade na verdade torna-se o Rosto
da sua Pessoa, uma vocação a nós
dirigida para amarmos os nossos
irmãos na verdade do seu projecto.
De facto, Ele mesmo é a Verdade (cf. 
Jo 14, 6).

2. A caridade é a via mestra da
doutrina social da Igreja. As diversas



responsabilidades e compromissos
por ela delineados derivam da
caridade, que é — como ensinou
Jesus — a síntese de toda a Lei (cf. Mt
22, 36-40). A caridade dá verdadeira
substância à relação pessoal com
Deus e com o próximo; é o princípio
não só das micro-relações
estabelecidas entre amigos, na
família, no pequeno grupo, mas
também das macro-relações como
relacionamentos sociais, económicos,
políticos. Para a Igreja — instruída
pelo Evangelho —, a caridade é tudo
porque, como ensina S. João (cf. 1 Jo
4, 8.16) e como recordei na minha
primeira carta encíclica, «Deus é
caridade» ( Deus caritas est ): da
caridade de Deus tudo provém, por ela
tudo toma forma, para ela tudo
tende . A caridade é o dom maior que
Deus concedeu aos homens; é sua
promessa e nossa esperança.

Estou ciente dos desvios e
esvaziamento de sentido que a



caridade não cessa de enfrentar com
o risco, daí resultante, de ser mal
entendida, de excluí-la da vida ética
e, em todo o caso, de impedir a sua
correcta valorização. Nos âmbitos
social, jurídico, cultural, político e
económico, ou seja, nos contextos
mais expostos a tal perigo, não é
difícil ouvir declarar a sua
irrelevância para interpretar e
orientar as responsabilidades
morais. Daqui a necessidade de
conjugar a caridade com a verdade,
não só na direcção assinalada por S.
Paulo da «veritas in caritate » ( Ef 4,
15), mas também na direcção inversa
e complementar da « caritas in
veritate ». A verdade há-de ser
procurada, encontrada e expressa na
«economia» da caridade, mas esta
por sua vez há-de ser compreendida,
avaliada e praticada sob a luz da
verdade. Deste modo teremos não
apenas prestado um serviço à
caridade, iluminada pela verdade,
mas também contribuído para



acreditar a verdade, mostrando o seu
poder de autenticação e persuasão
na vida social concreta. Facto este
que se deve ter bem em conta hoje,
num contexto social e cultural que
relativiza a verdade, aparecendo
muitas vezes negligente senão
mesmo refractário à mesma.

3. Pela sua estreita ligação com a
verdade, a caridade pode ser
reconhecida como expressão
autêntica de humanidade e como
elemento de importância
fundamental nas relações humanas,
nomeadamente de natureza pública. 
Só na verdade é que a caridade refulge
e pode ser autenticamente vivida. A
verdade é luz que dá sentido e valor
à caridade. Esta luz é
simultaneamente a luz da razão e a
da fé, através das quais a inteligência
chega à verdade natural e
sobrenatural da caridade: identifica
o seu significado de doação,
acolhimento e comunhão. Sem



verdade, a caridade cai no
sentimentalismo. O amor torna-se
um invólucro vazio, que se pode
encher arbitrariamente. É o risco
fatal do amor numa cultura sem
verdade; acaba prisioneiro das
emoções e opiniões contingentes dos
indivíduos, uma palavra abusada e
adulterada chegando a significar o
oposto do que é realmente. A
verdade liberta a caridade dos
estrangulamentos do emotivismo,
que a despoja de conteúdos
relacionais e sociais, e do fideísmo,
que a priva de amplitude humana e
universal. Na verdade, a caridade
reflecte a dimensão
simultaneamente pessoal e pública
da fé no Deus bíblico, que é
conjuntamente «Agápe » e « Lógos »:
Caridade e Verdade, Amor e Palavra.

4. Porque repleta de verdade, a
caridade pode ser compreendida
pelo homem na sua riqueza de
valores, partilhada e comunicada.



Com efeito, a verdade é «lógos» que
cria «diá-logos» e,
consequentemente, comunicação e
comunhão. A verdade, fazendo sair
os homens das opiniões e sensações
subjectivas, permite-lhes ultrapassar
determinações culturais e históricas
para se encontrarem na avaliação do
valor e substância das coisas. A
verdade abre e une as inteligências
no lógos do amor: tal é o anúncio e o
testemunho cristão da caridade. No
actual contexto social e cultural, em
que aparece generalizada a
tendência de relativizar a verdade,
viver a caridade na verdade leva a
compreender que a adesão aos
valores do cristianismo é um
elemento útil e mesmo indispensável
para a construção duma boa
sociedade e dum verdadeiro
desenvolvimento humano integral.
Um cristianismo de caridade sem
verdade pode ser facilmente
confundido com uma reserva de
bons sentimentos, úteis para a



convivência social mas marginais.
Deste modo, deixaria de haver
verdadeira e propriamente lugar
para Deus no mundo. Sem a verdade,
a caridade acaba confinada num
âmbito restrito e carecido de
relações; fica excluída dos projectos e
processos de construção dum
desenvolvimento humano de alcance
universal, no diálogo entre o saber e
a realização prática.

5. A caridade é amor recebido e
dado; é «graça» ( cháris ). A sua
nascente é o amor fontal do Pai pelo
Filho no Espírito Santo. É amor que,
pelo Filho, desce sobre nós. É amor
criador, pelo qual existimos; amor
redentor, pelo qual somos recriados.
Amor revelado e vivido por Cristo
(cf. Jo 13, 1), é «derramado em nossos
corações pelo Espírito Santo» ( Rm 5,
5). Destinatários do amor de Deus, os
homens são constituídos sujeitos de
caridade, chamados a fazerem-se
eles mesmos instrumentos da graça,



para difundir a caridade de Deus e
tecer redes de caridade.

A esta dinâmica de caridade recebida
e dada, propõe-se dar resposta a
doutrina social da Igreja. Tal
doutrina é «caritas in veritate in re
sociali» , ou seja, proclamação da
verdade do amor de Cristo na
sociedade; é serviço da caridade, mas
na verdade. Esta preserva e exprime
a força libertadora da caridade nas
vicissitudes sempre novas da
história. É ao mesmo tempo verdade
da fé e da razão, na distinção e,
conjuntamente, sinergia destes dois
âmbitos cognitivos. O
desenvolvimento, o bem-estar social,
uma solução adequada dos graves
problemas sócio-económicos que
afligem a humanidade precisam
desta verdade. Mais ainda,
necessitam que tal verdade seja
amada e testemunhada. Sem
verdade, sem confiança e amor pelo
que é verdadeiro, não há consciência



e responsabilidade social, e a
actividade social acaba à mercê de
interesses privados e lógicas de
poder, com efeitos desagregadores
na sociedade, sobretudo numa
sociedade em vias de globalização
que atravessa momentos difíceis
como os actuais.

6. «Caritas in veritate » é um
princípio à volta do qual gira a
doutrina social da Igreja, princípio
que ganha forma operativa em
critérios orientadores da acção
moral. Destes, desejo lembrar dois
em particular, requeridos
especialmente pelo compromisso em
prol do desenvolvimento numa
sociedade em vias de globalização: a
justiça e o bem comum .

Em primeiro lugar, a justiça. Ubi
societas, ibi ius : cada sociedade
elabora um sistema próprio de
justiça. A caridade supera a justiça ,
porque amar é dar, oferecer ao outro



do que é «meu»; mas nunca existe
sem a justiça, que induz a dar ao
outro o que é «dele», o que lhe
pertence em razão do seu ser e do
seu agir. Não posso « dar » ao outro
do que é meu, sem antes lhe ter dado
aquilo que lhe compete por justiça.
Quem ama os outros com caridade é,
antes de mais nada, justo para com
eles. A justiça não só não é alheia à
caridade, não só não é um caminho
alternativo ou paralelo à caridade,
mas é «inseparável da caridade»[1],
é-lhe intrínseca. A justiça é o
primeiro caminho da caridade ou,
como chegou a dizer Paulo VI, «a
medida mínima» dela[2], parte
integrante daquele amor «por acções
e em verdade» ( 1 Jo 3, 18) a que nos
exorta o apóstolo João. Por um lado,
a caridade exige a justiça: o
reconhecimento e o respeito dos
legítimos direitos dos indivíduos e
dos povos. Aquela empenha-se na
construção da « cidade do homem »
segundo o direito e a justiça. Por



outro, a caridade supera a justiça e
completa-a com a lógica do dom e do
perdão[3]. A «cidade do homem» não
se move apenas por relações feitas de
direitos e de deveres, mas antes e
sobretudo por relações de
gratuidade, misericórdia e
comunhão. A caridade manifesta
sempre, mesmo nas relações
humanas, o amor de Deus; dá valor
teologal e salvífico a todo o empenho
de justiça no mundo.

7. Depois, é preciso ter em grande
consideração o bem comum . Amar
alguém é querer o seu bem e
trabalhar eficazmente pelo mesmo.
Ao lado do bem individual, existe um
bem ligado à vida social das pessoas:
o bem comum. É o bem daquele
«nós-todos», formado por indivíduos,
famílias e grupos intermédios que se
unem em comunidade social[4]. Não
é um bem procurado por si mesmo,
mas para as pessoas que fazem parte
da comunidade social e que, só nela,



podem realmente e com maior
eficácia obter o próprio bem. Querer 
o bem comum e trabalhar por ele é 
exigência de justiça e de caridade .
Comprometer-se pelo bem comum é,
por um lado, cuidar e, por outro,
valer-se daquele conjunto de
instituições que estruturam jurídica,
civil, política e culturalmente a vida
social, que deste modo toma a forma
de pólis , cidade. Ama-se tanto mais
eficazmente o próximo, quanto mais
se trabalha em prol de um bem
comum que dê resposta também às
suas necessidade reais. Todo o
cristão é chamado a esta caridade,
conforme a sua vocação e segundo as
possibilidades que tem de incidência
na pólis . Este é o caminho
institucional — podemos mesmo
dizer político — da caridade, não
menos qualificado e incisivo do que o
é a caridade que vai directamente ao
encontro do próximo, fora das
mediações institucionais da pólis .
Quando o empenho pelo bem comum



é animado pela caridade, tem uma
valência superior à do empenho
simplesmente secular e político.
Aquele, como todo o empenho pela
justiça, inscreve-se no testemunho da
caridade divina que, agindo no
tempo, prepara o eterno. A acção do
homem sobre a terra, quando é
inspirada e sustentada pela caridade,
contribui para a edificação daquela 
cidade universal de Deus que é a
meta para onde caminha a história
da família humana. Numa sociedade
em vias de globalização, o bem
comum e o empenho em seu favor
não podem deixar de assumir as
dimensões da família humana
inteira, ou seja, da comunidade dos
povos e das nações[5], para dar
forma de unidade e paz à cidade do
homem e torná-la em certa medida
antecipação que prefigura a cidade
de Deus sem barreiras.

8. Ao publicar a encíclica Populorum
progressio em 1967, o meu venerado

https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum_po.html


predecessor Paulo VI iluminou o
grande tema do desenvolvimento dos
povos com o esplendor da verdade e
com a luz suave da caridade de
Cristo. Afirmou que o anúncio de
Cristo é o primeiro e principal factor
de desenvolvimento [6] e deixou-nos
a recomendação de caminhar pela
estrada do desenvolvimento com
todo o nosso coração e com toda a
nossa inteligência[7], ou seja, com o
ardor da caridade e a sapiência da
verdade. É a verdade originária do
amor de Deus — graça a nós
concedida — que abre ao dom a
nossa vida e torna possível esperar
num «desenvolvimento do homem
todo e de todos os homens»[8], numa
passagem «de condições menos
humanas a condições mais
humanas»[9], que se obtém
vencendo as dificuldades que
inevitavelmente se encontram ao
longo do caminho.



Passados mais de quarenta anos da
publicação da referida encíclica,
pretendo prestar homenagem e
honrar a memória do grande
Pontífice Paulo VI, retomando os seus
ensinamentos sobre o 
desenvolvimento humano integral e
colocando-me na senda pelos
mesmos traçada para os actualizar
nos dias que correm. Este processo
de actualização teve início com a
encíclica Sollicitudo rei socialis do
Servo de Deus João Paulo II, que
desse modo quis comemorar a 
Populorum progressio no vigésimo
aniversário da sua publicação. Até
então, semelhante comemoração
tinha-se reservado apenas para a 
Rerum novarum . Passados outros
vinte anos, exprimo a minha
convicção de que a Populorum
progressio merece ser considerada
como «a Rerum novarum da época
contemporânea», que ilumina o
caminho da humanidade em vias de
unificação.

https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/leo_xiii/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum_po.html
https://www.vatican.va/holy_father/paul_vi/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum_po.html


9. O amor na verdade — caritas in
veritate — é um grande desafio para
a Igreja num mundo em crescente e
incisiva globalização. O risco do
nosso tempo é que, à real
interdependência dos homens e dos
povos, não corresponda a interacção
ética das consciências e das
inteligências, da qual possa resultar
um desenvolvimento
verdadeiramente humano. Só
através da caridade, iluminada pela
luz da razão e da fé , é possível
alcançar objectivos de
desenvolvimento dotados de uma
valência mais humana e
humanizadora. A partilha dos bens e
recursos, da qual deriva o autêntico
desenvolvimento, não é assegurada
pelo simples progresso técnico e por
meras relações de conveniência, mas
pelo potencial de amor que vence o
mal com o bem (cf. Rm 12, 21) e abre
à reciprocidade das consciências e
das liberdades.



A Igreja não tem soluções técnicas
para oferecer [10] e não pretende «
de modo algum imiscuir-se na
política dos Estados »[11]; mas tem
uma missão ao serviço da verdade
para cumprir, em todo o tempo e
contingência, a favor de uma
sociedade à medida do homem, da
sua dignidade, da sua vocação. Sem
verdade, cai-se numa visão empirista
e céptica da vida, incapaz de se
elevar acima da acção porque não
está interessada em identificar os
valores — às vezes nem sequer os
significados — pelos quais julgá-la e
orientá-la. A fidelidade ao homem
exige a fidelidade à verdade , a única
que é garantia de liberdade (cf. Jo 8,
32) e da possibilidade dum
desenvolvimento humano integral . É
por isso que a Igreja a procura,
anuncia incansavelmente e
reconhece em todo o lado onde a
mesma se apresente. Para a Igreja,
esta missão ao serviço da verdade é
irrenunciável. A sua doutrina social é



um momento singular deste anúncio:
é serviço à verdade que liberta.
Aberta à verdade, qualquer que seja
o saber donde provenha, a doutrina
social da Igreja acolhe-a, compõe
numa unidade os fragmentos em que
frequentemente a encontra, e serve-
lhe de medianeira na vida sempre
nova da sociedade dos homens e dos
povos[12].

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/caritas-in-

veritate/ (15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/caritas-in-veritate/
https://opusdei.org/pt-pt/article/caritas-in-veritate/
https://opusdei.org/pt-pt/article/caritas-in-veritate/

	"Caritas in veritate"

