
opusdei.org

Características da
boa amizade

Artigo de Salvador Bernal sobre
como o fundador do Opus Dei,
Josemaria Escrivá de Balaguer
entendeu e viveu a amizade. O
texto original foi Publicado
originalmente em Scripta
Theologica (jan-abr 2002, Vol.
34).

23/08/2020

Descarregue em formato PDF
Características da boa amizade

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Amizade-_Scripta20200825-000037.pdf


Pode interessar também • Amizade
(Entrada do dicionário de S.
Josemaria Escrivá de Balaguer) • Um
mestre da liberdade cristã • 
Josemaria Escrivá de Balaguer nos
anos trinta: os sacerdotes amigos • 
Cinco chaves do Papa Francisco
sobre a amizade • Viver para os
outros • Educar na amizade

Quando escrevi em 1976 Apuntes
sobre la vida del Fundador del Opus
Dei [Actualizado e publicado em
formato digital recentemente em
castelhano], dei o título Tempo de
amizade ao capítulo quarto, na
sequência do dedicado ao momento
fundacional de 1928. Queria relatar
como a história dos começos do Opus
Dei se pode compendiar como
história dos amigos do seu Fundador.
Ao mesmo tempo, essas páginas
apaixonadas expressariam uma

https://opusdei.org/pt-pt/article/amizade-voz-dicionario-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/amizade-voz-dicionario-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/amizade-voz-dicionario-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/um-mestre-da-liberdade-crista/
https://opusdei.org/pt-pt/article/um-mestre-da-liberdade-crista/
https://opusdei.org/es-es/article/josemaria-escriva-de-balaguer-en-los-anos-treinta-los-sacerdotes-amigos/
https://opusdei.org/es-es/article/josemaria-escriva-de-balaguer-en-los-anos-treinta-los-sacerdotes-amigos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/cinco-chaves-do-papa-francisco-sobre-a-amizade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/cinco-chaves-do-papa-francisco-sobre-a-amizade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/editorial-viver-para-os-outros/
https://opusdei.org/pt-pt/article/editorial-viver-para-os-outros/
https://opusdei.org/pt-pt/article/educar-na-amizade/
https://opusdei.org/es-es/article/edicion-digital-apuntes-vida-fundador-opus-dei-salvador-bernal/
https://opusdei.org/es-es/article/edicion-digital-apuntes-vida-fundador-opus-dei-salvador-bernal/


característica da personalidade de
Josemaria Escrivá de Balaguer: a sua
profunda capacidade de amizade [1].
Refletiam a técnica que tinha
selecionado ao elaborar o meu texto,
como explicava na apresentação:
chegar a um perfil baseado em factos
e dados históricos, sem ordem
cronológica; acontecimentos e
escritos de diversas épocas
aproximam-se e entrelaçam-se com
liberdade, para apontar em traços
rápidos os rasgos do Fundador que,
em cada capítulo, queria destacar.

Queria relatar como a história dos
começos do Opus Dei se pode
compendiar como história dos
amigos do seu Fundador

Recordava então que, quando chegou
a Madrid, em 1927, a maior parte dos
seus amigos ficou em La Rioja.
Algumas famílias, conhecidas da sua,
viviam na capital de Espanha. Depois
do dia 2 de outubro de 1928, essas



relações de amizade –junto às que
surgiam com ocasião do seu trabalho
sacerdotal, das suas tarefas de ensino
na Academia Cicuéndez e das aulas
particulares que se via obrigado a
dar– foram o campo no qual
frutificou a semente do chamamento
cristão ao Opus Dei. Dia a dia,
infatigavelmente, dedicando o seu
melhor tempo à oração,
acompanhado pela oração e o
sofrimento dos doentes dos hospitais,
o Fundador levou avante a sua
missão: com os amigos, com os
amigos dos amigos. O Pe. Josemaria
Escrivá não deixava de rogar às
pessoas que confessava que lhe
facilitassem nomes de amigos que
pudessem participar no seu
apostolado. Os membros do Opus Dei
daqueles anos, quando evocavam a
chamada de Deus, costumavam
referir-se sempre ao amigo que os
apresentou ao que havia de ser para
eles autêntico Pai (Padre).*



Não é demais matizar, desde o
primeiro momento, que não forçava
as coisas. Em concreto, nunca
transformou a amizade em mero
instrumento de apostolado. Deus
serviu-se da sua capacidade de se dar
bem com as pessoas para que
viessem ao Opus Dei os seus
primeiros seguidores. Mas abundam
também os nomes – até de pessoas
que acompanhava com a sua direção
espiritual, segundo a terminologia
clássica – a quem não falou do Opus
Dei, ou se limitou a rogar-lhes que
rezassem por ele e pela sua missão
apostólica. Em primeiro lugar, foi
amigo dos seus amigos.

Amigos e benfeitores de S.
Josemaria

“Era muito alegre e compreensivo,
muito simples e sem reservas, fazia-
se amigo de todos, e todos gostavam
dele. Eu não soube de ninguém que
tivesse inimizade com ele



pessoalmente”, pondera o
dominicano Silvestre Sancho, com
quem conviveu muito durante os
anos quarenta. Não ignorava,
contudo, as graves contradições que
sofreu precisamente por essa altura.
Talvez quisesse destacar a verdade
profunda do que Josemaria Escrivá
tinha escrito em Caminho, 838: “Não
tenhas inimigos. - Tem apenas
amigos... da direita - se te fizeram ou
quiseram fazer-te bem - e... da
esquerda - se te prejudicaram ou
tentaram prejudicar-te. ”. Esta ideia,
no seu fundamento sobrenatural,
aparece também em Forja, 869: “Se
de verdade amasses a Deus com todo
o teu coração, o amor ao próximo -
que às vezes te é tão difícil - seria
uma consequência necessária do
Grande Amor. E não te sentirias
inimigo de ninguém nem farias
aceção de pessoas”.

Não me deterei aqui na realidade
histórica de umas maledicências e

https://pt.escrivaworks.org/book/caminho-ponto-838.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/caminho-ponto-838.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/forja-ponto-869.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/forja-ponto-869.htm


murmurações muito fortes. Quase
sempre, quando tenho que escrever
sobre o Fundador do Opus Dei, vem-
me à cabeça o 17 de maio de 1992,
dia da sua beatificação pelo Papa
João Paulo II. Pela minha função
informativa, tocou-me viver esse dia
em Madrid. Residia então num
edifício da rua Diego de León. Às dez
da manhã de aquele domingo, segui
a cerimónia, através da televisão, a
muito poucos metros do oratório
onde foi Josemaria Escrivá uma noite
de 1942: “Senhor, se Tu não precisas
da minha honra, eu para que a
quero?”.

Eram anos do pós-guerra em
Espanha. A Igreja tinha recuperado a
liberdade perdida. Para o Fundador
do Opus Dei, não foram tempos de
vitória, mas de cruz. Nessa época de
triunfalismo, deve ter sido um dos
poucos eclesiásticos a quem era lícito
insultar. Puseram-no como um trapo.
Deus abençoou-o com a contradição



dos bons, como se pode deduzir de
um dos pontos de Forja, o 803, escrito
em terceira pessoa, como se de outro
se tratasse: “- Filho, ouve-me bem:
mantém-te feliz quando te
maltratarem e te desonrarem;
quando muita gente se alvoroçar e
estiver na moda cuspir em ti, porque
és "omnium peripsema" - como que
lixo para todos…”. Via-se considerado
como toda a porcaria do mundo,
como um pobre verme, e não lhe era
fácil aceitar essa dura Vontade de
Deus, porque tinha um caráter
enérgico, sensível à liberdade e às
injustiças, e estava bem consciente
do valor radical da boa fama para os
homens. Quando Mons. Escrivá de
Balaguer evocava com rapidez estes
acontecimentos, em Buenos Aires,
numa tarde de 1974, acrescentava: “e
custava-me, custava-me porque sou
muito soberbo, e caíam-me umas
lágrimas bem grandes...”. A verdade
é que se abandonou por completo

https://pt.escrivaworks.org/book/forja-ponto-803.htm


nas mãos de Deus, e renunciou a
defender-se.

Em Forja 1052, ficou estampada a
oração do Fundador do Opus Dei
naqueles momentos de desconsolo:
"Meu Jesus, que podia dar-te, além da
honra, se não tinha outra coisa? Se
tivesse tido fortuna, ter-ta-ia
entregado. Se tivesse tido virtudes,
com cada uma edificaria, para te
servir. Só tinha a honra e dei-ta.
Bendito sejas! Bem se vê que estava
segura nas tuas mãos!".

Muitas vezes perguntaram-me pela
razão dessas incompreensões. Não
soube responder claramente, porque
não se explica que os dardos
tivessem sido lançados contra uma
pessoa de tão grande coração. É bem
verdade que o seu temperamento era
vivo e enérgico, e talvez Deus
permitisse a contradição para o
ajudar a dominar o carácter, como
podia deduzir-se indiretamente de 

https://pt.escrivaworks.org/book/forja-ponto-1052.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/forja-ponto-1052.htm


Caminho, 20: “Chocas com o carácter
deste ou daquele... Necessariamente
há de ser assim; não és moeda de
ouro que a todos agrade. / Além
disso, sem esses choques que se
produzem ao lidar com o próximo,
como haverias de perder as pontas,
arestas e saliências - imperfeições,
defeitos - do teu temperamento, para
adquirires a forma cinzelada, polida
e vigorosamente suave da caridade,
da perfeição? / Se o teu carácter e o
carácter dos que vivem contigo
fossem adocicados e brandos como
merengues, não te santificarias.”.

A minha impressão é que
dificuldades deste estilo surgiram
sobretudo em ambientes eclesiásticos
ou clericais. Assim se deduz de
alguns acontecimentos –um pouco
excessivos– entre os seminaristas de
S. Francisco de Paula; de problemas
seus com um parente próximo,
Arcediago de La Seo [a catedral de
Saragoça]; dos primeiros passos

https://pt.escrivaworks.org/book/caminho-ponto-20.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/caminho-ponto-20.htm


como sacerdote em Saragoça; de
alguma reação exagerada que ouviu
na cúria de Madrid; das críticas pela
sua nomeação oficial no Patronato de
Santa Isabel, ou das graves acusações
dos anos de pós-guerra em Espanha
(compatíveis com o apreço e
prestígio entre bispos e superiores
religiosos, que o chamavam para
pregar a sacerdotes, seminaristas e
comunidades de tantos lugares).
Fenómenos análogos se darão anos
depois em ambientes vaticanos
específicos, insignificantes hoje,
vendo as aprovações pontifícias e a
expansão universal do Opus Dei.
Talvez esse contraste de uma
mentalidade laical –como a do
Fundador– fosse indispensável com
os elementos essenciais próprios de
uma época cultural hoje felizmente
superada.

Em nenhum caso, para Josemaria
Escrivá, foram inimigos, mas
benfeitores, pelos quais rezava



diariamente: “Considera o bem que
fizeram à tua alma os que, durante a
tua vida, te importunaram ou
procuraram fazê-lo. / Outros
chamam inimigos a essas pessoas.
Tu, procurando imitar os santos, pelo
menos nisso, e sendo muito pouca
coisa para ter ou ter tido inimigos,
chama-lhes "benfeitores". E
acontecerá que, à força de pedires a
Deus por eles, simpatizarás com
eles.”[2].

O fundador do Opus Dei teve
muitos amigos

O grande lema da sua existência foi
“ocultar-me e desaparecer é o que
me é próprio, que só Jesus brilhe”.
Com o passar dos anos, o Beato [São]
Josemaria triunfou plenamente no
seu propósito de passar inadvertido.
Foi só depois do 26 de junho de 1975
que pude verificar a amplitude e a
qualidade de pessoas que o queriam
e admiravam em silêncio, sem



expressá-lo externamente. Pelo
contrário, a partir do seu
falecimento, em todas a parte se
publicaram artigos, comentários,
recordações, que vinham exprimir o
afeto diante do amigo desaparecido,
e mostravam publicamente a
gratidão que não se tinham atrevido
a manifestar antes, porque Mons.
Escrivá de Balaguer não o tolerava:
os agradecimentos –assinalava
habitualmente– só a Deus devem
dar-se. A realidade é que teve muitos
amigos, e foi um grande amigo; e
continua a ser amigo dos que
recorrem confiadamente à sua
intercessão.

Nos meus contactos com as pessoas
que o conheceram e conviveram com
ele, apesar de serem mulheres e
homens muito diferentes, adverti
idêntica reação. Só havia facilidades:
como se me agradecessem poder
lançar por fim a todos os ventos
vivências íntimas que não queriam



conservar só para eles próprios, pois
podiam ajudar a outras almas, em
serviço da Igreja.

Para além dessas vivências
imediatas, dispuseram-se logo com
gosto a pôr por escrito a sua
recordação pessoal sobre a vida e as
virtudes de Mons. Escrivá de
Balaguer, pensando na causa de
canonização. Anos depois, com a sua
autorização expressa, publicou-se
um livro que reunia especialmente
testemunhos de personalidades do
mundo eclesiástico (cardeais, bispos,
sacerdotes, religiosas e religiosos).
Em finais de 2001, foi traduzido para
italiano pelas Edições Ares com o
expressivo título Un santo per amico
[3].

Dizer de alguém que tem muitos
amigos é um elogio evidente. Na
experiência cristã, não é menos claro
que a graça de Deus dilata o coração
das almas santas: a sua capacidade



de querer não se esgota num círculo
reduzido de pessoas íntimas, de
amigos do peito, mas amplia-se em
planos sucessivos. De facto, a própria
amizade cresce com o número de
amigos, incompatível com ambientes
pequenos, segundo o que se lê em 
Sulco, 752: “A atração do teu trato
amável tem de aumentar em
quantidade e qualidade. Se não, o teu
apostolado extinguir-se-á em
cenáculos inertes e fechados.” Até
alcançar a máxima sociabilidade
solidária da amizade ou caridade
social, exigência da fraternidade
humana e cristã [4].

Numa página de Apuntes..., resumi a
diversidade, a universalidade de
pessoas, que a propósito da sua
morte publicaram artigos,
comentários e recordações do amigo
desaparecido: “Ao lado dos amigos de
infância ou dos condiscípulos,
aparecem professores e alunos;
jornalistas e escritores, como Aznar

https://pt.escrivaworks.org/book/sulco-ponto-752.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/sulco-ponto-752.htm


ou Cortés Cavanillas; catedráticos e
universitários, como Rodríguez
Casado ou García Hoz; artistas como
Jenaro Lázaro e operários, como
Gonzalo Larrocha, porteiros da
Residência DYA, na Rua de Ferraz, 50;
sacerdotes e religiosos, que, com os
anos, vieram a prestar destacados
serviços a toda a Igreja: D. Vicente
Blanco, D. Sebastián Cirac, D. José
María García Lahiguera, D. Casimiro
Morcillo, D. Pedro Cantero, D. José
María Bueno Monreal, D. Marcelino
Olaechea, frei José López Ortiz...”. Se
tivesse redigido hoje essa página,
poderia ter acrescentado algumas
outras figuras exímias na Igreja
universal no século XX, como os
cardeaisBaggio, Casariego,
Dell’Acqua, Hengsbach, Höffner,
König ou Poletti.

O Beato [São] Josemaria destacou em 
Sulco, 193 que “os que encontram
Cristo não podem fechar-se no seu
ambiente. Triste coisa seria essa

https://pt.escrivaworks.org/book/sulco-ponto-193.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/sulco-ponto-193.htm


redução! Têm de abrir-se em leque
para chegar a todas as almas. Cada
um deve criar - e alargar - um círculo
de amigos, no qual influa com o seu
prestígio pessoal, com a sua conduta,
com a sua amizade, procurando que
Cristo influa por meio desse prestígio
profissional, dessa conduta, dessa
amizade.”.

Dessa perspetiva, a capacidade de
amizade dilata-se até extremos
incríveis, porque “o coração humano
tem um coeficiente de dilatação
enorme. Quando ama, dilata-se num 
crescendo de carinho que supera
todas as barreiras. Se amas o Senhor,
não haverá criatura que não
encontre lugar no teu coração.”[5].

Vai-se então às almas com espírito
aberto, sem discriminação alguma. A
humilde magnanimidade do
seguidor de Jesus derruba barreiras e
divisões, e transforma o cristão em



efetivo e permanente instrumento de
unidade[6].

A iniciativa na amizade

O cristão procura sempre sair de si
mesmo, para se interessar pelos
outros: quem são, que fazem, como
pensam. Está convencido de que,
relativamente aos que o rodeiam,
não se pode conformar com
qualquer tipo de passividade ou
languidez[7], especialmente quando
observa que há muitas pessoas que
sofrem a solidão e a indiferença. Ao
homem de Deus não custa tomar a
iniciativa , dar o primeiro passo para
a amizade. Como evoca Mons.
Echevarría, o Beato [São] Josemaria
Escrivá “não se deixou levar por
simpatias ou antipatias na sua
relação com os outros. Atendeu
pessoas que eram evitadas pelas suas
amizades, por colegas de trabalho, ou
pela própria família. Teve uma
solicitude paciente com pessoas



isoladas pelas suas doenças, pelo seu
carácter sombrio ou pelas suas
extravagâncias”[8]. Cumpriu o
propósito firme de boa amizade, que
deixou estampado em Sulco, 748:
“que nunca deixe de praticar a
caridade, que nunca dê entrada na
minha alma à indiferença”.

Secundava assim na sua existência o
exemplo da vida de Cristo,
verdadeiro Deus e verdadeiro
Homem, que tantas vezes considerou
na sua meditação pessoal, como se
comprova ao ler os seus escritos:
“Reparai que toda a sua vida está
cheia de naturalidade. Passa 30 anos
oculto, sem chamar a atenção, como
qualquer outro trabalhador, e
conhecem-no como o filho do
carpinteiro. Ao longo da sua vida
pública, também não se nota nada
que destoe, que pareça estranho ou
excêntrico. Rodeava-se de amigos,
como qualquer dos seus concidadãos,
e no seu porte não se diferenciava



deles. De tal modo que Judas, para o
denunciar, precisa de combinar um
sinal: aquele a quem Eu beijar, é esse.
(Mt XXVI, 48)”[9].

Muitas vezes se emocionou o Beato
[São] Josemaria perante o calor da
amizade da casa de Betânia, o
soluçode Jesus que chora por Lázaro,
o amigo morto [10]. Comovia-se ante
a Humanidade de Cristo, “que não
deixava de agradecer os serviços que
lhe prestavam. Atraía-o a felicidade
que se respirava junto ao Mestre, que
não afasta as provas de carinho dos
que o rodeavam. E destas lições
tirava consequências: ‘o Senhor não
tinha um coração seco, tinha um
coração de infinita profundidade que
sabia agradecer, que sabia amar’” 
[11].E fez amplo eco nos seus
ensinamentos de essa grande
pedagogia divina do Coração de
Cristo, que contrasta com tanta
pequenez humana: “Jesus Cristo, que
veio salvar todos os povos, e deseja



associar os cristãos à sua obra
redentora, quis ensinar aos seus
discípulos – a ti e a mim – uma
caridade grande, sincera, mais nobre
e valiosa: devemos amar-nos
mutuamente como Cristo nos ama a
cada um de nós. Só desta maneira,
isto é, imitando o exemplo divino –
dentro da nossa rudeza pessoal –
conseguiremos abrir o nosso coração
a todos os homens, amar de um
modo mais elevado, inteiramente
novo” [12].

Em última análise, Jesus “é Amigo, o
Amigo: vos autem dixi amicos (Ioh XV,
15), diz-nos Ele.Chama-nos amigos e
foi Ele quem deu o primeiro passo,
pois amou-nos primeiro. Contudo
não impõe o Seu carinho, oferece-o. E
prova-o com o sinal mais evidente da
amizade: ninguém tem maior amor
do que aquele que dá a vida pelos seus
amigos (Ioh XV, 13)” [13].



De certo modo, o Fundador do Opus
Dei aprendeu na casa dos pais essa
característica da alma cristã que leva
a antecipar-se no afeto. Amigos de
infância evocaram, por exemplo, a
amizade de Josemaria com o pai,
manifestada externamente nos
grandes passeios que davam juntos
em Barbastro. Essa relação de
confiança baseava-se na iniciativa de
José Escrivá, que o convidava a “que
abrisse o coração e lhe contasse as
suas preocupações, com o objetivo de
ajudar a criança a vencer arrebatos
impulsivos do seu nascente carácter
ou a sacrificar gostos e caprichos.
José escutava-o sem pressas e
respondia às perguntas próprias da
curiosidade infantil perante a vida.
Ao filho. agradava ver que o pai se
mostrava disponível para ser
consultado e que, se lhe fazia uma
pergunta, o levasse sempre a sério” 
[14].

Características da boa amizade



Na minha recordação pessoal de
Mons. Escrivá de Balaguer, e em
tantos livros sobre a sua vida e nos
seus ensinamentos, encontrei essas
características de boa amizade que
configuram uma das facetas mais
ricas da sua personalidade humana e
apostólica. Agrupei-as nuns títulos
que não refletem uma ordem estrita
de preferência: não me é fácil –nem
sequer neste ponto– distinguir se
estamos perante uma faceta do seu
caráter ou perante o fruto da graça
de Deus, que atua de modo
aparentemente natural.

O humano e o divino fundem-se
harmonicamente na vida do
Fundador do Opus Dei, caminho de
santidade no meio do mundo. Chega
um momento no qual o Beato [São]
Josemaria afirma que não sabe
distinguir entre oração e trabalho.
Algo semelhante é observado ao lidar
com as outras pessoas: “Num cristão,
num filho de Deus, amizade e



caridade formam uma só coisa: luz
divina que dá calor” [15]. E aí radica
o apostolado mais importante dos
fiéis do Opus Dei: o que cada um
“realiza através do testemunho da
sua vida e com a sua palavra, no
convívio diário com amigos e
companheiros de profissão. Quem
poderá medir a eficácia sobrenatural
deste apostolado silencioso e
humilde? É incalculável a ajuda que
representa o exemplo de um amigo
leal e sincero, ou a influência de uma
boa mãe no seio da família” [16].

Configura-se assim a grandeza
espiritual das circunstâncias mais
normais, não logicamente isentas de
graças divinas especiais, como
afirma Mons. Javier Echevarría:
“Nosso Senhor concedeu-lhe uma
capacidade muito única de se
comunicar: mediante este dom do
Céu, fazia-se entender com facilidade
por pessoas de diversas culturas,
formação, raças, nações. Neste



sentido, não faltam provas de que
possuía o dom de prescrutar
corações, porque se produzia uma
tão exata adequação do seu conselho
às necessidades e condições de uma
alma concreta, que não podia
pensar-se numa mera coincidência.
Muitos ‑ os interessados ou os seus
amigos‑ assim o testemunharam:
encontravam o remédio e a
compreensão mais profundas ante a
sua própria situação, ou sentiam-se
alentados ante as suas inquietações,
sempre envoltos pelo carinho
sobrenatural e humano de Mons.
Escrivá de Balaguer. Isto sucedia,
inclusive, sem ter-lhe manifestado o
interior da alma e, às vezes, mesmo
sem a pessoa estar presente” [17].

Josemaria Escrivá de Balaguer, um
amigo desinteressado

A amizade verdadeira não se baseia
no intercâmbio embora, certamente,
suponha comunicar sentimentos,



penas, alegrias, passatempos,
favores, serviços. Por isso, os ricos
podem ter, aparentemente muitos
amigos [18], e do pobre até os amigos
se afastam [19]. Mas, em rigor, o
amigo autêntico assume como
próprias as preocupações, ilusões ou
anseios do outro. Não pensa em si
mesmo. O seu desinteresse pessoal é
traduzido paradoxalmente em
interesse objetivopor aqueles que
estão ao seu lado, disposto a
compartilhar tudo com alegria,
também a dor, sem esperar nada em
troca: “Quando se ama de verdade –
expressava com vivacidade Mons.
Escrivá em 1954 ‑, dá-se com alegria,
sem cobrar e sem procurar
agradecimento: é suficiente, então,
para a alma, a oportunidade de se
gastar de bom grado! Não se pensa se
já se fez muito, ou se custa: ao tratar
com Deus não se repara nos
obstáculos porque, como no amor
humano, não há dificuldades nem



defeitos que impeçam a conversa
com a pessoa amada” [20].

Desde a infância, com o exemplo
recebido no lar de Barbastro,
Josemaria foi um rapaz normal,
aberto, simpático. Compartilhou os
passatempos e esperanças dos
rapazes da sua idade, os seus jogos e
diversões. Fez bons amigos, que não
o esqueceram, assim como ele não os
esqueceu. Assinala Mons. Javier
Echevarría que, “ao recordar aqueles
tempos da sua infância e da sua
primeira adolescência, em que a
necessidade de se interessar pelos
outros e de amá-los lealmente estava
registada na sua alma ‑como
observava nos seus pais‑, uma
consideração que lhe fazia
frequentemente a mãe, Maria
Dolores, veio-lhe à cabeça: Josemaria,
vais sofrer muito na vida, porque
pões todo o coração no que fazes.
Asseguro que aquele presságio
materno se cumpriu” [21].



Josemaria Escrivá soube amar.
Estava atento a tudo, de modo
particular relativamente aos que
estavam mais próximos. Mas não
esquecia as pessoas que passava
muito tempo sem ver. Lembrava-se
delas porque gostava delas. A sua
excecional memória era fruto do seu
grande coração, da sua capacidade
de se interessar verdadeiramente
pelos outros: no que é grande –a vida
da alma‑ e nos pormenores mais
pequenos da vida quotidiana. O
carinho não sabe nada de
enteléquias ou de abstrações: no
Beato [São] Josemaria ele brotou
forte e terno, cheio de intuição e
rapidez.

Álvaro del Portillo –sem nenhuma
dúvida, na terra foi o melhor
testemunho do Fundador do Opus
Dei– contou muitas vezes como o
tinha impressionado a dor do Padre
ante a morte de amigos queridos:
“Era extraordinariamente



sobrenatural, e por isso mesmo,
também muito humano: gostava dos
seus amigos com todo o coração”. E
relatava o que sucedeu em Madrid,
durante a guerra civil espanhola. A
partir do dia 18 de julho de 1936,
teve que mudar-se de um esconderijo
para outro, pois a sua vida corria
perigo perante a perseguição
religiosa. A partir de um
determinado momento, o Pe.
Josemaria e Álvaro compartilharam
um refúgio. Num desses dias, o
Fundador teve que deambular umas
horas pelas ruas da capital, e soube
da morte de dois amigos. Álvaro
nunca esqueceu a imensa pena com
que lhe referiu o assassinato do Pe.
Lino Vea‑Murguía, e novos detalhes
sobre o martírio do Pe, Pedro
Poveda,Fundador da Instituição
Teresiana [22].

O desprendimento vacina contra o
egoísmo, a vaidade, a timidez que se
fecha em si mesma, a inveja, as



comparações, a suscetibilidade [23].
Eajuda a superar momentos de
desânimo, perante a possível falta de
correspondência, pois, ao fim e ao
cabo, há amigos que o são só de
nome [24]. Não lhe faltaram na vida
desenganos, como recolheu numa
carta de 1971, que cita Vázquez de
Prada, 79: “Porque será que, apesar
das minhas misérias, eu costumo ser
sempre mais amigo dos meus amigos
do que eles de mim? Seguramente é
porque me faz muito bem, se aceito –
fiat!–, esse desapego”. A experiência
parece refletir-se também em 
Caminho, 363: “Desiludido. –Vens de
asa caída. Os homens acabam de te
dar uma lição ‑ Julgavam que não
necessitavas deles, e desfaziam-se em
oferecimentos. A possibilidade de
terem de te ajudar economicamente
‑uns miseráveis tostões‑ converteu a
amizade em indiferença.‑ Confia só
em Deus e naqueles que, por Ele,
estão unidos a ti.”



Mas o desalento passageiro não lhe
deixa a marca do agravo, porque “a
verdadeira caridade, assim como não
faz contas aos “constantes e
necessários” serviços que presta,
também não anota (“omnia suffert”,
tudo suporta!) os desplantes que
sofre” [25].

Um amigo cordial

Como reiterei no começo, en
Apuntes... consegui reunir uma
infinidade de pormenores do seu
carácter, do seu modo de ser e de
comportar-se, em acontecimentos e
recordações vivas e recentes, que
tornaram possível a minha
aproximação a uma tarefa que me
parecia francamente árdua:
transmitir, aos que não tiveram
oportunidade de conhecê-lo
pessoalmente, o calor humano e
espiritual –o grande coração– de
Josemaria Escrivá de Balaguer.



As testemunhas coincidiam em
enfatizar a sua alegria, o seu afeto,
inclusivé quando teve que
repreendê-las. Tinha-lhes ficado
gravado na alma a luz do seu olhar, a
expressão carinhosa dos seus olhos, a
solicitude acolhedora do seu rosto, a
facilidade do seu sorriso, a
expressividade amável dos seus
gestos, os seus braços abertos. Não
resisto em reproduzir o expressivo
comentário dos monges jerónimos de
El Parral (Segovia) nos princípios dos
anos quarenta, quando chegava aí o
Pe. Josemaria: “Lá vem o sacerdote
que está sempre de bom humor”.

Não imaginava eu, quando conheci
Mons. Escrivá de Balaguer no dia 8
de setembro de 1960 no Colegio
Mayor Aralar de Pamplona, que
tivesse tal simpatia, tal capacidade de
meter no bolso os universitários. Mas
a sua facilidade conatural de se fazer
entender, a sua rapidez nas
respostas, a sua graça e simpatia



humanas, nada tinham a ver com um
fazer-se simpático. Tudo me pareceu
forte, espontâneo, verdadeiro.

Eu não sabia naquela altura que ele
tinha sido sempre assim. Álvaro del
Portillo destacava a simplicidade
com que, vestido de batina, tratava
os seus colegas universitários da
Faculdade de Direito de Saragoça nos
anos vinte: “De vez em quando, à
saída das aulas, osamigos
convidavam-no a tomar um aperitivo
num local frequentado pelos
estudantes: era o bar Abdón, no
Paseo de la Independencia, junto à
Plaza de la Constitución. Josemaria
aceitava algumas vezes, e assim
cultivava a amizade de um modo
muito natural. O seu comportamento
era tão sacerdotal e ao mesmo tempo
tão humano que, quando se ordenou
sacerdote, alguns dos seus colegas o
escolheram como confessor habitual”
[26]. E, desde sempre, sabia
discordar deles quando era



necessário, sem se tornar antipático 
[27].

Mons. Escrivá de Balaguer destacava-
se pela sua grande cordialidade, a
sua maneira marcada - amigável e
franca - de falar do divino e do
humano. Ao seu lado, era fácil sentir-
se compreendido, envolvido,
impulsionado para o amor de Deus.
O seu coração desbordava carinho:
para com Deus, para com os homens,
para com o mundo. E assim desejava
que transbordasse na vida das
pessoas: “É uma pena não ter
coração. Os que nunca aprenderam a
amar com ternura são uns infelizes.
Nós, os cristãos, estamos
apaixonados pelo Amor: o Senhor
não nos quer secos, insensíveis, como
uma matéria inerte. Quer-nos
impregnados do seu carinho!” [28],

Daí derivava talvez a sua facilidade
para descobrir e acentuar o positivo
nos acontecimentos e nas pessoas 



[29], ainda mais que pessimismos,
contrariedades ou calúnias. Longe de
diminuir o valor ou a honra de
alguém, colocava em tudo o sinal
“mais” do carinho, da afirmação
gozosa, dos braços abertos de Cristo
na Cruz.

Repetia com gosto a razão que usava
S. Tomás de Aquino: “Em todo o
homem existe algum aspeto pelo
qual os outros podem considerá-lo
como superior, conforme as palavras
do Apóstolo "levados pela humildade,
tende uns a outros como
superiores" (Filip. II, 3). De acordo
com isto, todos os homens devem
honrar-se mutuamente” [30]. E
Mons. Escrivá concluía: “A
humildade é a virtude que nos faz
descobrir que as manifestações de
respeito pela pessoa –pela sua honra,
pela sua boa fé, pela sua intimidade‑,
não são convencionalismos
exteriores, mas as primeiras



manifestações da caridade e da
justiça” [31].

O seu trato com os outros foi cheio de
requinte, de politesse –termo francês
que vinha com frequência aos seus
lábios–, da atenção própria dos que
se querem sinceramente. Aplicava
essa experiência humana ao
relacionamento das almas com Deus,
para assinalar a falta de delicadeza
que supõe não dar importância a
pequenos pormenores, que
obstaculizam a plenitude do amor.
Notava-se a força de quem,
antecipadamente, o tinha
experimentado numa relação com os
outros: “se vamos pela rua e, na
travessia do cruzamento com outros
peões, nos encostamos ou damos um
pequeno encontrão, a isso não damos
a mínima importância; mas se o que
nos dá um encontrão é nosso amigo,
e o faz com indiferença, com
desprezo, desperta-se logo na nossa
alma uma sentida dor. Esta realidade



devemos aplicá-la à nossa relação
com o Senhor” [32].

Um amigo generoso

Podia ter intitulado esta rubrica com
outros adjetivos –sacrificado,
serviçal, magnânimo–, mas preferi a
simplicidade da generosidade que,
num certo modo, destaca o carácter 
pessoal da amizade “de tu a tu, de
coração a coração” [33]. Para já, não
exclui a plenitude evangélica que
leva a entregar a própria vida pelo
amigo: ninguém tem mais amor do
que quem dá a vida pelos seus
amigos [34], encarnado por Quem
nos chamou amigos [35]. Mas evoca
melhor a situação vulgar de quem
pensa no que de verdade necessita o
amigo, custe o que custar,
renunciando a si mesmo, com
espírito de sacrifício [36]. Como se lê
na Escritura, “quem por amor do
amigo não repara em sofrer algum
prejuízo é um homem justo” [37].



Por aí corre, segundo a mensagem do
Fundador do Opus Dei, o canal da
mortificação que santifica a própria
alma sem mortificar aos outros; pelo
contrário, torna-lhes mais amável o
caminho da santidade no meio do
mundo: “Penitência é tratar sempre
os outros com a maior caridade,
começando com os teus. É atender
com a maior delicadeza os que
sofrem, os doentes e os que padecem.
É responder com paciência aos
maçadores e inoportunos. É
interromper ou modificar os nossos
programas, quando as circunstâncias
–sobretudo os interesses bons e
justos dos outros ‑ assim o requerem”
[38].

Josemaria Escrivá de Balaguer
deixou páginas excecionais sobre o
sentido humano e divino do espírito
de serviço, nem sempre
compreendido na cultura moderna,
construída sobre uma hipertrofia do
individual que oculta, sem querer,



facetas essenciais da condição e
dignidade da pessoa. Em qualquer
caso, a amizade –como a família ou o
trabalho em equipa– avança
baseando-se em servir com alegria,
inclusivamente sem que o
interessado o note [39].

Os amigos ajudam-se mútua e
desinteressadamente, com retidão de
intenção, sem amizades particulares,
com sentido de justiça que exclui
tratamentos de favor ou informações
privilegiadas. Mas fazem-se favores.
E assim se comportava o Beato [São]
Josemaria. Por exemplo, conservam-
se muitas cartas que refletem as
diligências e encargos que fazia em
Madrid, pelos finais dos anos vinte e
também nos anos trinta, a colegas de
Saragoça ou a sacerdotes com os que
tinha coincidido na residência da rua
de Larra: desde ir buscar uma batina
ou reservar um quarto na pensão, a
comprar umas pedras de isqueiro.
Procurava fazer esses favores de



imediato, sem esperas desnecessárias
[40]. Prestava a todos, com um
sorriso nos lábios –mesmo em
momentos de dor‑ um serviço sem
regateios [41].

Um amigo delicado

A amizade arranca de uma primeira
coincidência, cultivada depois com
encontros mais ou menos assíduos,
em que cada um dá o melhor de si
mesmo. Em concreto, o amigo sabe
arranjar tempo –um bem escasso na
vida intensa e cheia de Josemaria
Escrivá de Balaguer–, para estar com
os outros. A amizade cresce com
trabalhos e interesses comuns, em
festas e no lazer, nos momentos
difíceis. O Beato [São] Josemaria não
podia ir a tudo, e substituía a sua
ausência com palavras iluminadas
que deixavam uma calorosa
recordação escrita para sempre. E
sabia também perder tempo para
alegrar a vida dos seus amigos. Por



exemplo, Álvaro del Portillo ouviu-o
contar que quando era seminarista
em Saragoça, foi muito amigo do
Vice-presidente do Seminário de São
Carlos, D. António Moreno. O
Fundador relatava-o com estas
palavras: “Por amizade e
especialmente por caridade ‑a mim
não me dava gosto nenhum fazê-lo‑,
alguma vez, quando descia ao seu
quarto, acedia a jogar o dominó com
ele. Recordo que tinha que o deixar
ganhar porque, se não, não ficava
contente e até se aborrecia. Para
mim, que estava decidido a aprender
dos sacerdotes que gastavam a sua
vida pelo Senhor, aqueles bocados de
tempo eram momentos muito
agradáveis, porque esse sacerdote
demonstrava muito espírito
sacerdotal, muita experiência
pastoral e era muito humano.
Contava-me acontecimentos muito
gráficos, com grande sentido
sobrenatural e pedagógico, que me
faziam um bem enorme” [42].



Para descrever a sua dedicação,
basta evocar a intensidade que
punha nos anos trinta em organizar
e realizar visitas aos hospitais de
Madrid. Sintetizou-o bem José
Manuel Doménech, então jovem
estudante, a respeito de Santa Isabel:
destacava “como empregava o seu
tempo generosamente connosco –o
grupo de estudantes que atendíamos
os doentes– e também com esses
próprios doentes”.

António Rodilla, muitos anos Vigário
Geral de Valência, Reitor do
Seminário Arquidiocesano e Diretor
do Colégio Maior San Juan de Ribera
em Burjasot, traçou por seu lado o
amplo quadro de amabilidades e
delicadezas que Josemaria Escrivá
teve com ele e com a sua família:
desde o consolo em situações íntimas
muito dolorosas, até à presença física
no enterro da sua mãe.



Não sei se alguém teve a paciência –a
que me referi em Apuntes...– de
calcular as muitas horas que gastou
convidando a almoçar os múltiplos
amigos com –a frase é de Caminho,
974– “a velha hospitalidade dos
Patriarcas, com o calor fraterno de
Betânia”.

Sei, no entanto, que se realizou um
esforço ímprobo para reconstruir a
sua correspondência. Escreveu
milhares de cartas, prolongamento à
distância de uma amizade
profundamente sentida. Não deixou
de escrever nem durante os anos da
guerra de Espanha, contornando
com imaginação criativa a censura
postal. Muitas pessoas deixaram
constância da sua gratidão quando,
isolados nas frentes, recebiam as
notícias do Fundador, que os
alentava a seguir na brecha de outras
lutas: a sua luta interior, o seu
trabalho intelectual, o seu afã
apostólico, a sua preocupação pelos

https://pt.escrivaworks.org/book/caminho-ponto-974.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/caminho-ponto-974.htm


outros, a reconstrução das suas
vidas, para continuar a fazer uma
sementeira cristã de paz quando
terminasse o conflito. Sonho com o
dia em que esteja pronto para a
imprensa o melhor de esse
epistolário: ajudará a compreender
mais a fundo a personalidade de
Josemaria Escrivá de Balaguer.

Um amigo leal

Não é adjetivo tópico, mas
verdadeiro. Talvez redundante:
como entender um amigo que não
seja fiel, leal? Monsenhor Escrivá de
Balaguer ansiava por lealdade,
também para a Igreja, em tempos
não fáceis após o Concílio Vaticano II.
Até então, sabíamos que a sua
virtude humana preferida era a
sinceridade. Mas, nos últimos anos,
como um refrão, enalteceu a
lealdade: como ser fiel a Deus, se não
se saboreia a delícia da lealdade
humana, da fidelidade aos outros? E



isso porque, “para que este mundo
nosso vá por um caminho cristão ‑o
único que vale a pena‑, temos de
viver uma amizade leal com os
homens, baseada numa prévia
amizade leal com Deus” [43].

Sem dúvida, o amigo fiel é um
tesouro, com o que nada é
comparável [44]. Confiamos nesse
amigo para desabafar o coração e
buscar conselho nas encruzilhadas
da vida. Às vezes, desejamos só falar,
contar o que nos fizeram,
explanarmo-nos de tristezas e
dissabores [45]. Mas o verdadeiro
amigo oferece também a ajuda do
seu conselho [46], “com o ascendente
que a intimidade dá” [47]: canaliza
preocupações, abre horizontes,
suaviza a vida) [48].

Essa profunda realidade transforma-
se, sem perder a sua condição
humana, em canal apostólico
específico, segundo o espírito do



Opus Dei; tanto, que o Fundador o
incluiu expressamente nos Estatutos
da Prelatura (n. 117): os fiéis do Opus
Dei “suum personalem apostolatum
exercent praesertim inter pares, ope
praecipue amicitiae et mutuae
fiduciae”; o texto acrescenta, pouco
depois, com deliberada repetição,
após citar a passagem emblemática
de Jo 15, 15: “peculiare igitur
Praelaturae fidelium apostolatus
medium est amicitia et assidua cum
collaboratoribus consuetudo”. Desde
sempre, foi paradigmática a
passagem de Caminho, 973: “Essas
palavras, deslizadas tão a tempo ao
ouvido do amigo que vacila; a
conversa orientadora que soubeste
provocar oportunamente; e o
conselho profissional, que melhora o
seu trabalho universitário; e a
discreta indiscrição que te faz
sugerir-lhe imprevistos horizontes de
zelo... Tudo isso é apostolado da
confidência”.

https://pt.escrivaworks.org/book/caminho-ponto-973.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/caminho-ponto-973.htm


O Beato [São] Josemaria era um
homem de Deus que arrastava os
seus amigos para Ele. Tinha muito
gosto em lidar com velhos amigos e
dizer-lhes coisas íntimas; e levava-os
à vida interior, convencido de que
isso é o que faz Cristo com os
homens: uma razão mais para
conhecer e tratar a Humanidade
Santíssima do Senhor.

Além disso, o amigo leal não falha
quando chegam aflições [49], o
tempo da doença, a dor ou o fracasso
profissional. Antecipa-se, sai ao
encontro, como Cristo ressuscitado
buscou os discípulos de Emaús [50].
Tudo, menos deixar só o amigo em
circunstâncias adversas, até
arriscando sofrer consequências
negativas [51]: para além de rezar, é
preciso “fazer por ele o que gostarias
que fizessem por ti, em
circunstâncias semelhantes. Sem o
humilhar, é preciso ajudá-lo de tal



maneira que se lhe torne fácil o que
lhe é difícil” [52].

Especialmente, passa-se mal na vida
quando a calúnia é desencadeada.
Josemaria Escrivá, que a sofreu na
sua própria carne desde muito novo,
nunca deixou nenhum amigo
abandonado. Mons. Javier
Echevarría pôde comprová-lo
durante os vinte e cinco anos que
viveu a seu lado em Roma: “Jamais se
absteve de dar a mão aos que tinha
conhecido, se se viam envolvidos em
situações desagradáveis, motivadas
por insídias, calúnias ou
incompreensões. Recordo o caso de
vários eclesiásticos, caídos em
desgraça e abandonados pelos seus
companheiros e pelos que os tinham
servido, que encontraram a
companhia de Mons. Escrivá de
Balaguer, que não ocultou a sua
relação com essas pessoas, também
perante os que criavam o vazio em
seu redor” [53].



Muitas pessoas, como Mons. Juan
Hervás Benet, promotor dos Cursos
de Cristandade, deixaram o
testemunho do alento do Beato
Josemaria quando se levantavam
contra ele e contra a sua iniciativa
apostólica insídias e incompreensões.
Mons. Escrivá não se limitava a dar o
consolo da sua palavra, que não teria
sido pouco. Além disso, movia-se e
chegava à raiz dos problemas e
soluções: “Só Deus sabe –reconhece
Mons. Hervás– em que medida pôde
contribuir a abrir os caminhos da
Providência” [54].

Com maior motivo, o amigo fiel
nunca dá ocasião a alguma
maledicência ou mesquinhez:
“Nunca permitas que a erva ruim
cresça no caminho da amizade: sê
leal [55]. E noutro lugar: “Evita
sempre a queixa, a crítica, as
murmurações...: evita de modo
absoluto tudo o que possa introduzir
discórdia entre irmãos” [56]. De este



modo, a lealdade faz indestrutível a
amizade.

Um amigo agradecido

Relatei noutro lugar que a última vez
que estive junto a Mons. Escrivá de
Balaguer, no dia 26 de maio de 1975,
presenciei com muita proximidade o
seu espírito de agradecimento.
Sucedeu no aeroporto de Barajas, ao
regressar de Torreciudad, Barbastro
e Saragoça. Eu estava num dos
parques de estacionamento
exteriores, e ali chegou num
automóvel da companhia aérea. Não
me deu tempo de lhe abrir a porta,
pois adiantou-se com viveza. Antes
de seguir o seu caminho, procurou
rapidamente o condutor desse
veículo, para se despedir dele e
agradecer-lhe pelo serviço que
acabava de lhe prestar. Penso que
esta gratidão, habitual na vida do
Fundador do Opus Dei, refletia o que
deixou escrito em Forja, 502: “Se se

https://pt.escrivaworks.org/book/forja-ponto-502.htm
https://pt.escrivaworks.org/book/forja-ponto-502.htm


faz justiça a seco, é possível que as
pessoas fiquem feridas”.

O agradecimento constituiu o
arranque de algumas amizades
duradouras de Josemaria Escrivá.
Esta faceta destaca-se na relação que
manteve durante muitos anos com
uma boa parte dos seus professores
de Logronho e Saragoça. A abertura
de coração de Josemaria facilitava a
superação de possíveis obstáculos
derivados da diferença de idade ou
de horizontes vitais. A amizade
consolidar-se-ia logicamente com os
sacerdotes, especialmente depois da
ordenação do próprio Josemaria.
Basta talvez mencionar aqui alguns
nomes, como os de Calixto Terés y
Garrido, que o considerava o melhor
aluno que tinha tido em Ética e
Direito, e passadostempos, quando ia
vê-lo a Madrid, anunciava-se na
portaria como “Pe. Calixto, o cura de
Logronho”; Ciriaco Garrido, cónego
penitenciário da Colegiada, a quem



se confessou muitas vezes, e foi um
dos primeiros que “deram calor à
minha incipiente vocação”,como
reconheceria anos depois; João
Moneva, catedrático de Direito
Canónico em Saragoça, a quem
dedicaria um extenso e sentido
parágrafo no seu discurso no
Paraninfo no dia 21 de outubro de
1960 ao ser recebido como doutor 
honoris causa no claustro da sua 
alma mater cesaraugustana; José Pou
de Foxá, catedrático de Direito
Romano, que o seu aluno
considerava “amigo leal e nobre e
bom”, que certamente foi, com o
passar dos anos, conselheiro e apoio
moral nas ocasiões particularmente
difíceis nos primeiros anos do seu
sacerdócio e do Opus Dei; por fim,
Miguel Sancho Izquierdo, catedrático
de Direito Natural, com quem
compartilharia relações de
veneração e afeto, que se poriam de
manifesto em 1960 ao escolher ao
“Prof. Miguel, o meu Mestre” como



um dos dois primeiros doutores 
honoris causa da incipiente
Universidade de Navarra.

Em Apuntes... mencionam-se
sinteticamente os primeiros passos
para começar o trabalho do Opus Dei
em Bilbau, quando flutuavam no
ambiente as consequências de sérios
ataques pessoais contra o Fundador.
Muitas portas se cerraram. Em vez
disso, a Viúva de Ibarra, Carito Mac
Mahon, abriu-lhe todas as portas da
sua casa, com plena confiança. Mons.
Escrivá de Balaguer não o esqueceu
nunca: qualquer ocasião era boa
para ter algum detalhe especial com
essa família amiga. A Marquesa de
Mac Mahon deixou um registo
expresso da sua profunda gratidão:
“sempre recordava com
agradecimento excessivo o pouco
que eu e os meus fizemos por ele
naquelas épocas em que não era
conhecido, nem sequer a Obra”.



Os exemplos podiam multiplicar-se.
A sua gratidão não era só cortesia:
palavra que se diz e logo se esquece.
A amizade do Fundador do Opus Dei
sempre transbordou de humanidade,
de pormenores cordiais capazes de
superar a distância ou a ausência
prolongada, como a facilidade com
que enviava carinhosas felicitações
com motivo do dia de santos ou
aniversários pessoais. Aderia –com
capacidade de aplauso‑ aos bons
acontecimentos, sem cair em
vaidosas adulações. E mantinha no
tempo, com abundantes detalhes de
afeto e de serviço, incluída a oferta
da sua oração e da sua fé [57].

Um amigo indulgente

Onde há amizade espera-se
compreensão com os defeitos e
debilidades. O amigo é
compreensivo, não picuinhas. Passa
por alto as pequenas coisas, as
fricções inevitáveis na convivência



humana. Costuma dizer-se com razão
que se gosta do amigo e se quer o
bem do amigo, não porque ele seja já
bom, ou seja bom em tudo: o próprio
Jesus deu exemplo, sendo amigo de
publicanos e fariseus [58].

Por maioria de razão, não exige
identidade de temperamentos,
opiniões, ideologias: “A verdadeira
amizade implica também um esforço
cordial por compreender as
convicções dos nossos amigos,
mesmo que não cheguemos a
partilhá-las nem a aceitá-las” [59].
Pelo contrário, o amigo tende a ficar
no lugar do outro e passa por alto os
defeitos: “Se não amas senão as boas
qualidades que vejas nos outros ‑ se
não sabes compreender, desculpar,
perdoar ‑, és um egoísta.” [60].

O amigo perdoa com facilidade, é
rápido para reconciliar-se, sabedor
também de que o perdão é talvez o
mais divino que pode sair de um



coração humano. Esse gesto
aproxima a ação do Espírito Santo
que, com o sacramento da
penitência, devolve o pecador ao
círculo da amizade com Deus [61].

Conclusão, “temos que conviver,
temos que compreender, temos que
desculpar, temos que ser fraternos; e,
como aconselhava S. João da Cruz, 
temos que pôr amor, onde não há
amor, para encontrar amor, sempre,
mesmo nas circunstâncias
aparentemente intranscendentes que
o trabalho profissional e as relações
familiares e sociais nos
proporcionam” [62].

A partir desta atitude radical, surge
espontânea a confiança nos outros.
De facto, Josemaria Escrivá
acreditava mais na palavra do amigo,
ou das pessoas do Opus Dei, do que
no “testemunho unânime de cem
notários”, como afirmava com frase
gráfica. Essa confiança leva – se não



tinha brotado antes – a uma
intimidade amigável, para além do
mero conhecimento, do
companheirismo, da relação de
vizinhança, do convívio social.

Especial compreensão se requer para
a abertura a pessoas que se isolam
por causa do seu carácter ou da sua
doença. É preciso acompanhá-las,
porque necessitam seguramente o
desaguadouro de alguém que os
ouça, para descarregar as suas
preocupações. Mons. Escrivá de
Balaguer dedicou muitas horas da
sua vida a atender os que sofriam
esse tipo de inquietação. Nas suas
palestras a sacerdotes, como evoca
D.Javier Echevarría, insistia-lhes em
que tivessem uma grande paciência
com essas almas: “Se esse caso se
apresenta, pensai que tendes diante
um enfermo, atendei-o e servi-o, não
lhe fecheis as portas nem os braços
da vossa caridade sacerdotal. Pode
ser que vos repitam uma e outra vez



as mesmas coisas. Se não os
atendêsseis, ficariam feridos, e
inclusivamente afastar-se-iam da
prática religiosa. Por isso, enquanto
escutais aquela mesma conversa com
o mesmo tom, com os mesmos temas,
com as mesmas manias, com
problemas que não têm solução
porque são fruto de uma imaginação
enfermiça, não os mandeis embora
aosm berros; atendei-os, e enquanto
dure essa longa conversa, procurai
pedir a Deus pelo interessado,
procurai rezar orações, porque essas
pessoas conformam-se com que haja
alguém que as escute, sem dar-lhes
nenhuma resposta”[63].

Como recorda também o atual
Prelado do Opus Dei [refere-se a D.
Javier Echevarría], “animado pela
justiça, reconciliou muitas pessoas,
que tinham rompido a amizade, ou
mostravam-se mútua antipatia. Com
sentido sobrenatural e paciência
humana, fazia-os raciocinar



separadamente. Se vinham queixar-
se do que consideravam adversário,
perguntava-lhes: ‘escutaste-o?;
tiveste em conta a sua situação
pessoal?; falaste-lhecom clareza, e
sem o ofender?”. Além disso, não
deixava de avisar com simplicidade:
‘chamo-te a atenção com completa
sinceridade que também ouvirei a
outra parte, tanto para ajudá-lo –com
o mesmo afã que o faço contigo ‑,
como para ponderar o que me estás
tu a dizer agora’” [64].

Um amigo forte

Não basta compreender. A amizade
sincera leva também a corrigir [65].
Denota o sinal máximo de retidão de
intenção, de purificação de afetos,
diante da brandura da 
bondadosidade [66]. Nada de
palavras lisonjeiras e fingidas [67]: os
amigos merecem o exercício da
justiça e da veracidade, embora
correndo o risco de esfriar apreços



humanos. Se não, a amizade pode
acabar num caminho de perdição,
como destacam algumas passagens
da Escritura [68]. D. Javier
Echevarría resumiu um sucesso
significativo: “Nos primeiros anos do
seu sacerdócio, perdeu um dos seus
maiores amigos. Um companheiro do
Seminário abandonou a sua vocação
e fez uma tentativa de casamento
civil apesar das súplicas com que lhe
rogou para não dar esse passo.
Passado tempo, para regularizar a
sua situação canónica, pediu-lhe que
declarasse que tinha chegado à
ordenação com falta de liberdade,
pressionado por coações familiares.
O Fundador do Opus Dei, com
clareza e caridade, negou-se
rotundamente; e explicou-lhe que
não podia dar esse testemunho, pois
conhecia a liberdade com que tinha
acedido às ordens sagradas. A família
daquele homem esteve-lhe sempre
muito agradecida, apesar de que o
interessado nunca mais lhe falou.



Nunca quis a verdade a meias, por
entender que ‑em muitas ocasiões‑
uma verdade a meias pode ser uma
grande mentira” [69].

Sem chegar a extremos tão duros,
parece claro que, desde a inicial
simpatia mútua, os amigos superam
aspetos sensíveis mais ou menos
frívolos ou superficiais que
limitariam talvez a sua relação a
compadrio de amigalhaços,
cúmplices das misérias alheias [70].
E nem falemos se chegam ao limite
das amizades perigosas, que
poderiam acorrentar a alma:
“Fraqueja o teu coração e buscas um
arrimo na terra. –Está bem. Mas
procura que o apoio de que te serves
para não cair, se não converta em
peso morto que te arraste, em cadeia
que te escravize” [71].

Uma amizade humana e
espiritualmente nobre exige
acrisolar e purificar os afetos, que



não é desencarnar, prescindir do
carinho real que brota de um
coração limpo: “Pondo amor de Deus
na amizade, este afeto depura-se,
engrandece-se, espiritualiza-se;
porque se queimam as escórias, os
pontos de vista egoístas, as
considerações excessivamente
carnais” [72].

Exclui, portanto, o que na literatura
espiritual clássica se conhece como 
amizade particular, tão ligada à
aceção de pessoas. Josemaria Escrivá
explicava-o com grande clareza:
“Vamos lá a ver, que injúria se te fez
a ti porque este ou aquele tem mais
confiança com determinadas
pessoas, que conheceu antes ou por
quem sente mais afinidades de
simpatia, de profissão, de carácter?
‑No entanto, entre os teus, evita
cuidadosamente até a aparência de
uma amizade particular” [73]. De
modo semelhante, animava a sentir e
viver a fraternidade, “mas sem



familiaridades” [74]. E tudo, sem
respeitos humanos que podem
esconder comodismo ou tibieza [75].

Por fim, a força da amizade culmina
na correção do amigo. Evocarei outro
exemplo, de D. Pedro Cantero, a
quem conheci pessoalmente quando
era Arcebispo de Saragoça. Sempre
que o visitei, como Diretor do Colégio
Maior Miraflores, falou-me do Padre,
de que o tinha visto havia pouco
tempo em Roma ou de que tinham
trocado correspondência, ou
estariam em breve juntos. Entre
tantas recordações da sua amizade,
destacava o forte acontecimento que
referiu na sua homilia ao celebrar
uma Missa por alma do Fundador do
Opus Dei: uma séria reprimenda,
recebida no dia 14 de agosto de 1931,
que “mudou a perspetiva da minha
vida e ministério pastoral” [76].

Amigos de Deus



Josemaria Escrivá sacudiu
amavelmente a alma de Pedro
Cantero, demasiado enfrascado na
sua tese de doutoramento quando a
Igreja atravessava em Espanha
momentos críticos. É que a amizade
do cristão aumenta com a fé, até
transformar-se –sem desnaturalizá-
la– em canal de apostolado.

O Fundador do Opus Dei viveu em
pleno a virtude humana da amizade,
procurando fazer dos seus amigos
pessoas amigas de Deus. Não foi um
trato postiço ou instrumental o dele,
porque punha em tudo o sinal mais:
a amizade humana cresce com a
graça divina, e multiplicam-se os
serviços prestados com alegria [77],
sem fazê-lo notar e sem que os outros
notem esse esforço alheio [78].

Nunca deixou os seus velhos amigos,
segundo o conselho da Escritura [79].
No fundo, mais do que aproximá-los
da sua pessoa, queria fazê-los amigos



de Deus, através da oração pessoal e
também através do trato íntimo com
os que foram amigos de Deus na
terra, segundo o que costumava
ensinar: Se em certas ocasiões não
vos sentis com forças para seguir as
pisadas de Jesus Cristo, conversai,
como entre amigos, com aqueles que
O conheceram enquanto
permaneceu nesta nossa terra. Em
primeiro lugar, com Maria, que o
trouxe para nós. Com os Apóstolos. 
Vários gentios aproximaram-se de
Filipe, que era de Betsaida da Galileia,
e fizeram-lhe este pedido, dizendo:
desejamos ver Jesus. Foi Filipe e disse-
o a André; André e Filipe disseram-no
a Jesus. Não é verdade que isto nos
anima? Aqueles estrangeiros não se
atrevem a apresentar-se ao Mestre e
procuram um bom intercessor.” [80].

Esse clima de amizade íntima
manifesta-se na conexão entre a
Eucaristia e Begónia que fazia o
Fundador do Opus Dei: “É verdade



que chamo sempre Betânia ao nosso
Sacrário... –Faz-te amigo dos amigos
do Mestre: Lázaro, Marta, Maria. ‑E
depois já não me perguntarás por
que chamo Betânia ao nosso
Sacrário” [81]. O elemento místico
acompanha naturalmente razões de
amizade e convívio
humano.“Reparaste com que afeto,
com que confiança se relacionavam
com Cristo os seus amigos? Com toda
a naturalidade as irmãs de Lázaro
lançaram-lhe em rosto a sua
ausência: - Tínhamos-te avisado! Se
Tu tivesses estado aqui!...‑Confia-lhe
devagar: -Ensina-me a tratar-te com
aquele amor de amizade de Marta,
de Maria e de Lázaro; como te
tratavam também os primeiros Doze,
ainda que no princípio te seguissem
talvez por motivos não muito
sobrenaturais” [82].

Josemaria Escrivá encarecia também
o convívio amigável com os anjos,
bem persuadido de que cada pessoa



tem um intercessor próprio, que
elimina qualquer sensação de
solidão. “Todos necessitamos de
muita companhia: companhia do Céu
e da terra. Sejamos devotos dos
Santos Anjos! A amizade é muito
humana, mas também é muito
divina; tal como a nossa vida, que é
divina e humana.” [83].

Deus não é um ser longínquo, que
contempla indiferente a sorte das
suas criaturas. Muito ao contrário,
sai ao encontro das almas, fala com
elas como amigo [84], e sabe esperar
cada uma com solicitude de Pai, de
irmão, de Amigo [85]. Assim falou
Deus a Moisés, cara a cara, como um
homem costuma falar ao seu amigo,
em clássica expressão de Ex 33, 11. O
Fundador do Opus Dei alentava
vivamente a essa amizade com Deus
em Caminho, 88: “Procuras a
companhia de amigos que, com a sua
conversa e o seu afeto, com o seu
convívio, te tornam mais tolerável o



desterro deste mundo..., embora os
amigos às vezes atraiçoem. - Não me
parece mal. Mas... como é possível
que não frequentes cada dia com
maior intensidade a companhia, a
conversa com o Grande Amigo, que
nunca atraiçoa?” [86].

E de novo o apostolado: quando se
saboreia a amizade com Cristo,
impõe-se fazê-la chegar aos outros,
porque o bem é difusivo. Em 1954,
Mons. Escrivá advertia aos seus
filhos, segundo anota o atual Prelado
do Opus Dei: “convencei-vos de esta
realidade: na Obra a santidade não é
compatível com o isolamento: um
homem do Opus Dei, que sente a sua
vocação cristã, necessita de buscar
amigos, necessita pegar esta loucura
divina do amor de Deus,

através do seu trabalho, nas suas
conversas com os seus colegas, com
os seus companheiros, com os seus
parentes” [87].



A vida profissional, as relações
humanas são caminho privilegiado
para mostrar a vida de Cristo e as
suas manifestações de amizade, de
carinho, de compreensão e de paz:
“Assim como Cristo passou fazendo o
bem (At X, 38), por todos os caminhos
da Palestina, assim vós ireis por
todos os caminhos humanos - da
família, da sociedade civil, das
relações profissionais de cada dia –
semeando paz”[88].

Terminarei com uma citação,
certamente extensa, mas
emblemática: “O nosso apostolado
tem de basear-se na compreensão.
Insisto novamente: a caridade, mais
do que em dar, está em
compreender. Não vos escondo como
aprendi, na minha própria carne, o
que custa não ser compreendido.
Esforcei-me sempre por fazer-me
compreender, mas há quem se
empenhe em não me entender: eis
outra razão, prática e viva, para que



eu deseje compreender a todos. Mas
não é um impulso circunstancial que
há de obrigar-nos a ter esse coração
amplo, universal, católico. O espírito
de compreensão é expressão da
caridade cristã do bom filho de Deus:
porque o Senhor quer que estejamos
presentes em todos os caminhos
retos da terra, para estender a
semente da fraternidade - não do joio
-, da desculpa, do perdão, da
caridade, da paz. Nunca vos sintais
inimigos de ninguém.

O cristão há de mostrar-se sempre
disposto a conviver com todos, a dar
a todos - pela maneira de lidar com
os outros - a possibilidade de se
aproximarem de Cristo Jesus. Há de
sacrificar-se gostosamente por todos,
sem distinções, sem dividir as almas
em departamentos estanques, sem
lhes pôr etiquetas como se fossem
mercadorias ou insetos dissecados. O
cristão não pode separar-se dos
outros, porque a sua vida seria



miserável e egoísta: deve fazer-se 
tudo para todos, para salvar a todos
(1 Cor IX, 22)”[89].

[1] Devo reconhecer que escrevi este
artigo por amizade.Quando o diretor
de Scripta Theologica mo propôs,
sugeri-lhe outro tipo de autor.
Francisco L. Mateo Seco respondeu-
me que tentasse contar como se
poderia descobrir a grandeza da
mente e do coração do Fundador do
Opus Dei através da variedade e
intensidade das suas amizades, das
suas relações humanas. Faz o que
puderes –viria a concluir‑ e envia-me
o teu trabalho nos finais de janeiro.
Devo tantos favores ao diretor da
revista, que não podia dizer-lhe que
não. Espero que sirva para que,
dentro das reflexões em curso sobre
a grandeza da vida normal, algum
teólogo penetre com profundidade



no sentido da amizade na
antropologia cristã à luz da vida e
dos ensinamentos do Beato [São]
Josemaria Escrivá. Pode ser
interessante também, tendo em
conta o resultado da minha imersão
superficial no índice do Catecismo da
Igreja Católica: menciona
incidentalmente a amizade humana
como um bem temporal que pode ser
merecido (2010) –um grande bem no
que se expressa a castidade (2347)‑,
mas noutra dezena de lugares
emprega o termo só no plano
espiritual da amizade com Deus,
sinónimo de graça, intimidade com o
Senhor, convívio com Ele,
manifestação do seu apreço pela
criatura humana desde o momento
da sua criação.

[2]Forja, 802.

[3] O livro original é Un hombre de
Dios. Testimonios sobre el Fundador
del Opus Dei, Madrid, Ediciones



Palabra, 1994, 447 páginas. Citá-lo-ei
como Testemunhos... Penso que é
desnecessário indicar, porque são
conhecidas, as referências
bibliográficas dos livros de ou sobre
Josemaria Escrivá que menciono
neste artigo. Assinalarei só o título
completo dos que cito
abreviadamente no corpo do
trabalho:

Amigos...: Amigos de Deus.

Apuntes...: S. BERNAL, Mons.
Josemaria Escrivá de Balaguer.
Apontamentos sobre a vida do
Fundador do Opus Dei (citamos em
espanhol, por estar esgotada a versão
portuguesa dessa altura).

Entrevistas...: Entrevistas a S.
Josemaria.

Entrevista...: A. DEL PORTILLO, 
Entrevista sobre o Fundador do Opus
Dei.



Cristo...: Cristo que passa.

Lembrando...: J. ECHEVARRÍA, 
Lembrando o Beato Josemaria
Escrivá.

Recuerdo...: S. BERNAL, Recordando
Álvaro del Portillo.

VÁZQUEZ DE PRADA...: A. VÁZQUEZ
DE PRADA, O Fundador do Opus Dei, 
Volume I

[4] Cf. CEC 1939.

[5]Via Sacra, 8, 5.

[6] Cf. Amigos..., 233.

[7] Cf. Forja, 880.

[8]Lembrando..., 122.

[9]Amigos..., 121.

[10] Cf. Jo 11, 35.

[11]Lembrando, 106.



[12]Amigos..., 225.

[13]Cristo..., 93.

[14]VÁZQUEZ DE PRADA, 35. Com o
passar dos anos, o Fundador do Opus
Dei situou no centro da sua
pedagogia familiar o conselho aos
pais de que procurassem fazer-se
amigos dos seus filhos: “Pode-se
harmonizar perfeitamente a
autoridade paterna, que a própria
educação requer, com um
sentimento de amizade que exige
pôr-se de alguma maneira ao mesmo
nível dos filhos. Os jovens - mesmo os
que parecem mais indóceis e
desprendidos - desejam sempre essa
aproximação com os pais. O segredo
costuma estar na confiança. Que os
pais saibam educar num clima de
familiaridade, que nunca deem a
impressão de que desconfiam, que
deem liberdade e que ensinem a
administrá-la com responsabilidade
pessoal. É preferível que se deixem



enganar alguma vez. A confiança que
se põe nos filhos faz com que eles
próprios se envergonhem de terem
abusado, e se corrijam. Pelo
contrário, se não têm liberdade, se
vêm que não se confia neles, sentir-
se-ão levados a enganar
sempre.” (Entrevistas..., 100).

A mesma ideia, com outras palavras,
em Cristo..., 27: “Os pais são os
principais educadores dos seus
filhos, tanto no aspeto humano como
no sobrenatural, e hão de sentir a
responsabilidade dessa missão, que
exige deles compreensão, prudência,
saber ensinar e, sobretudo, saber
amar; e devem preocupar-se por dar
bom exemplo. A imposição
autoritária e violenta não é caminho
acertado para a educação. O ideal
para os pais é chegarem a ser amigos
dos filhos; amigos a quem se confiam
as inquietações, a quem se consulta
sobre os problemas, de quem se
espera uma ajuda eficaz e amável.



“É necessário que os pais arranjem
tempo para estar com os filhos e
falar com eles. Os filhos são o que há
de mais importante; mais importante
do que os negócios, do que o
trabalho, do que o descanso. Nessas
conversas, convém escutá-los com
atenção, esforçar-se por
compreendê-los, saber reconhecer a
parte de verdade - ou a verdade
inteira - que possa haver em algumas
das suas rebeldias. E, ao mesmo
tempo, apoiar as suas aspirações,
ensiná-los a ponderar as coisas e a
raciocinar; não lhes impor uma
conduta, mas mostrar-lhes os
motivos, sobrenaturais e humanos,
que a aconselham. Numa palavra,
respeitar a sua liberdade, já que não
há verdadeira educação sem
responsabilidade pessoal, nem
responsabilidade sem liberdade”.

[15]Forja, 565.

[16]Entrevistas..., 31.



[17]Lembrando..., 355-356.

[18] cf. Pr 14, 20.

[19]cf. Pr 19, 7.

[20]Lembrando…, 52.

[21]Lembrando..., 89-90.

[22] Cf. Entrevista..., 116.

[23]Cf. Sulco, 757.

[24]Cf. Si 37, 1.

[25]Sulco, 738.

[26]Entrevista..., 27-28.

[27]Cf. Sulco, 429.

[28]Amigos..., 183.

[29]Cf. Forja, 455.

[30] S. Tomás de Aquino, S. Th., II‑II,
q. 103, a. 2‑3.



[31]Cristo..., 72.

[32]Lembrando..., 55-56.

[33]Cf. Sulco, 191.

[34]Cf. Jo 15, 13

[35]Cf. Jo 15, 15.

[36]Cf. Sulco, 191.

[37] Pr 12, 26.

[38]Amigos..., 138; Cf. Sulco, 750.

[39]Cf. Amigos..., 44; Caminho 440;
etc.

[40]Cf. Pr 3, 28.

[41]Cf. Forja, 699.

[42]Entrevista..., 175.

[43] Forja, 943.

[44] Cf. Si 6, 14-15.



[45] Cf. Amigos..., 245.

[46]Cf. Pr 25, 9.

[47]Sulco, 731.

[48]Cf. Pr 27, 9.

[49]Cf. Pr 17, 17.

[50]Cf. Lc 24, 13ss.

[51]Cf. Si 22, 31.

[52]Forja, 957.

[53]Lembrando..., 123.

[54]Testemunhos..., 202.

[55]Sulco, 747.

[56]Sulco, 918.

[57] Cf. Forja, 36.

[58]Cf. Mt 11, 19.

[59]Sulco, 746.



[60]Forja, 954.

[61]Cf. CEC 1468.

[62]Amigos..., 9.

[63]Lembrando..., 122.

[64]Lembrando..., 139-140.

[65]Cf. Si 19, 13.

[66] Neologismo expressivo de
Josemaria Escrivá de Balaguer, não
incorporado na edição de 2001 do
Dicionário da Real Academia
Espanhola.

[67]Cf. Pr 29, 5.

[68]Cf., p. ex., Jb 6, 27; 2M 6, 21.

[69]Lembrando..., 136.

[70]Cf. Sulco, 761.

[71]Caminho, 159; Cf. também 
Caminho, 160.



[72]Sulco, 828.

[73]Caminho, 366.

[74]Caminho, 948.

[75]Cf. Sulco, 204.

[76] Foi relatado cuidadosamente em 
Testemunhos..., 65-67.

[77]Cf. Cristo..., 51, 182.

[78]Cf. Sulco, 737.

[79]Cf. Si 9, 14.

[80]Amigos..., 252.

[81]Caminho, 322.

[82]Forja, 495.

[83]Amigos..., 315; Cf. também 
Caminho, 562.

[84]Cf. CEC, 142.

[85]Cf. Amigos..., 120.



[86]Cf. também Caminho, 422.

[87]Lembrando..., 65-66.

[88]Cristo..., 166.

[89]Cristo..., 124.

* NT: em espanhol, a palavra padre
usa-se normalmente para pai. Era
nesse sentido de pai de família que
os primeiros rapazes em contacto
com o Opus Dei lhe chamavam
Padre, visto que os sacerdotes
seculares são normalmente tratados
por don…, seguido do nome próprio e
apelido.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/caracteristicas-
da-boa-amizade/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/caracteristicas-da-boa-amizade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/caracteristicas-da-boa-amizade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/caracteristicas-da-boa-amizade/

	Características da boa amizade

