
opusdei.org

Para mim, viver é
Cristo (2): Caminhos
de contemplação.
Unidade entre
oração e
evangelização

Introduzir-nos por caminhos de
contemplação significa deixar
agir o Espírito Santo para que
Ele faça refletir em nós a face
de Cristo em todas as situações
da nossa vida.

07/09/2019



Descarregar livro completo «Para
mim, viver é Cristo»

Uma das atitudes que os Evangelhos
mais ressaltam de Jesus enquanto
cumpre a Sua missão é a frequência
com que recorre à oração. O ritmo do
Seu ministério está, em certo sentido,
marcado pelos momentos em que se
dirige ao Pai. Jesus recolhe-se em
oração antes do Seu Batismo (Lc 3,
21), na noite anterior à eleição dos
Doze (Lc 6, 12), no monte antes da
Transfiguração (Lc 9, 28), no Horto
das Oliveiras enquanto se prepara
para enfrentar a Paixão (Lc 22,
41-44). O Senhor dedicava muito
tempo à oração: ao anoitecer ou a
noite inteira, ou muito cedo, de
madrugada, ou no meio de dias de
intensa pregação; na realidade orava

https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-para-mim-viver-e-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-para-mim-viver-e-cristo/


constantemente, e recomendou
repetidamente aos discípulos «a
necessidade de orar sempre e não
desfalecer» (Lc 18, 1).

Porquê esse exemplo e essa
insistência do Senhor? Porque é
necessária a oração? Na realidade,
esta responde aos desejos mais
íntimos do homem, que foi criado
para entrar em diálogo com Deus e
contemplá-l’O. Mas a oração é,
sobretudo, um dom de Deus, um
presente que Ele nos oferece: «o Deus
vivo e verdadeiro chama
incansavelmente cada pessoa ao
encontro misterioso da oração. Esta
iniciativa de amor do Deus fiel é
sempre a primeira na oração, o
caminhar do homem é sempre uma
resposta»[1].

Para imitar Cristo e participar da Sua
Vida, é imprescindível sermos almas
de oração. Através da contemplação
do Mistério de Deus, revelado em



Jesus Cristo, a nossa vida vai-se
transformando na Sua. Torna-se
realidade aquilo que S. Paulo
comentava aos coríntios: «Todos nós,
que com o rosto descoberto
refletimos como num espelho a
glória do Senhor, vamos sendo
transformados na Sua própria
imagem, cada vez mais gloriosos,
conforme age em nós o Espírito do
Senhor» (1Cor 3, 18). Tal como S.
Paulo, todos os cristãos estão
chamados a refletir no rosto a face
de Cristo: nisto consiste ser apóstolos,
ser mensageiros do amor de Deus,
que se experimenta na primeira
pessoa durante os momentos de
oração. Percebe-se, portanto, a
atualidade do convite a «meter-se
mais na oração contemplativa no
meio do mundo e ajudar os outros a
ir por caminhos de contemplação[2]»[3].

Acolher o dom de Deus



O apóstolo cresce ao ritmo da oração;
a renovação pessoal no impulso
evangelizador parte da
contemplação. O Papa recorda que
«a melhor motivação para nos
decidirmos a comunicar o Evangelho
é contemplá-lo com amor, é determo-
nos nas suas páginas e lê-lo com o
coração. Se o abordamos dessa
maneira, a sua beleza deslumbra-
nos, volta a cativar-nos uma e outra
vez»[4]. Por isso, é fundamental
recuperar «um espírito 
contemplativo, que nos permita
redescobrir, cada dia, que somos
depositários de um bem que
humaniza, que ajuda a levar uma
vida nova. Não há nada melhor para
transmitir aos outros»[5].

Os Evangelhos apresentam-nos
diferentes personagens, cujo
encontro com Cristo muda a sua vida
e converte em portadoras da
mensagem salvadora do Senhor.
Uma delas é a mulher samaritana



que, como relata S. João, vai
simplesmente buscar água ao poço
junto do qual está sentado Jesus a
descansar. E é Ele quem começa o
diálogo: «Dá-me de beber» (Jo 4, 10).
À primeira vista, a samaritana não se
mostra muito disposta a continuar a
conversa: «Como é que tu, sendo
judeu, me pedes de beber a mim, que
sou uma mulher samaritana?» (Jo
4,9). Mas o Senhor fá-la ver que, na
realidade, Ele é essa água que ela
procura: «Se conhecesses o dom de
Deus… (Jo 4, 10), aquele que beber da
água que Eu lhe der jamais terá sede,
porque a água que Eu lhe der tornar-
se-á nele uma nascente de água a
jorrar para a vida eterna.» (Jo 4, 14).
Depois, uma vez trespassado o
coração da samaritana, revela-lhe
com clareza e simplicidade que
conhece o seu passado (Jo 4, 17-18),
mas com tal amor que ela não se
sente nem desanimada nem
repudiada. Pelo contrário, Jesus fá-la
participar de um universo novo, fá-la



entrar num mundo que vive com
esperança, pois chegou o momento
da reconciliação, o momento em que
se abrem as portas da oração para
todos os homens: «Acredita-me,
mulher, vai chegar a hora em que
nem neste monte nem em Jerusalém
adorareis o Pai. (...) Mas vai chegar a
hora, e já chegou, em que os
verdadeiros adoradores hão-de
adorar o Pai em espírito e em
verdade» (Jo 4, 21.23).

No diálogo com Jesus, a samaritana
descobre a verdade de Deus e a da
sua própria vida. Acolhe o dom de
Deus e converte-se radicalmente. Por
isso, a Igreja viu nesta passagem
evangélica uma das imagens mais
sugestivas sobre a oração: «Jesus tem
sede, a Sua petição vem das
profundezas de Deus que nos deseja.
A oração, saibamo-lo ou não, é o
encontro da sede de Deus e da sede
do homem. Deus tem sede de que
tenhamos sede d’Ele»[6]. A oração é



uma manifestação da iniciativa de
Deus, que sai em busca do homem, e
espera a sua resposta para o
transformar em seu amigo. Por
vezes, parece que somos nós quem
toma a iniciativa de dedicar a Deus
um tempo de oração mas, na
realidade, isso é já uma resposta ao
Seu chamamento. A oração vive-se
como um chamamento recíproco:
Deus procura-me e espera-me, e eu
necessito de Deus e procuro-O.

Tempo para Deus

O homem tem sede de Deus, ainda
que com frequência não o saiba
reconhecer, e recuse mesmo recorrer
às fontes de água viva, que são os
momentos dedicados à oração. A
história da samaritana, neste sentido,
repete-se em muitas almas: Jesus que
pede um pouco de atenção, que
procura suscitar um diálogo dentro
do coração num momento que talvez
pareça inoportuno. Dá a impressão



de que esses minutos diários são
demasiados, que não há espaço
numa agenda tão apertada! Mas,
quando nos deixamos envolver pelo
Senhor nesse diálogo contemplativo,
então descobrimos que a oração não
é algo que eu faço por Deus mas,
sobretudo, um dom que Deus me
concede e que eu acolho
simplesmente.

Dedicar tempo ao Senhor não é
simplesmente uma tarefa entre
outras, uma carga mais num horário
muitas vezes exigente. É acolher um
presente infinitamente valioso, uma
pérola preciosa ou um tesouro
escondido na normalidade da vida
corrente, que necessitamos de cuidar
com delicadeza.

A escolha do momento da oração
depende de uma vontade
determinada em deixar-se
conquistar pelo Amor: não se faz
oração quando se tem tempo, mas 



consegue-se tempo para fazer oração.
Quando se condiciona a oração aos
‘furos’ que aparecerem no horário,
possivelmente não se conseguirá
fazê-la com regularidade. A escolha
do momento é reveladora dos
segredos do coração; manifesta o
lugar que ocupa o amor a Deus na
hierarquia dos nossos interesses
diários[7].

Orar é sempre possível: o tempo do
cristão é o de Cristo ressuscitado, que
está connosco todos os dias (Mt 28,
20). A tentação mais frequente para
nos afastarmos da oração é uma
certa falta de fé, que se manifesta por
uma preferência de facto:
«Apresentam-se como prioritários
mil trabalhos e cuidados que se
consideram mais urgentes; uma vez
mais, é o momento da verdade do
coração e de clarificar
preferências»[8]. O Senhor é o
primeiro. Por esse motivo, é muito
conveniente determinar a hora



adequada para a oração,
aconselhando-se na direção
espiritual, para adaptar esse plano às
circunstâncias pessoais.

S. Josemaria teve muitos momentos
de oração no carro, durante as
viagens que realizava por motivos
apostólicos; no elétrico, ou
caminhando pelas ruas de Madrid,
quando não tinha outra
possibilidade. Quem tem que
santificar-se no meio da vida
corrente pode encontrar-se em
situações semelhantes: um pai ou
uma mãe de família, algumas vezes,
não terão outra opção a não ser orar
ao Senhor enquanto cuidam dos
filhos pequenos; será muito grato a
Deus. Em todo o caso, recordar que o
Senhor nos espera, e tem preparadas
as graças de que necessitamos para
no-las oferecer na oração, pode
ajudar na escolha do tempo e lugar
mais adequados.



O combate da oração

Considerar que a oração é uma arte,
implica reconhecer que sempre se
pode crescer nela, deixando atuar
cada vez mais nas nossas almas a
graça de Deus. Neste sentido, a
oração também é combate[9]. É luta,
em primeiro lugar, contra nós
próprios. As distrações invadem a
mente quando procuramos o silêncio
interior; revelam-nos aquilo a que o
coração está apegado e podem
converter-se numa luz para pedir
ajuda a Deus[10].

O nosso tempo está marcado pela
multiplicação das possibilidades
tecnológicas que facilitam a
comunicação em muitos sentidos,
mas que também aumentam as
ocasiões de distração. Pode dizer-se
que nos encontramos perante um
novo desafio para o crescimento da
vida contemplativa: aprender a viver
o silêncio interior rodeados de muito 



ruído exterior. Em muitos ambientes,
apercebemo-nos da primazia da
gestão sobre a reflexão ou o estudo;
habituámo-nos a trabalhar em 
multitasking, prestando atenção
simultânea a muitas tarefas, o que
facilmente pode levar a viver no
imediatismo da ação-reação. No
entanto, perante este panorama,
revalorizaram-se algumas atitudes
como a atenção ou a concentração,
que se apresentam como um modo
de proteger a capacidade de nos
determos e aprofundarmos no que
realmente vale a pena.

O silêncio interior apresenta-se como
uma condição necessária para a vida
contemplativa. Liberta-nos do apego
ao imediato, ao fácil, ao que distrai
mas não preenche, de modo que nos
possamos centrar no nosso
verdadeiro bem: Jesus Cristo, que
vem ao nosso encontro na oração.



O recolhimento interior implica um
movimento que vai da dispersão em
muitas atividades para a
interioridade. Aí é mais simples
encontrar Deus, e reconhecer a Sua
presença no que Ele faz
quotidianamente nas nossas vidas –
detalhes do dia a dia, luzes recebidas,
atitudes de outras pessoas – e assim
poder manifestar-Lhe a nossa
adoração, arrependimento, petição,
etc. Por isso, o recolhimento interior
é fundamental para uma alma
contemplativa no meio do mundo: «A
verdadeira oração, a que absorve
todo o indivíduo, não a favorece
tanto a solidão do deserto como o
recolhimento interior»[11].

À procura de novas luzes

A oração, ao ser também procura do
homem, implica o desejo de não se
conformar com um modo rotineiro
de se dirigir ao Senhor. Se todas as
relações duradouras implicam o



desejo contínuo de renovar o amor, a
relação com Deus que se cria
especialmente nos momentos
dedicados exclusivamente a Ele,
também deveria caraterizar-se por
este desejo.

«Na tua vida, se te propuseres isso,
tudo pode ser objeto de oferecimento
ao Senhor, motivo de colóquio com o
teu Pai do Céu, que sempre guarda e
concede luzes novas»[12]. Certamente,
essas luzes são concedidas pelo
Senhor, contando com a procura
apaixonada dos seus filhos, com a
disposição de escutar com
simplicidade a palavra que nos
dirige, deixando de lado a ideia de
que já não há nada novo por
descobrir. Nisto, é um exemplo a
atitude da samaritana junto ao poço:
embora a sua vida de fé estivesse
arrefecida, guardava dentro do seu
coração o desejo da chegada do
Messias.



Esta aspiração traduzir-se-á em
voltar a levar os acontecimentos
diários ao diálogo com o Senhor, mas
sem pretender conseguir uma
solução imediata e à nossa medida. É
mais importante pensar no que o
Senhor quer: tantas vezes, a única
coisa que espera é que nos ponhamos
com simplicidade à Sua frente, e que
façamos uma memória agradecida
de tudo aquilo que o Espírito Santo
silenciosamente faz em nós. Ou
implicará também voltarmos a ler os
Evangelhos e contemplarmos com
calma a cena e participarmos nela
«como um personagem mais»[13],
para nos deixarmos interpelar por
Cristo. Alimentar a oração é também
dialogarmos com o Senhor através
dos textos que a Igreja põe nos
nossos lábios na liturgia que
celebramos diariamente. As fontes
da oração são inesgotáveis; se
sabemos recorrer a elas com novo
entusiasmo, o Espírito Santo fará o
resto.



Quando não se encontram as
palavras

Contudo, nalgumas ocasiões
sucederá que, apesar do esforço, não
se consiga entabular um diálogo com
Deus. Como consola, então, recordar
aquela indicação do Senhor:
«Quando orardes não empregueis
muitas palavras como os gentios, que
pensam que por muito falarem serão
atendidos» (Mt 6, 7). É o momento de
voltar a confiar na ação do Espírito
Santo na alma, que «vem em auxílio
da nossa fraqueza, pois não sabemos
o que havemos pedir como convém;
mas o próprio Espírito intercede por
nós com gemidos inefáveis» (Rm 8,
26).

No seguimento das palavras de S.
Paulo aos Romanos, Bento XVI
descrevia qual é a atitude de
abandono que impregna a oração:
«Desejamos rezar, mas Deus está
distante; não dispomos das palavras,



da linguagem para falar com Deus,
nem sequer do pensamento. Só
podemos abrir-nos, pôr o nosso
tempo à disposição de Deus, esperar
que Ele nos ajude a entrar num
diálogo verdadeiro. O Apóstolo diz:
precisamente esta falta de palavras,
esta ausência de palavras, e no
entanto este desejo de entrar em
contacto com Deus, é oração que o
Espírito Santo não só entende mas
leva, interpreta diante de Deus. É
precisamente esta nossa debilidade
que se torna, através do Espírito
Santo, verdadeira oração, contacto
autêntico com Deus»[14].

Não há motivos, portanto, para
desanimar se se sentir dificuldade
em manter um diálogo com o
Senhor. Quando o coração parece
estar a contragosto em relação às
realidades espirituais, o tempo de
meditação torna-se longo, o
pensamento divaga noutras coisas,
ou a vontade resiste e o coração está



seco, talvez nos possam servir as
seguintes considerações:

«A oração – recorda-o – não consiste
em fazer discursos bonitos, frases
grandiloquentes ou que consolem...

Oração é, às vezes, um olhar a uma
imagem de Nosso Senhor ou de Sua
Mãe; outras, um pedido com
palavras; outras, o oferecimento das
boas obras, dos resultados da
fidelidade...

Como o soldado que está de guarda,
assim temos de estar nós à porta de
Deus Nosso Senhor: e isso é oração.
Ou como se deita o cãozinho aos pés
do seu dono.

Não te importes de Lhe dizer:
Senhor, aqui me tens como um cão
fiel; ou melhor, como um burrinho
que não dá coices a quem lhe quer
bem»[15].

A fonte que muda o mundo



A vida de oração abre-nos as portas à
amizade com Deus, relativiza os
problemas a que às vezes damos
uma importância desmesurada,
recorda-nos que estamos sempre nas
mãos do nosso Pai do Céu. No
entanto, não nos isola do mundo nem
é uma escapatória para os problemas
diários. A verdadeira oração é
relevante: incide na nossa vida,
ilumina-a, e abre à nossa volta uma
perspetiva sobrenatural: «Uma
oração intensa, mas sem afastar do
compromisso na história: ao abrir o
coração ao amor de Deus, abre-o
também ao amor dos irmãos,
tornando-nos capazes de construir a
história segundo o desígnio de
Deus»[16].

Na oração, o Senhor não quer saciar
unicamente a nossa sede, mas que
essa experiência nos leve a partilhar
a alegria da amizade com Ele. Foi o
que sucedeu no coração da
samaritana; depois do encontro com



Jesus, apressou-se a dá-l’O a conhecer
às pessoas no seu ambiente: «Muitos
samaritanos daquela cidade
acreditaram n’Ele devido às palavras
da mulher que testemunhava: “Disse-
me tudo o que eu fiz”» (Jo 4, 39).
Sinal da oração autêntica é o desejo
de partilhar a experiência de Cristo
com os outros, porque «que amor é
esse que não sente a necessidade de
falar do ser amado, de o mostrar, de
dá-lo a conhecer?»[17].

Santa Maria é Mestra de oração. Ela,
que soube guardar as coisas do seu
Filho, meditando-as no seu coração
(Lc 2, 51), acompanha os discípulos
de Jesus na oração (At 1, 14),
mostrando-lhes o caminho para
receberem em plenitude o dom do
Espírito Santo, que os fará lançar-se
na aventura divina da evangelização.



[1] Catecismo da Igreja Católica, n.
2567.

[2] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
14/02/2017, n. 8.

[3] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
67.

[4] Francisco, Evangelii gaudium, n.
264.

[5] Ibid.

[6] Catecismo da Igreja Católica, n.
2560; Sto. Agostinho, De diversis
quaestionibus octoginta tribus, 64, 4:
CCL 44 A140 (PL 40, 56).

[7] Catecismo da Igreja Católica, n.
2710.

[8] Catecismo da Igreja Católica, n.
2732.

[9] Catecismo da Igreja Católica, n.
2725 e segs.



[10] Catecismo da Igreja Católica, n.
2729.

[11] S. Josemaria, Sulco, n. 460.

[12] S. Josemaria, Forja, n. 743.

[13] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
222.

[14] Bento XVI, Audiência geral,
16/05/2012.

[15] S. Josemaria, Forja, n. 73.

[16] S. João Paulo II, Novo millennio
ineunte, n. 33.

[17] Francisco, Evangelii gaudium, n.
264.

Juan Francisco Pozo - Rodolfo
Valdés



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/caminhos-de-
contemplacao/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/caminhos-de-contemplacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/caminhos-de-contemplacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/caminhos-de-contemplacao/

	Para mim, viver é Cristo (2): Caminhos de contemplação. Unidade entre oração e evangelização

