
opusdei.org

Algo grande e que
seja amor (11):
Caminhar com
Cristo até à
plenitude do Amor

«O caminho resume-se numa
única palavra: amar, (...) ter o
coração grande, sentir as
preocupações dos que nos
rodeiam, saber perdoar e
compreender: sacrificar-se, com
Jesus Cristo, pelas almas
todas» (S. Josemaria).

16/08/2019



Faça o download do livro “Algo
grande e que seja amor”

«O caminho resume-se numa única
palavra: amar, (...) ter o coração
grande, sentir as preocupações dos
que nos rodeiam, saber perdoar e
compreender: sacrificar-se, com
Jesus Cristo, pelas almas todas» (S.
Josemaria).

"Ele, que amara os Seus que estavam
no mundo, levou o Seu amor por eles
até ao extremo." (Jo 13,1). É assim
que São João introduz no seu
Evangelho o gesto sem precedentes
que Jesus fez antes de iniciar a Ceia
Pascal, quando já todos estavam
sentados à mesa: "levantou-Se da
mesa, tirou o manto, tomou uma
toalha e atou-a à cintura. Depois
deitou água na bacia e começou a
lavar os pés aos discípulos e a

https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-algo-grande-e-que-seja-amor/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-algo-grande-e-que-seja-amor/


enxugá-los com a toalha que atara à
cintura. "(Jo 13, 4-5).

Jesus lava os pés aos apóstolos.
Homens frágeis, escolhidos para
serem o alicerce da Igreja. Todos eles
sentiram medo na tempestade do
lago, duvidaram da capacidade do
Mestre de alimentar uma multidão
imensa, discutiram acaloradamente
quem seria o mais importante no
Reino. Também começaram a
experimentar o sofrimento que
supõe segui-l'O: não desertaram,
como muitos outros, depois do
discurso do Pão da Vida na sinagoga
de Cafarnaum, acompanharam-n’O
nas Suas longas caminhadas pela
terra de Israel e sabem, porque o
percebem no ambiente, que há quem
deseje a Sua morte.

Pedro observa atónito o que está a
acontecer. Não consegue entender e
revolta-se. «Senhor, Tu vais lavar-me
os pés?» Jesus respondeu: «O que Eu



estou a fazer não o podes entender
por agora, mas hás-de compreendê-lo
depois». Pedro insiste: "Não! Tu
nunca me hás-de lavar os pés!" (Jo
13,5-8). A radicalidade da resposta de
Simão surpreende. Não quer ser uma
recusa: é o amor ao Senhor que o
leva a negar-se. E, no entanto, o
Senhor mostra-lhe que está errado:
«Se Eu não te lavar, não terás parte
comigo.» (Jo 13,8).

Desde o seu primeiro encontro com o
Mestre, São Pedro tinha seguido um
caminho de crescimento interior, e
foi entendendo gradualmente quem
é Jesus, o Filho do Deus vivo. Mas a
Paixão do Senhor aproxima-se e
ainda há muito caminho para
percorrer. No Cenáculo dá-se uma
cena em dois atos, o lava-pés e a
instituição da Eucaristia, através dos
quais Pedro começa a descobrir até
que extremo chega o Amor de Deus,
e até que ponto este Amor o interpela
pessoalmente. Neste momento, o



mandamento de amor ao próximo
como a si mesmo ainda é para ele
apenas uma afirmação, algo que não
penetrou no seu coração com a
profundidade que Jesus deseja. E é
por isso que se rebela. Não aceita que
a vontade de Deus, para o seu Mestre
e para ele, seja uma vida de amor e
de serviço humilde a todo o homem,
a qualquer homem.

Esta experiência de Pedro pode dar-
se com frequência nas nossas vidas.
Também nós temos dificuldade em
entender; precisamos de tempo para
entender as verdades mais
elementares. No nosso coração,
misturam-se grandes desejos de
amor com intenções menos nobres;
muitas vezes o medo paralisa-nos e
as nossas palavras não são
acompanhadas pelas obras. Amamos
o Senhor, percebemos que a vocação
divina é a nossa joia mais preciosa: a
tal ponto que vendemos tudo para
comprá-la. Mas, com o passar dos



anos, a mudança de circunstâncias,
certas situações desagradáveis ou o
cansaço do trabalho diário podem
obscurecer o nosso caminho.

Além disso, pode acontecer que não
se tenha atingido aquele grau de
maturidade humana e espiritual que
permite viver a vocação como um
caminho de amor. A nossa caridade
com o próximo pode ser prejudicada
por algumas dessas distorções que
reduzem o nosso mistério pessoal: o
sentimentalismo, pelo qual se
responde mais à própria perceção
momentânea das coisas do que a
uma relação profunda com Deus e
com os outros; o voluntarismo,
devido ao qual nos esquecemos que a
vida cristã consiste, em boa medida,
em deixar que Deus nos ame e que
ame através de nós; o perfecionismo,
que tende a ver as deficiências
humanas como algo alheio ao plano
de Deus.



No entanto, precisamente porque
Deus conta com os nossos limites,
não Se surpreende nem Se cansa de
nos ver complicar ou desfigurar a
nossa vocação. Chamou-nos, como a
Pedro, sendo pecadores e insiste. "Se
Eu não te lavar, não terás parte
comigo", responde Jesus. Simão
Pedro baixa os braços: "Senhor! Não
só os pés, mas também as mãos e a
cabeça!" (Jo 13,8-9). Jesus sabe que é
o amor que move Pedro, e é por isso
que responde com o mesmo
radicalismo. O coração do apóstolo
responde com a impetuosidade que o
carateriza: "Não só os pés, mas
também as mãos e a cabeça". São
palavras pronunciadas muito
rapidamente.

Pedro estava ciente do que
significavam? O que aconteceu
naquela mesma noite parece indicar
que não. Entendê-lo-ia mais tarde,
pouco a pouco: pelo sofrimento da
Paixão, pela alegria da Ressurreição



e sob a ação do Espírito Santo. O seu
diálogo com Jesus ensina-nos, em
todo o caso, que, para caminhar até à
plenitude do amor, o primeiro passo
é descobrir o carinho e a ternura de
Jesus por cada um; e saber que,
através das nossas misérias
retificadas, tornar-nos-emos mais
semelhantes a Ele.

Patamares da liberdade

Seguir Jesus significa aprender a
amar como Ele. É um caminho
ascendente, que custa, mas que é ao
mesmo tempo um caminho de
liberdade. "Quanto mais livres
somos, mais podemos amar. E o
amor é exigente: "tudo desculpa,
tudo crê, tudo espera, tudo
suporta." (1 Co 13,7)»[1]. Quando
ainda era um jovem sacerdote, S.
Josemaria descreveu este itinerário
da ascensão da liberdade fiel:
"Gradação: resignar-se com a
Vontade de Deus; conformar-se com



a Vontade de Deus; querer a Vontade
de Deus; amar a Vontade de
Deus."[ 2].

A resignação é o patamar mais baixo
da liberdade. É a atitude menos
generosa das quatro e pode
facilmente degenerar em tibieza
espiritual. Poderia ser descrita como
uma resistência sem crescimento:
aguentar por aguentar; porque é "o
que me calhou". É verdade que a
fortaleza, que é uma virtude cardeal,
leva a aguentar, a resistir; e, de facto,
faz crescer a liberdade dessa
maneira, porque entendemos e
desejamos o bem pelo qual estamos a
resistir. A resignação, no entanto,
não percebe nenhum bem, ou
percebe-o tão vagamente que não
gera alegria. Às vezes, mesmo
durante uma temporada, pode ser-
nos difícil superar essa atitude; mas
quando alguém se instala
definitivamente na resignação é
gradualmente invadido pela tristeza.



Conformar-se com a vontade de Deus
exprime um estado superior: 
conformar-nos com a realidade. Não
confundir esse conformar-se com o
que é próprio da pessoa medíocre,
que não tem sonhos, projetos nem
desejos para viver. É antes a atitude
realista de quem sabe que todo o
desejo é agradável a Deus. Quem se
conforma neste sentido aprende a
entrar, pouco a pouco, na lógica
divina, a convencer-se de que tudo
concorre para o bem daqueles que
amam a Deus (cf. Rm 8,28). S.
Josemaria exprimiu, por vezes com
uma imagem bíblica, esta disposição
para o desígnio do Pai: «- Senhor,
ajuda-me a ser-te fiel e dócil, como o
barro nas mãos do oleiro. E assim
não viverei eu, mas em mim viverás
e actuarás Tu, Amor.»[3]

Já podemos adivinhar como esse
processo de conformação à vontade
de Deus está chamado a levantar
voo, no momento em que



começamos a querer a vontade de
Deus: "em mim viverás e actuarás Tu,
Amor". As circunstâncias e pessoas
que não escolhemos passam a ser
queridas em si mesmas porque são
boas: decidimos "escolhê-las". «Meu
Deus, eu escolho tudo» [4], disse
Santa Teresa de Lisieux. Dava-se
conta, com São Paulo, que "nem a
morte nem a vida, nem os anjos nem
os principados, nem o presente nem
o futuro, nem as potestades, nem a
altura, nem o abismo, nem qualquer
outra criatura poderá separar-nos do
amor de Deus que está em Cristo
Jesus, Senhor nosso."(Rm 8,38-39).
Descobrimos assim, no meio da
imperfeição das coisas, aquele "algo
de santo" que as situações escondem 
[5]; a imagem de Deus torna-se-nos
mais visível nos outros.

Impregnados do sangue de Cristo

O último patamar neste crescimento
pessoal coloca-nos perante o amor.



Entramos assim, como ensina São
João, no núcleo da revelação cristã:
"conhecemos o amor que Deus nos
tem, pois cremos n´Ele. " (1 Jo 4,16).
Depois de lavar os pés aos apóstolos,
o Senhor explica-lhes porque o fez:
"dei-vos exemplo" (Jo 13,15). Já estão
preparados para ouvir o
mandamento novo: "amai-vos uns
aos outros assim como Eu vos
amei" (Jo 13:34). Trata-se de
aprender a amar com o maior Amor,
dando até a própria vida, como Ele:
"É por isto que meu Pai me tem
amor: por Eu oferecer a minha vida,
para a retomar depois. Ninguém ma
tira, mas sou Eu que a ofereço
livremente."(Jo 10, 17-18). É próprio
do amor cristão dar-se, sair de si
mesmo, entregar-se com paixão à
realidade que Deus Pai quis para
cada um de nós. Isso é amar a
vontade de Deus: uma afirmação
alegre e criativa que nos impulsiona
a sair de nós mesmos; uma decisão
que, paradoxalmente, é o único



caminho para nos encontrarmos
realmente connosco mesmos: «Quem
quiser salvar a sua vida, perdê-la-á;
mas, quem perder a sua vida por
minha causa, há de encontrá-la. ”(Mt
16,25).

Este amor, no entanto, não consiste
numa “espécie de esforço moral
extremo (...), um grau superior de
humanismo" [6]. A novidade do
Mandamento novo "só pode vir do
dom de comunhão com Cristo, de
viver n'Ele" [7]. Portanto, ao
descobrir o mandamento novo, o
Senhor dá aos seus apóstolos o
sacramento do amor: a Eucaristia é, a
partir desse momento, o centro da
vida cristã: não estamos diante de
uma verdade teórica, mas de uma
necessidade vital [8].

«A mão de Cristo colheu-nos num
trigal: o semeador aperta na sua mão
chagada o punhado de trigo; o
sangue de Cristo banha a semente,



empapa-a. Depois, o Senhor lança ao
ar esse trigo, para que, morrendo,
seja vida e, afundando-se na terra,
seja capaz de multiplicar-se em
espigas de oiro.»[9] Somos capazes
de entregar-nos porque vivemos
empapados no sangue de Cristo, que
nos faz morrer para nós próprios
para dar frutos abundantes de
alegria e paz à nossa volta. A nossa
participação no Sacrifício de Jesus e a
nossa adoração da Sua presença real
na Eucaristia levam, sem solução de
continuidade, ao amor ao próximo.
Portanto, "quem não é fiel à missão
divina de se entregar aos outros,
ajudando-os a conhecer Cristo,
dificilmente conseguirá entender o
que é o Pão Eucarístico". E vice-
versa: "Para apreciar e amar a
Sagrada Eucaristia, é preciso
percorrer o caminho de Jesus;
sermos trigo, morrermos para nós
próprios, ressuscitarmos cheios de
vida e darmos fruto abundante: cem
por um!" [10]



Coerência eucarística

«Jesus caminha no meio de nós,
como fazia na Galileia. Passa pelas
nossas estradas, detém-Se e fixa-nos
nos olhos, sem pressa. A Sua
chamada é atraente, fascinante.»[11]
Quando nos decidimos a caminhar
ao Seu lado, viver em comunhão com
Ele, a vida ilumina-se e adquire
gradualmente uma verdadeira
"coerência eucarística" [12]: o amor e
a proximidade que recebemos d'Ele
permitem-nos dar-nos aos outros
como Ele se deu. Assim, a pessoa
descobre e expulsa pouco a pouco os
obstáculos que impedem o
crescimento da caridade de Cristo no
seu coração: a tendência ao menor
esforço no cumprimento dos
próprios deveres; o medo de se
exceder em carinho e serviço aos
outros; a falta de compreensão
perante os limites das pessoas; o
orgulho que exige o reconhecimento



das nossas boas ações pelos outros,
turvando a retidão de intenção.

S. Josemaria falava com emoção da
vida alegre daqueles que se
entregam a Cristo e perseveram
fielmente a seguir o seu
chamamento. «Esse caminho
resume-se numa única palavra:
amar. Amar é ter o coração grande,
sentir as preocupações dos que estão
à nossa volta, saber perdoar e
compreender: sacrificar-se, com
Jesus Cristo, por todas as almas»[13].
Sabemos que isso é algo que excede
as nossas capacidades. É por isso que
muitas vezes pedimos ao Senhor que
nos dê um coração que se adapte ao
seu. Assim, «Se amamos com o
coração de Cristo, aprenderemos a
servir, e defenderemos a verdade
claramente e com amor (…). Só
reproduzindo em nós a Vida de
Cristo, poderemos transmiti-la aos
outros; só experimentando a morte
do grão de trigo, poderemos



trabalhar nas entranhas da terra,
transformá-la por dentro, torná-la
fecunda” [14]. Este é o caminho da
fidelidade que, por ser um caminho
de Amor, é também um caminho de
felicidade.

[1] F. Ocáriz, Carta, 9-I-2018, n. 5

[2] S. Josemaria, Caminho, n. 774

[3] S. Josemaria, Forja, n. 875. Cf. Jr
18.6: "Como o barro nas mãos do
oleiro, assim sois vós nas minhas".

[4] Santa Teresa de Lisieux, História
de uma alma, cap. 1

[5] Cf. S. Josemaria, Entrevistas a S.
Josemaria, n. 114

[6] J. Ratzinger-Bento XVI, Jesus de
Nazaré. Da entrada em Jerusalém até



à ressurreição, Principia, Cascais,
2011

[7] Ibidem

[8] Cf. S. Josemaria, Cristo que passa,
n. 154

[9] Ibidem, n. 3

[10] Ibidem, n. 158

[11] Francisco, ex. Ap. Christus vivit
(25-III-2019), n. 277

[12] Cf. Bento XVI, Ex. Ap. 
Sacramentum caritatis (22-II-2007), n.
83

[13] Cristo que passa, n. 158

[14] Ibidem.

Paul Muller



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/caminhar-com-
cristo/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/caminhar-com-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/caminhar-com-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/caminhar-com-cristo/

	Algo grande e que seja amor (11): Caminhar com Cristo até à plenitude do Amor

