
opusdei.org

Bula de proclamação
do Jubileu de 2025
‘Spes non confundit’

Bula de proclamação do Jubileu
Ordinário do ano 2025,
entitulada ‘Spes non confundit’,
(‘a esperança não engana’ (Rm
5, 5) oferece-nos uma profunda
reflexão sobre a importância
espiritual do jubileu e a
preparação necessária para este
tempo de graça.

21/05/2024



1. «Spes non confundit – a esperança
não engana» (Rm 5, 5). Sob o sinal da
esperança, o apóstolo Paulo infunde
coragem à comunidade cristã de
Roma. A esperança é também a
mensagem central do próximo
Jubileu, que, segundo uma antiga
tradição, o Papa proclama de vinte e
cinco em vinte e cinco anos. Penso
em todos os peregrinos de esperança,
que chegarão a Roma para viver o
Ano Santo e em quantos, não
podendo vir à Cidade dos apóstolos
Pedro e Paulo, vão celebrá-lo nas
Igrejas particulares. Possa ser, para
todos, um momento de encontro vivo
e pessoal com o Senhor Jesus, «porta»
de salvação (cf. Jo 10, 7.9); com Ele,
que a Igreja tem por missão anunciar
sempre, em toda a parte e a todos,
como sendo a «nossa esperança» (1
Tm 1, 1).

Todos esperam. No coração de cada
pessoa, encerra-se a esperança como
desejo e expetativa do bem, apesar



de não saber o que trará consigo o
amanhã. Porém, esta
imprevisibilidade do futuro faz
surgir sentimentos por vezes
contrapostos: desde a confiança ao
medo, da serenidade ao desânimo, da
certeza à dúvida. Muitas vezes
encontramos pessoas desanimadas
que olham, com ceticismo e
pessimismo, para o futuro como se
nada lhes pudesse proporcionar
felicidade. Que o Jubileu seja, para
todos, ocasião de reanimar a
esperança! A Palavra de Deus ajuda-
nos a encontrar as razões para isso.
Deixemo-nos guiar pelo que o
apóstolo Paulo escreve precisamente
aos cristãos de Roma.

Uma Palavra de esperança

2. «Uma vez que fomos justificados
pela fé, estamos em paz com Deus
por Nosso Senhor Jesus Cristo. Por
Ele tivemos acesso, na fé, a esta graça
na qual nos encontramos



firmemente e nos gloriamos, na
esperança da glória de Deus (…). Ora
a esperança não engana, porque o
amor de Deus foi derramado nos
nossos corações pelo Espírito Santo
que nos foi dado» (Rm 5, 1-2.5). São
Paulo oferece-nos aqui vários pontos
de reflexão. Sabemos que a Carta aos
Romanos assinala uma passagem
decisiva na sua atividade
evangelizadora. Até então,
desenvolveu-a na zona oriental do
Império; agora espera-o Roma com
tudo o que esta representa aos olhos
do mundo: um grande desafio, que
há de enfrentar em nome do anúncio
do Evangelho, que não conhece
barreiras nem fronteiras. A Igreja de
Roma não foi fundada por Paulo,
mas este sente um vivo desejo de lá
chegar logo que possível, para levar a
todos o Evangelho de Jesus Cristo,
morto e ressuscitado, como anúncio
da esperança que realiza as
promessas, introduz na glória e não



desilude porque está fundada no
amor.

3. Com efeito, a esperança nasce do
amor e funda-se no amor que brota
do Coração de Jesus trespassado na
cruz: «Se de facto, quando éramos
inimigos de Deus, fomos
reconciliados com Ele pela morte de
seu Filho, com muito mais razão,
uma vez reconciliados, havemos de
ser salvos pela sua vida» (Rm 5, 10). E
a sua vida manifesta-se na nossa vida
de fé, que começa com o Batismo,
desenvolve-se na docilidade à graça
de Deus e é por isso animada pela
esperança, sempre renovada e
tornada inabalável pela ação do
Espírito Santo.

Na verdade, é o Espírito Santo, com a
sua presença perene no caminho da
Igreja, que irradia nos crentes a luz
da esperança: mantém-na acesa
como uma tocha que nunca se apaga,
para dar apoio e vigor à nossa vida.



Com efeito a esperança cristã não
engana nem desilude, porque está
fundada na certeza de que nada e
ninguém poderá jamais separar-nos
do amor divino: «Quem poderá
separar-nos do amor de Cristo? A
tribulação, a angústia, a perseguição,
a fome, a nudez, o perigo, a espada?
(…) Mas em tudo isso saímos mais do
que vencedores graças Àquele que
nos amou. Estou convencido de que
nem a morte nem a vida, nem os
anjos nem os principados, nem o
presente nem o futuro, nem as
potestades, nem a altura nem o
abismo, nem qualquer outra criatura
poderá separar-nos do amor de Deus,
que está em Cristo Jesus, Senhor
nosso» ( Rm 8, 35.37-39). Por isso
mesmo esta esperança não cede nas
dificuldades: funda-se na fé e é
alimentada pela caridade,
permitindo assim avançar na vida. A
propósito escreve Santo Agostinho:
«Em qualquer modo de vida, não se
pode passar sem estas três



propensões da alma: crer, esperar,
amar». [1]

4. São Paulo é muito realista. Sabe
que a vida é feita de alegrias e
sofrimentos, que o amor é posto à
prova quando aumentam as
dificuldades e a esperança parece
desmoronar-se diante do sofrimento.
E, no entanto, escreve: «Gloriamo-
nos também das tribulações, sabendo
que a tribulação produz a paciência,
a paciência a firmeza, e a firmeza a
esperança» (Rm 5, 3-4). Para o
Apóstolo, a tribulação e o sofrimento
são as condições típicas de todos
aqueles que anunciam o Evangelho
em contextos de incompreensão e
perseguição (cf. 2 Cor 6, 3-10). Mas
em tais situações, através da
escuridão, vislumbra-se uma luz:
descobre-se que a evangelização é
sustentada pela força que brota da
cruz e da ressurreição de Cristo. Isto
faz crescer uma virtude, que é
parente próxima da esperança: a 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftn1


paciência. Habituamo-nos a querer
tudo e agora, num mundo onde a
pressa se tornou uma constante. Já
não há tempo para nos encontrarmos
e, com frequência, as próprias
famílias sentem dificuldade para se
reunir e falar calmamente. A
paciência foi posta em fuga pela
pressa, causando grave dano às
pessoas; com efeito sobrevêm a
intolerância, o nervosismo e, por
vezes, a violência gratuita, gerando
insatisfação e isolamento.

Além disso, na era da internet, onde o
espaço e o tempo são suplantados
pelo «aqui e agora», a paciência
deixou de ser de casa. Se ainda
fôssemos capazes de admirar a
criação, poderíamos compreender
como é decisiva a paciência. Esperar
a alternância das estações com os
seus frutos; observar a vida dos
animais e os ciclos do respetivo
desenvolvimento; ter os olhos
simples de São Francisco, que no seu 



Cântico das Criaturas, escrito
precisamente há 800 anos, sentia a
criação como uma grande família,
chamando «irmão» ao sol e, à lua,
«irmã». [2] Redescobrir a paciência
faz bem a nós próprios e aos outros.
Frequentemente São Paulo recorre à
paciência para sublinhar a
importância da perseverança e da
confiança naquilo que nos foi
prometido por Deus, mas sobretudo
testemunha que Deus é paciente
connosco: Ele, que é «o Deus da
paciência e da consolação» ( Rm 15,
5). A paciência – fruto também ela do
Espírito Santo – mantém viva a
esperança e consolida-a como
virtude e estilo de vida. Por isso,
aprendamos a pedir muitas vezes a
graça da paciência, que é filha da
esperança e, ao mesmo tempo, seu
suporte.

Um caminho de esperança

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftn2


5. Deste entrelaçamento de
esperança e paciência, resulta claro
que a vida cristã é um caminho, que
precisa também de momentos fortes
para nutrir e robustecer a esperança,
insubstituível companheira que
permite vislumbrar a meta: o
encontro com o Senhor Jesus. Apraz-
me pensar que um percurso de
graça, animado pela espiritualidade
popular, tenha antecedido a
proclamação do primeiro Jubileu em
1300. Com efeito, não podemos
esquecer as diversas formas através
das quais se derramou com
abundância a graça do perdão sobre
o santo Povo fiel de Deus.
Recordemos, por exemplo, o grande
«perdão» que São Celestino V quis
conceder a quantos iam à Basílica de
Santa Maria de Collemaggio, em
Áquila, nos dias 28 e 29 de agosto de
1294, seis anos antes do Papa
Bonifácio VIII instituir o Ano Santo.
Por isso, a Igreja já tinha a
experiência da graça jubilar da



misericórdia.E antes ainda, em 1216,
o Papa Honório III acolhera a súplica
de São Francisco, que pedia a
indulgência para quantos tivessem
visitado a Porciúncula nos dois
primeiros dias de agosto. O mesmo se
pode dizer da peregrinação a
Santiago de Compostela: de facto, o
Papa Calisto II, em 1122, concedeu
que se celebrasse o Jubileu naquele
Santuário sempre que a festa do
apóstolo Tiago calhasse num
domingo. É bom que continue esta
modalidade «generalizada» de
celebrações jubilares, de modo que a
força do perdão de Deus sustente e
acompanhe o caminho das
comunidades e das pessoas.

Não é por acaso que a peregrinação
representa um elemento
fundamental de todo o evento
jubilar. Pôr-se a caminho é típico de
quem anda à procura do sentido da
vida. A peregrinação a pé favorece
muito a redescoberta do valor do



silêncio, do esforço, da
essencialidade. Também no próximo
ano, os peregrinos de esperança não
deixarão de percorrer caminhos
antigos e modernos para viver
intensamente a experiência jubilar.
Além disso, na própria cidade de
Roma, haverá itinerários de fé que se
juntarão aos tradicionais das
catacumbas e das Sete Igrejas.
Deslocar-se dum país ao outro como
se as fronteiras estivessem
superadas, passar duma cidade a
outra contemplando a criação e as
obras de arte, permitirá acumular
experiências e culturas diferentes e
levar dentro de si, harmonizada pela
oração, a beleza que faz agradecer a
Deus as maravilhas que Ele
realizou.As igrejas jubilares, ao longo
dos percursos e em Roma, poderão
ser oásis de espiritualidade onde é
possível restaurar o caminho da fé e
dessedentar-se nas fontes da
esperança, a começar pelo
sacramento da Reconciliação, ponto



de partida insubstituível dum
verdadeiro caminho de conversão.
Nas Igrejas particulares, deve ser
dada uma atenção especial à
preparação dos sacerdotes e dos fiéis
para as Confissões e para o acesso a
este sacramento na sua forma
individual.

Aos fiéis das Igrejas Orientais,
sobretudo àqueles que já estão em
plena comunhão com o Sucessor de
Pedro, quero dirigir um convite
particular a cumprir esta
peregrinação. Eles que tanto
sofreram, muitas vezes até à morte,
pela sua fidelidade a Cristo e à Igreja,
hão de sentir-se particularmente
bem-vindos a Roma, que também é
Mãe para eles e conserva tantas
memórias da sua presença. A Igreja
Católica, que está enriquecida pelas
suas liturgias muito antigas e pela
teologia e espiritualidade dos Padres,
monges e teólogos, quer exprimir
simbolicamente o acolhimento deles



e dos irmãos e irmãs ortodoxos, num
tempo em que vivem já a
peregrinação da Via-Sacra, sendo
muitas vezes obrigados a deixar as
suas terras de origem, as suas terras
santas, donde a violência e a
instabilidade os expulsam rumo a
países mais seguros. Para eles, a
experiência de ser amados pela
Igreja, que não os abandonará mas
há de acompanhá-los para onde quer
que forem, torna ainda mais forte o
sinal do Jubileu.

6. O Ano Santo de 2025 está em
continuidade com os anteriores
eventos de graça. No último Jubileu
ordinário, atravessou-se o limiar dos
dois mil anos do nascimento de Jesus
Cristo. Em seguida, no dia 13 de
março de 2015, proclamei um Jubileu
extraordinário com o objetivo de
manifestar e permitir encontrar o
«Rosto da misericórdia» de Deus, [3]
anúncio central do Evangelho para
toda a pessoa e em cada época. Agora

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftn3


chegou o momento dum novo
Jubileu, em que se abre novamente
de par em par a Porta Santa para
oferecer a experiência viva do amor
de Deus, que desperta no coração a
esperança segura da salvação em
Cristo. Ao mesmo tempo, este Ano
Santo orientará o caminho rumo a
outra data fundamental para todos
os cristãos: de facto, em 2033,
celebrar-se-ão os dois mil anos da
Redenção, realizada por meio da
paixão, morte e ressurreição do
Senhor Jesus. Abre-se, assim, diante
de nós um percurso marcado por
grandes etapas, nas quais a graça de
Deus precede e acompanha o povo
que caminha zeloso na fé, diligente
na caridade e perseverante na
esperança (cf. 1 Ts 1, 3).

Sustentado por tão longa tradição e
certo de que este Ano Jubilar poderá
ser, para toda a Igreja, uma intensa
experiência de graça e de esperança,
estabeleço que a Porta Santa da



Basílica de São Pedro, no Vaticano,
seja aberta a 24 de dezembro do
corrente ano de 2024, iniciando-se
assim o Jubileu Ordinário. No
domingo seguinte, 29 de dezembro
de 2024, abrirei a Porta Santa da
minha catedral de São João de
Latrão, que celebrará, no dia 9 de
novembro deste ano, 1700 anos da
sua dedicação. Posteriormente, no
dia 1 de janeiro de 2025, Solenidade
de Santa Maria Mãe de Deus, será
aberta a Porta Santa da Basílica
Papal de Santa Maria Maior. Por fim,
no domingo 5 de janeiro de 2025,
será aberta a Porta Santa da Basílica
Papal de São Paulo Fora dos Muros.
Estas últimas três Portas Santas serão
fechadas no domingo 28 de
dezembro do mesmo ano.

Estabeleço ainda que, no domingo 29
de dezembro de 2024, em todas as
catedrais e concatedrais, os Bispos
diocesanos celebrem a Santa Missa
como abertura solene do Ano Jubilar,



segundo o Ritual que será preparado
para a ocasião. Quanto à celebração
na igreja concatedral, o Bispo poderá
ser substituído por um Delegado,
propositadamente designado. A
peregrinação, desde a igreja
escolhida para a concentração até à
catedral, seja o sinal do caminho de
esperança que, iluminado pela
Palavra de Deus, une os crentes.
Durante o percurso, leiam-se
algumas passagens deste Documento
e anuncie-se ao povo a Indulgência
Jubilar, que poderá ser obtida
segundo as prescrições contidas no
mesmo Ritual para a celebração do
Jubileu nas Igrejas particulares.
Durante o Ano Santo, que terminará
nas Igrejas particulares no domingo
28 de dezembro de 2025, zele-se para
que o Povo de Deus possa acolher,
com plena participação, tanto o
anúncio de esperança da graça de
Deus, como os sinais que atestam a
sua eficácia.



O Jubileu Ordinário terminará com o
encerramento da Porta Santa da
Basílica Papal de São Pedro, no
Vaticano, na solenidade da Epifania
do Senhor, dia 6 de janeiro de 2026.
Que a luz da esperança cristã chegue
a cada pessoa, como mensagem do
amor de Deus dirigida a todos. E que
a Igreja seja testemunha fiel deste
anúncio em todas as partes do
mundo.

Sinais de esperança

7. Além de beber a esperança na
graça de Deus, somos também
chamados a descobri-la nos sinais
dos tempos, que o Senhor oferece.
Como afirma o Concílio Vaticano II,
«é dever da Igreja investigar a todo o
momento os sinais dos tempos, e
interpretá-los à luz do Evangelho;
para que assim possa responder, de
modo adaptado em cada geração, às
eternas perguntas dos homens
acerca do sentido da vida presente e



da futura, e da relação entre ambas».
[4] Por isso, para não cair na
tentação de nos considerarmos
subjugados pelo mal e pela violência,
é necessário prestar atenção a tanto
bem que existe no mundo. Porém, os
sinais dos tempos, que contêm o
anélito do coração humano, carecido
da presença salvífica de Deus, pedem
para ser transformados em sinais de
esperança.

8. Que o primeiro sinal de esperança
se traduza em paz para o mundo,
mais uma vez imerso na tragédia da 
guerra. Esquecida dos dramas do
passado, a humanidade encontra-se
de novo submetida a uma difícil
prova que vê muitas populações
oprimidas pela brutalidade da
violência. Faltará ainda a esses povos
algo que não tenham já sofrido?
Como é possível que o seu
desesperado grito de ajuda não
impulsione os responsáveis das
Nações a querer pôr fim aos

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftn4


demasiados conflitos regionais,
cientes das consequências que daí
podem derivar a nível mundial? Será
excessivo sonhar que as armas se
calem e deixem de difundir
destruição e morte? O Jubileu
recorde que serão «chamados filhos
de Deus» todos aqueles que se fazem
«obreiros de paz» (Mt 5, 9). A
necessidade da paz interpela a todos
e impõe a prossecução de projetos
concretos. Que não falte o empenho
da diplomacia para se construírem,
de forma corajosa e criativa, espaços
de negociação em vista duma paz
duradoura.

9. Olhar para o futuro com esperança
equivale a ter também uma visão da
vida carregada de entusiasmo para
transmitir. Infelizmente, em muitas
situações, temos de constatar que
falta esta perspetiva. A primeira
consequência é a perda do desejo de
transmitir a vida. Por causa dos
ritmos frenéticos da vida, dos receios



face ao futuro, da falta de garantias
laborais e de adequada proteção
social, de modelos sociais ditados
mais pela procura do lucro do que
pelo cuidado das relações humanas,
assiste-se em vários países a uma
preocupante queda da natalidade. Já
noutros contextos, «culpar o
incremento demográfico em vez do
consumismo exacerbado e seletivo
de alguns é uma forma de não
enfrentar os problemas». [5]

A abertura à vida, com uma
maternidade e uma paternidade
responsáveis, é o projeto que o
Criador inscreveu no coração e no
corpo dos homens e das mulheres,
uma missão que o Senhor confia aos
cônjuges e ao seu amor. Além do
empenho legislativo dos Estados, é
urgente que não lhes falte o apoio
convicto das comunidades crentes e
da inteira comunidade civil em todas
as suas componentes, porque o 
desejo dos jovens de gerar novos

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftn5


filhos e filhas, como fruto da
fecundidade do seu amor, dá futuro a
toda a sociedade e é uma questão de
esperança: depende da esperança e
gera esperança.

Por isso, a comunidade cristã não
pode ficar atrás de ninguém no apoio
à necessidade duma aliança social
em prol da esperança, que seja
inclusiva e não ideológica, e trabalhe
por um futuro marcado pelo sorriso
de tantos meninos e meninas que,
em muitas partes do mundo, venham
encher os demasiados berços vazios.
Todos, na realidade, sentem a
necessidade de recuperar a alegria
de viver, porque o ser humano,
criado à imagem e semelhança de
Deus (cf. Gn 1, 26), não pode
contentar-se com sobreviver ou ir
vivendo nem conformar-se com o
tempo presente, satisfazendo-se com
realidades apenas materiais. Isto
fecha-nos no individualismo e corrói
a esperança, gerando uma tristeza



que se aninha no coração, tornando-
nos amargos e impacientes.

10. No Ano Jubilar, seremos
chamados a ser sinais palpáveis de
esperança para muitos irmãos e
irmãs que vivem em condições de
dificuldade. Penso nos presos que,
privados de liberdade, além da
dureza da reclusão, experimentam
dia a dia o vazio afetivo, as restrições
impostas e, em não poucos casos, a
falta de respeito. Proponho aos
Governos que, no Ano Jubilar,
tomem iniciativas que lhes restituam
esperança: formas de amnistia ou de
perdão da pena, que ajudem as
pessoas a recuperar a confiança em
si mesmas e na sociedade; percursos
de reinserção na comunidade, aos
quais corresponda um compromisso
concreto de cumprir as leis.

Trata-se de um apelo antigo que,
provindo da Palavra de Deus,
permanece com todo o seu valor



sapiencial ao invocar atos de
clemência e libertação que permitam
recomeçar: «Santificareis o
quinquagésimo ano, proclamando na
vossa terra a libertação de todos os
que a habitam» ( Lv 25, 10). O que
está estabelecido na Lei mosaica é
retomado pelo profeta Isaías: «O
Senhor (…) enviou-me para levar a
boa-nova aos que sofrem, para curar
os desesperados, para anunciar a
libertação aos exilados e a liberdade
aos prisioneiros, para proclamar um
ano da graça do Senhor» ( Is 61, 1-2).
São palavras que Jesus fez suas no
início do seu ministério, declarando
em Si mesmo o cumprimento do
«ano favorável da parte do Senhor» ( 
Lc 4, 19). Em todos os cantos da terra,
os crentes, especialmente os
Pastores, façam-se intérpretes destes
pedidos, formando uma só voz que
peça corajosamente condições dignas
para quem está recluso, respeito
pelos direitos humanos e sobretudo a
abolição da pena de morte, uma



medida inadmissível para a fé cristã
que aniquila qualquer esperança de
perdão e renovação. [6] A fim de
oferecer aos presos um sinal
concreto de proximidade, eu mesmo
desejo abrir uma Porta Santa numa
prisão, para que seja para eles um
símbolo que os convida a olhar o
futuro com esperança e renovado
compromisso de vida.

11. Sinais de esperança hão de ser
oferecidos aos doentes, que se
encontram em casa ou no hospital.
Que os seus sofrimentos encontrem
alívio na proximidade de pessoas
que os visitem e no carinho que
recebem! As obras de misericórdia
são também obras de esperança, que
despertam nos corações sentimentos
de gratidão. E que a gratidão chegue
a todos os profissionais de saúde que,
em condições tantas vezes difíceis,
desempenham a sua missão com
solícito cuidado pelas pessoas
doentes e mais frágeis.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftn6


Oxalá não falte a atenção inclusiva
por todos aqueles que, encontrando-
se em condições de vida
particularmente extenuantes,
experimentam a sua própria
fragilidade, de modo especial se
sofrem de patologias ou deficiências
que limitam fortemente a autonomia
pessoal. O cuidado para com eles é
um hino à dignidade humana, um
canto de esperança que exige a
sincronização de toda a sociedade.

12. E de sinais de esperança também
têm necessidade aqueles que, em si
mesmos, a representam: os jovens.
Muitas vezes, infelizmente, veem
desmoronar-se os seus sonhos. Não
os podemos dececionar: o futuro
funda-se no seu entusiasmo. Como é
belo vê-los irradiar energia, por
exemplo, quando voluntariamente
arregaçam as mangas e se
comprometem nas situações de
calamidade e mal-estar social! Já é
triste ver jovens sem esperança; se



bem que se torna inevitável viver o
presente na melancolia e no tédio
quando o futuro é incerto e
impermeável aos sonhos, o estudo
não oferece saídas e a falta de
emprego ou dum trabalho
suficientemente estável corre o risco
de suprimir os desejos. A ilusão das
drogas, o risco da transgressão e a
busca do efémero criam nos jovens,
mais do que nos outros, confusão e
escondem-lhes a beleza e o sentido
da vida, fazendo-os escorregar para
abismos escuros e impelindo-os a
gestos autodestrutivos. Por isso, que
o Jubileu seja, na Igreja, ocasião para
um impulso a favor deles: com
renovada paixão, cuidemos dos
adolescentes, dos estudantes, dos
namorados, das gerações jovens!
Mantenhamo-nos próximo dos
jovens, alegria e esperança da Igreja
e do mundo!

13. Não poderão faltar sinais de
esperança em relação aos migrantes,



que deixam a sua terra à procura
duma vida melhor para si próprios e
suas famílias. Que as suas
expetativas não sejam frustradas por
preconceitos e isolamentos! Ao
acolhimento, que no respeito pela
sua dignidade abre os braços a cada
um deles, junte-se a
responsabilidade, de modo que a
ninguém seja negado o direito de
construir um futuro melhor. A tantos
exilados, deslocados e refugiados que,
por acontecimentos internacionais
controversos, são forçados a fugir
para evitar guerras, violência e
discriminação, sejam garantidos a
segurança e o acesso ao trabalho e à
instrução, instrumentos necessários
para a sua inserção no novo contexto
social.

Possa a comunidade cristã estar
sempre pronta a defender os direitos
dos mais débeis. Generosamente
abra de par em par as portas do
acolhimento, para que nunca falte a



ninguém a esperança duma vida
melhor. Ressoe nos corações a
Palavra do Senhor que, na grande
parábola do juízo final, disse: «Era
estrangeiro e acolhestes-me», porque
«sempre que fizestes isto a um destes
meus irmãos mais pequeninos, a
mim mesmo o fizestes» (Mt 25,
35.40).

14. Sinais de esperança merecem-nos
os idosos, que muitas vezes
experimentam a solidão e o
sentimento de abandono. Valorizar o
tesouro que eles são, a sua
experiência de vida, a sabedoria que
trazem consigo e o contributo que
podem dar, é um empenho da
comunidade cristã e da sociedade
civil, chamadas a trabalhar em
conjunto em prol da aliança entre as
gerações.

Dirijo um pensamento particular aos 
avôs e às avós, que representam a
transmissão da fé e da sabedoria de



vida às gerações mais jovens. Sejam
amparados pela gratidão dos filhos e
pelo amor dos netos, que neles
encontram as suas raízes,
compreensão e estímulo.

15. E sentidamente, invoco a
esperança para os milhares de
milhões de pobres, a quem muitas
vezes falta o necessário para viver.
Face à sucessão de renovadas vagas
de empobrecimento, corre-se o risco
de nos habituarmos e resignarmos.
Mas não podemos desviar o olhar de
situações tão dramáticas, que se
veem já por todo o lado, e não
apenas em certas zonas do mundo.
Todos os dias encontramos pessoas
pobres ou empobrecidas e, por vezes,
podem ser nossas vizinhas de casa.
Frequentemente, não têm uma
habitação nem alimentação
suficiente para o dia. Sofrem a
exclusão e a indiferença de muitos. É
escandaloso que, num mundo dotado
de enormes recursos destinados em



grande parte para armas, os pobres
sejam «a maioria (…), milhares de
milhões de pessoas. Hoje são
mencionados nos debates políticos e
económicos internacionais, mas com
frequência parece que os seus
problemas se coloquem como um
apêndice, como uma questão que se
acrescenta quase por obrigação ou
perifericamente, quando não são
considerados meros danos colaterais.
Com efeito, na hora da
implementação concreta,
permanecem frequentemente no
último lugar». [7] Não esqueçamos:
os pobres são quase sempre vítimas,
não os culpados.

Apelos em favor da esperança

16. Fazendo ecoar a palavra antiga
dos profetas, o Jubileu lembra que os 
bens da terra se destinam a todos, e
não a poucos privilegiados. É preciso
que seja generoso quem possui
riquezas, reconhecendo o rosto dos

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftn7


irmãos em necessidade. Penso de
modo particular naqueles que
carecem de água e alimentação: a
fome é uma chaga escandalosa no
corpo da nossa humanidade, e
convida todos a um rebate de
consciência. Renovo o apelo para
que, «com o dinheiro usado em
armas e noutras despesas militares,
constituamos um Fundo global para
acabar de vez com a fome e para o
desenvolvimento dos países mais
pobres, a fim de que os seus
habitantes não recorram a soluções
violentas ou enganadoras, nem
precisem de abandonar os seus
países à procura duma vida mais
digna». [8]

Outro convite premente que desejo
fazer, tendo em vista o Ano Jubilar,
destina-se às nações mais ricas, para
que reconheçam a gravidade de
muitas decisões tomadas e
estabeleçam o perdão das dívidas dos
países que nunca poderão pagá-las.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftn8


Mais do que magnanimidade, é uma
questão de justiça, agravada hoje por
uma nova forma de desigualdade de
que se vai tomando consciência:
«Com efeito, há uma verdadeira
“dívida ecológica”, particularmente
entre o Norte e o Sul, ligada a
desequilíbrios comerciais com
consequências no âmbito ecológico e
com o uso desproporcionado dos
recursos naturais efetuado
historicamente por alguns países». 
[9] Como ensina a Sagrada Escritura,
a terra pertence a Deus e todos nós
vivemos nela como «estrangeiros e
hóspedes» ( Lv 25, 23). Se queremos
verdadeiramente preparar no
mundo a senda da paz, empenhemo-
nos em remediar as causas remotas
das injustiças, reformulemos as
dívidas injustas e insolventes,
saciemos os famintos.

17. Durante o próximo Jubileu,
ocorrerá um aniversário muito
significativo para todos os cristãos:

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftn9


completar-se-ão 1700 anos da
celebração do primeiro grande
Concílio ecuménico, o de Niceia. É
bom lembrar que já em diversas
ocasiões, desde os tempos
apostólicos, os Pastores se reuniram
em assembleia com a finalidade de
tratar temáticas doutrinais e
questões disciplinares. Nos primeiros
séculos da fé, multiplicaram-se os
Sínodos tanto no Oriente como no
Ocidente cristão, mostrando como
era importante guardar a unidade do
Povo de Deus e o anúncio fiel do
Evangelho. O Ano Jubilar poderá ser
uma importante oportunidade para
tornar concreto este modo sinodal,
que hoje a comunidade cristã sente
como expressão cada vez mais
necessária para melhor
corresponder à urgência da
evangelização: todos os batizados,
cada qual com o próprio carisma e
ministério, se sintam
corresponsáveis pela mesma a fim de
que muitos sinais de esperança deem



testemunho da presença de Deus no
mundo.

O Concílio de Niceia teve a missão de
preservar a unidade, então
seriamente ameaçada pela negação
da plena divindade de Jesus Cristo e
da sua igualdade com o Pai.
Estiveram presentes cerca de
trezentos Bispos que, convocados sob
impulso do imperador Constantino
em 20 de maio de 325, se reuniram
no palácio imperial. Depois de vários
debates, todos, com a graça do
Espírito, se reconheceram no
Símbolo de fé que ainda hoje
professamos no Celebração
Eucarística dominical. Os Padres
conciliares quiseram iniciar aquele
Símbolo empregando pela primeira
vez a expressão «Nós cremos», [10]
testemunhando que, naquele «Nós»,
todas as Igrejas se encontravam em
comunhão e todos os cristãos
professavam a mesma fé.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftn10


O Concílio de Niceia é um marco
miliário na história da Igreja. O
aniversário da sua realização
convida os cristãos a unirem-se no
louvor e agradecimento à Santíssima
Trindade e, em particular, a Jesus
Cristo, o Filho de Deus,
«consubstancial ao Pai», [11] que nos
revelou este mistério de amor. Mas
Niceia constitui também um convite
a todas as Igrejas e Comunidades
eclesiais para avançarem rumo à
unidade visível, não se cansando de
procurar formas apropriadas para
corresponder plenamente à oração
de Jesus: «Que todos sejam um só,
como Tu, Pai, estás em mim e Eu em
ti; para que assim eles estejam em
Nós e o mundo creia que Tu me
enviaste» ( Jo 17, 21).

No Concílio de Niceia, tratou-se
também da data da Páscoa. A este
respeito, ainda hoje existem posições
diferentes, que impedem de celebrar,
no mesmo dia, o evento fundante da

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftn11


fé. Por uma circunstância
providencial, isso acontecerá
precisamente no ano de 2025. Seja
isto um apelo a todos os cristãos do
Oriente e do Ocidente para darem
resolutamente um passo rumo à
unidade em torno duma data comum
para a Páscoa. Vale a pena recordar
que muitos desconhecem as diatribes
do passado e não entendem como
possam subsistir divisões a tal
propósito.

Ancorados na esperança

18. A esperança forma, juntamente
com a fé e a caridade, o tríptico das
«virtudes teologais», que exprimem a
essência da vida cristã (cf. 1 Cor 13,
13; 1 Ts 1, 3). No dinamismo
indivisível das três, a esperança é a
virtude que imprime, por assim
dizer, a orientação, indicando a
direção e a finalidade da existência
crente. Por isso, o apóstolo Paulo
convida-nos a ser «alegres na



esperança, pacientes na tribulação,
perseverantes na oração» (Rm 12,
12). Assim deve ser; precisamos de
transbordar de esperança (cf. Rm 15,
13) para testemunhar de modo
credível e atraente a fé e o amor que
trazemos no coração; para que a fé
seja jubilosa, a caridade entusiasta;
para que cada um seja capaz de
oferecer ao menos um sorriso, um
gesto de amizade, um olhar fraterno,
uma escuta sincera, um serviço
gratuito, sabendo que, no Espírito de
Jesus, isso pode tornar-se uma
semente fecunda de esperança para
quem o recebe. Mas qual é o
fundamento da nossa esperança?
Para o compreender, é bom deter-
nos nas razões da nossa esperança
(cf. 1 Ped 3, 15).

19. «Creio na vida eterna»: [12] assim
professa a nossa fé, e a esperança
cristã encontra nestas palavras um
ponto fundamental de apoio. De
facto, «é a virtude teologal pela qual

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftn12


desejamos (…) a vida eterna como
nossa felicidade». [13] O Concílio
Ecuménico Vaticano II afirma: «Se
faltam o fundamento divino e a
esperança da vida eterna, a
dignidade humana é gravemente
lesada, como tantas vezes se verifica
nos nossos dias, e os enigmas da vida
e da morte, do pecado e da dor ficam
sem solução, o que frequentemente
leva os homens ao desespero». [14]
Enquanto, em virtude da esperança
na qual fomos salvos, vendo passar o
tempo, temos a certeza que a história
da humanidade e a de cada um de
nós não correm para uma meta sem
saída nem para um abismo escuro,
mas estão orientadas para o encontro
com o Senhor da glória. Por isso
vivemos na expetativa do seu
regresso e na esperança de vivermos
n’Ele para sempre: é com este
espírito que fazemos nossa aquela
comovente invocação dos primeiros
cristãos com que termina a Sagrada

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftn13
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftn14


Escritura: «Vem, Senhor Jesus!» ( Ap
22, 20).

20. Jesus morto e ressuscitado é o
coração da nossa fé. São Paulo, ao
enunciar este conteúdo em poucas
palavras (usa só quatro verbos),
transmite-nos o «núcleo» da nossa
esperança. «Transmiti-vos, em
primeiro lugar, o que eu próprio
recebi: Cristo morreu pelos nossos
pecados, segundo as Escrituras; foi
sepultado e ressuscitou ao terceiro
dia, segundo as Escrituras; apareceu
a Cefas e depois aos Doze» ( 1 Cor 15,
3-5). Cristo morreu, foi sepultado,
ressuscitou, apareceu. Por nós,
passou através do drama da morte. O
amor do Pai ressuscitou-O na força
do Espírito, fazendo da sua
humanidade as primícias da
eternidade para a nossa salvação. A
esperança cristã consiste
precisamente nisto: face à morte
onde tudo parece acabar, através de
Cristo e da sua graça que nos foi



comunicadano Batismo, recebe-se a
certeza de que «a vida não acaba,
apenas se transforma», [15] para
sempre. Com efeito, sepultados
juntamente com Cristo no Batismo,
recebemos n’Ele, ressuscitado, o dom
duma vida nova, que derruba o muro
da morte, fazendo dela uma
passagem para a eternidade.

E se diante da morte, dolorosa
separação que nos obriga a deixar os
nossos entes queridos, não é possível
qualquer retórica, o Jubileu oferecer-
nos-á a oportunidade de descobrir,
com imensa gratidão, o dom daquela
vida nova recebida no Batismo,
capaz de transfigurar o seu drama. É
significativo repensar, no contexto
jubilar, como este mistério foi
compreendido desde os primeiros
séculos da fé. Durante muito tempo,
por exemplo, os cristãos construíram
a pia batismal em forma octogonal, e
ainda hoje podemos admirar muitos
batistérios antigos que mantêm esta

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftn15


forma, como em São João de Latrão
na cidade de Roma. Indica que, na
fonte batismal, se inaugura o oitavo
dia, isto é o da ressurreição, o dia que
ultrapassa o ritmo habitual, marcado
pela cadência semanal, abrindo
assim o ciclo do tempo à dimensão
da eternidade, à vida que dura para
sempre: esta é a meta para a qual
tendemos na nossa peregrinação
terrena (cf. Rm 6, 22).

O testemunho mais convincente
desta esperança é-nos oferecido
pelos mártires que, firmes na fé em
Cristo ressuscitado, foram capazes de
renunciar à própria vida da terra
para não trair o seu Senhor. Temo-los
em todas as épocas e são numerosos
– e talvez mais do que nunca nos
nossos dias – como confessores da
vida que não tem fim. Precisamos de
conservar o seu testemunho para
tornar fecunda a nossa esperança.



Estes mártires, pertencentes às
diferentes tradições cristãs, são
também sementes de unidade,
porque exprimem o ecumenismo do
sangue. Durante o Jubileu desejo
ardentemente que não falte uma
celebração ecuménica para
evidenciar a riqueza do testemunho
destes Mártires.

21. Então, que será de nós depois da
morte? Com Jesus, além deste limiar,
há a vida eterna, que consiste na
plena comunhão com Deus, na
contemplação e participação do seu
amor infinito. Tudo o que agora
vivemos na esperança, vê-lo-emos
então na realidade. A propósito,
escreveu Santo Agostinho: «Quando
me unir a Vós com todo o meu ser,
não existirá para mim em lado algum
dor e tristeza. A minha vida será uma
vida verdadeira, totalmente cheia de
Vós». [16] Então, o que caraterizará
tal plenitude de comunhão? O ser
feliz. A felicidade é a vocação do ser

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftn16


humano, uma meta que diz respeito
a todos.

Mas, o que é a felicidade? Que
felicidade esperamos e desejamos?
Não uma alegria passageira, uma
satisfação efémera que, uma vez
alcançada, volta sempre a pedir
mais, numa espiral de avidez em que
o espírito humano nunca se encontra
saciado, antes sente-se cada vez mais
vazio. Precisamos duma felicidade
que se cumpra definitivamente
naquilo que nos realiza, ou seja, no
amor, para se poder dizer já agora:
sou amado, logo existo; e existirei
para sempre no Amor que não
desilude e do qual nada e ninguém
me poderá separar. Recordemos
ainda as palavras do Apóstolo:
«Estou convencido de que nem a
morte nem a vida, nem os anjos nem
os principados, nem o presente nem
o futuro, nem as potestades, nem a
altura nem o abismo, nem qualquer
outra criatura poderá separar-nos do



amor de Deus, que está em Cristo
Jesus, Senhor nosso» (Rm 8, 38-39).

22. Outra realidade ligada à vida
eterna é o juízo de Deus, quer no
termo da nossa existência quer no
fim dos tempos. Muitas vezes a arte
tentou representá-lo – pensemos na
obra-prima de Michelangelo, na
Capela Sistina –, atendo-se à
conceção teológica da época e
transmitindo um sentimento de
temor a quem o observa. Se é justo
preparar-se com viva consciência e
seriedade para o momento que
recapitula a existência, ao mesmo
tempo é necessário fazê-lo sempre na
dimensão da esperança, virtude
teologal que sustenta a vida e nos
permite não cair no medo. O juízo de
Deus, que é amor (cf. 1 Jo 4, 8.16), só
poderá basear-se no amor,
especialmente naquele que tivermos,
ou não, praticado para com os mais
necessitados, nos quais Cristo, o
próprio Juiz, está presente (cf. Mt 25,



31-46). Trata-se, portanto, dum juízo
diferente do juízo dos homens e dos
tribunais terrenos; deve ser
entendido como uma relação de
verdade com Deus-amor e consigo
mesmo dentro do mistério
insondável da misericórdia divina. A
Sagrada Escritura afirma a este
respeito: «Tu ensinaste o teu povo
que o justo deve ser amigo dos
homens, e deste a teus filhos uma
boa esperança, porque, após o
pecado, dás a conversão (…), para
que, ao sermos julgados, esperemos
misericórdia» ( Sab 12, 19.22). Como
escreveu Bento XVI, «no momento do
Juízo, experimentamos e acolhemos
este prevalecer do seu amor sobre
todo o mal no mundo e em nós. A dor
do amor torna-se a nossa salvação e
a nossa alegria». [17]

Por conseguinte, o juízo diz respeito
à salvação na qual esperamos e que
Jesus nos obteve com a sua morte e
ressurreição. Visa abrir ao encontro

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftn17


definitivo com Ele. E, como em tal
contexto não se pode pensar que o
mal cometido permaneça oculto, o
mesmo precisa de ser purificado,
para nos permitir a passagem
definitiva ao amor de Deus.
Compreende-se, neste sentido, a
necessidade de rezar por aqueles que
concluíram o caminho terreno: uma
solidariedade na intercessão orante
que encontra a sua eficácia na
comunhão dos santos, no vínculo
comum que nos une em Cristo,
primogénito da criação. Assim, a
Indulgência Jubilar, em virtude da
oração, destina-se de modo
particular a todos aqueles que nos
precederam, para que obtenham
plena misericórdia.

23. De facto, a indulgência permite-
nos descobrir como é ilimitada a
misericórdia de Deus. Não é por
acaso que, na antiguidade, o termo
«misericórdia» era cambiável com o
de «indulgência», precisamente



porque pretende exprimir a
plenitude do perdão de Deus que não
conhece limites.

O sacramento da Penitência assegura-
nos que Deus apaga os nossos
pecados. Vêm à mente, com toda a
sua carga de consolação, estas
palavras do Salmo: «É Ele quem
perdoa as tuas culpas e cura todas as
tuas enfermidades. É Ele quem
resgata a tua vida do túmulo e te
enche de graça e de ternura. (…) O
Senhor é misericordioso e
compassivo, é paciente e cheio de
amor. (…) Não nos tratou segundo os
nossos pecados, nem nos castigou
segundo as nossas culpas. Como é
grande a distância dos céus à terra,
assim são grandes os seus favores
para os que O temem. Como o
Oriente está afastado do Ocidente,
assim Ele afasta de nós os nossos
pecados» (Sal 103, 3-4.8.10-12). A
Reconciliação sacramental não é
apenas uma estupenda oportunidade



espiritual, mas representa um passo
decisivo, essencial e indispensável no
caminho de fé de cada um. Ali
permitimos ao Senhor que destrua os
nossos pecados, sare o nosso coração,
nos levante e abrace, nos faça
conhecer o seu rosto terno e
compassivo. Na verdade, não há
modo melhor de conhecer a Deus do
que deixar-se reconciliar por Ele (cf. 
2 Cor 5, 20), saboreando o seu
perdão. Por isso, não renunciemos à
Confissão, mas descubramos a beleza
do Sacramento da cura e da alegria, a
beleza do perdão dos pecados.

Todavia o pecado, como sabemos por
experiência pessoal, «deixa a sua
marca», traz consigo consequências:
não só exteriores, como
consequências do mal cometido, mas
também interiores, pois «todo o
pecado, mesmo venial, traz consigo
um apego desordenado às criaturas,
o qual precisa de ser purificado, quer
nesta vida quer depois da morte, no



estado que se chama Purgatório». 
[18] Assim, na nossa débil
humanidade atraída pelo mal,
permanecem «efeitos residuais do
pecado». São tirados pela
indulgência, sempre por graça de
Cristo, o Qual, como escreveu São
Paulo VI, é «a nossa “indulgência”». 
[19] A Penitenciaria Apostólica
providenciará à emanação das
disposições necessárias para poder
obter e tornar efetiva a prática da
Indulgência Jubilar.

Uma tal experiência repleta de
perdão não pode deixar de abrir o
coração e a mente para perdoar.
Perdoar não muda o passado, não
pode modificar o que já aconteceu;
no entanto, o perdão pode-nos
permitir mudar o futuro e viver de
forma diferente, sem rancor, ódio e
vingança. O futuro iluminado pelo
perdão permite ler o passado com
olhos diversos, mais serenos, mesmo
que ainda banhados de lágrimas.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftn18
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftn19


No passado Jubileu extraordinário,
instituí os Missionários da
Misericórdia, que continuam a
desempenhar uma missão
importante. Que eles exerçam o seu
ministério também durante o
próximo Jubileu, restituindo
esperança e perdoando todas as
vezes que um pecador se dirija a eles
de coração aberto e espírito
arrependido. Continuem a ser
instrumentos de reconciliação, e
ajudem a olhar para o futuro com a
esperança do coração que provém da
misericórdia do Pai. Espero que os
Bispos possam valer-se do seu
precioso serviço, sobretudo
enviando-os onde a esperança está
posta a dura prova, como nas
prisões, nos hospitais e nos lugares
onde a dignidade da pessoa é
espezinhada, nas situações mais
desfavorecidas e nos contextos de
maior degradação, para que
ninguém fique privado da



possibilidade de receber o perdão e a
consolação de Deus.

24. A esperança encontra, na Mãe de
Deus, a sua testemunha mais
elevada. N’Ela vemos como a
esperança não seja um efémero
otimismo, mas dom de graça no
realismo da vida. Como todas as
mães, cada vez que olhava para o
Filho pensava no seu futuro, e
certamente no coração trazia
gravadas aquelas palavras que
Simeão Lhe dirigira no templo: «Este
menino está aqui para queda e
ressurgimento de muitos em Israel e
para ser sinal de contradição; uma
espada trespassará a tua alma» (Lc 2,
34-35). E aos pés da cruz, enquanto
via Jesus inocente sofrer e morrer,
embora atravessada por terrível
angústia, repetia o seu «sim», sem
perder a esperança e a confiança no
Senhor. Desta forma, cooperava em
nosso favor no cumprimento do que
dissera seu Filho ao anunciar que Ele



teria de «sofrer muito e ser rejeitado
pelos anciãos, pelos sumos
sacerdotes e pelos doutores da Lei, e
ser morto e ressuscitar depois de três
dias» (Mc 8, 31), e no parto daquela
dor oferecida por amor tornava-Se
nossa Mãe, Mãe da esperança. Não é
por acaso que a piedade popular
continua a invocar a Virgem Santa
como Stella Maris, um título
expressivo da esperança segura de
que, nas tempestuosas vicissitudes da
vida, a Mãe de Deus vem em nosso
auxílio, apoia-nos e convida-nos a ter
fé e a continuar a esperar.

A propósito, apraz-me recordar que o
Santuário de Nossa Senhora de
Guadalupe, na Cidade do México,
está a preparar-se para celebrar, em
2031, os 500 anos da primeira
aparição da Virgem. Através do
jovem Juan Diego, a Mãe de Deus
fazia-nos chegar uma revolucionária
mensagem de esperança que, ainda
hoje, repete a todos os peregrinos e



fiéis: «Porventura não estou aqui Eu,
que sou tua Mãe?» [20] Uma
mensagem semelhante é impressa
nos corações, em tantos Santuários
Marianos espalhados pelo mundo,
metas de inúmeros peregrinos que
confiam à Mãe de Deus
preocupações, sofrimentos e anseios.
Neste Ano Jubilar, que os Santuários
sejam lugares sagrados de
acolhimento e espaços privilegiados
para gerar esperança. Aos peregrinos
que vierem a Roma, convido-os a
fazerem uma paragem orante nos
Santuários Marianos da cidade a fim
de venerar a Virgem Maria e invocar
a sua proteção. Estou confiante de
que todos, especialmente aqueles
que sofrem e estão atribulados,
poderão experimentar a
proximidade da mais afetuosa das
mães, que nunca abandona os seus
filhos; Ela que é, para o santo Povo
de Deus, «sinal de esperança segura e
de consolação». [21]

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftn20
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftn21


25. No caminho rumo ao Jubileu,
voltemos à Sagrada Escritura e
sintamos, dirigidas a nós, estas
palavras: «Nós que procuramos
refúgio n’Ele, encontramos grande
estímulo agarrando-nos à esperança
proposta. Nessa esperança, temos
como que uma âncora segura e firme
da alma, que penetra até ao interior
do véu, onde Jesus entrou como
nosso precursor» (Heb 6, 18-20). É um
forte convite a nunca perder a
esperança que nos foi dada, a mantê-
la firme, encontrando refúgio em
Deus.

A imagem da âncora é sugestiva para
compreender a estabilidade e a
segurança que possuímos no meio
das águas agitadas da vida, se nos
confiarmos ao Senhor Jesus. As
tempestades nunca poderão
prevalecer, porque estamos
ancorados na esperança da graça,
capaz de nos fazer viver em Cristo,
superando o pecado, o medo e a



morte. Esta esperança, muito maior
do que as satisfações quotidianas e as
melhorias nas condições de vida,
transporta-nos para além das
provações e exorta-nos a caminhar
sem perder de vista a grandeza da
meta a que somos chamados: o Céu.

Portanto, o próximo Jubileu há de ser
um Ano Santo caraterizado pela
esperança que não conhece ocaso, a
esperança em Deus. Que nos ajude
também a reencontrar a confiança
necessária, tanto na Igreja como na
sociedade, no relacionamento
interpessoal, nas relações
internacionais, na promoção da
dignidade de cada pessoa e no
respeito pela criação. Que o
testemunho crente seja fermento de
esperança genuína no mundo,
anúncio de novos céus e nova terra
(cf. 2 Ped 3, 13), onde habite a justiça
e a harmonia entre os povos, visando
a realização da promessa do Senhor.



Deixemo-nos, desde já, atrair pela
esperança, consentindo-lhe que, por
nosso intermédio, se torne
contagiosa para quantos a desejam.
Possa a nossa vida dizer-lhes: «Confia
no Senhor! Sê forte e corajoso, e
confia no Senhor» (Sal 27, 14). Que a
força da esperança encha o nosso
presente, aguardando com confiança
o regresso do Senhor Jesus Cristo, a
Quem é devido o louvor e a glória
agora e nos séculos futuros.

Dado em Roma, junto de São João de
Latrão, na Solenidade da Ascensão de
Nosso Senhor Jesus Cristo, 9 de maio
do ano 2024, décimo segundo de
Pontificado.

FRANCISCO

[1] Discursos, 198 augm., 2.

[2] Cf. Fonti Francescane, n. 263, 6.10.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftnref1
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftnref2


[3] Cf. Misericordiae Vultus, Bula de
proclamação do Jubileu
Extraordinário da Misericórdia, nn.
1-3.

[4] Const. past. Gaudium et spes, n. 4.

[5] Francisco, Carta enc. Laudato si’,
n. 50.

[6] Cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
2267.

[7] Carta enc. Laudato si’, n. 49.

[8] Francisco, Carta enc. Fratelli tutti,
n. 262.

[9] Carta enc. Laudato si’, n. 51.

[10] Símbolo Niceno: H. Denzinger –
A. Schönmetzer, Enchiridion
Symbolorum definitionum et
declarationum de rebus fidei et
morum, n. 125.

[11] Ibidem.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftnref3
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/papa-francesco_bolla_20150411_misericordiae-vultus.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftnref4
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftnref5
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#50
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftnref6
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftnref7
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#49
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftnref8
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#262
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftnref9
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#51
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftnref10
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftnref11


[12] Símbolo dos Apóstolos: H.
Denzinger – A. Schönmetzer, 
Enchiridion Symbolorum definitionum
et declarationum de rebus fidei et
morum, n. 30.

[13] Catecismo da Igreja Católica, n.
1817.

[14] Const. past. Gaudium et spes, n.
21.

[15] Missal Romano, Prefácio dos
defuntos I.

[16] Confissões, X, 28.

[17] Carta enc. Spe salvi, n. 47.

[18] Catecismo da Igreja Católica,
1472.

[19] Carta ap. Apostolorum limina,
23.05.1974, II.

[20] Nican Mopohua, n. 119.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftnref13
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftnref14
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftnref15
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftnref16
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftnref17
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftnref18
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftnref19
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftnref20


[21] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Lumen gentium, 68.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/bula-de-
proclamacao-do-jubileu-de-2025-spes-

non-confundit/ (27/01/2026)

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/bulls/documents/20240509_spes-non-confundit_bolla-giubileo2025.html#_ftnref21
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://opusdei.org/pt-pt/article/bula-de-proclamacao-do-jubileu-de-2025-spes-non-confundit/
https://opusdei.org/pt-pt/article/bula-de-proclamacao-do-jubileu-de-2025-spes-non-confundit/
https://opusdei.org/pt-pt/article/bula-de-proclamacao-do-jubileu-de-2025-spes-non-confundit/
https://opusdei.org/pt-pt/article/bula-de-proclamacao-do-jubileu-de-2025-spes-non-confundit/

	Bula de proclamação do Jubileu de 2025 ‘Spes non confundit’

