
opusdei.org

Beato Álvaro:
"Senhor, Tu foste o
meu Cireneu"

Durante a Quaresma,
publicamos textos do Beato
Álvaro sobre temas próprios
deste tempo litúrgico.

29/03/2015

SEMANA SANTA

Acompanhar Cristo na paixão

(Texto do dia 1 de abril de 1987,
publicado em "Caminar con Jesús al
compás del año litúrgico", Ed.



Cristiandad, Madrid 2014, pp.
152-157).

Aproximam-se os dias da Semana
Santa, nos quais a Igreja celebra, de
modo solene, o adorável mistério da
Paixão, Morte e Ressurreição de
Nosso Senhor Jesus Cristo; e estas
datas são especialmente apropriadas
para pôr em prática aquele conselho
do nosso Padre: «Queres
acompanhar de perto, muito de
perto, a Jesus?... Abre o Santo
Evangelho e lê a Paixão do Senhor.
Mas ler apenas, não: viver. A
diferença é grande. Ler é recordar
uma coisa que passou; viver é estar
presente num acontecimento que
está a suceder agora mesmo, ser
um mais naquelas cenas»[1].

Sim, minhas filhas e meus filhos.
Temos que procurar ser um mais,
vivendo em intimidade de entrega e
de sentimentos, os diversos passos do
Mestre durante a Paixão;



acompanhar com o coração e a
cabeça Nosso Senhor e a Santíssima
Virgem naqueles acontecimentos
tremendos, de que não estivemos
ausentes quando sucederam, porque
o Senhor sofreu e morreu pelos
pecados de cada uma e de cada um
de nós. Pedi à Trindade Santíssima
que nos conceda a graça de entrar
mais a fundo na dor que cada um
causou a Jesus Cristo, para adquirir o
hábito da contrição, que foi tão
profundo na vida do nosso santo
Fundador e o levou a graus heróicos
de Amor.

Meditemos a fundo e devagar as
cenas destes dias. Contemplemos
Jesus no Horto das Oliveiras,
olhemos como procura na oração a
força para enfrentar os terríveis
padecimentos, que Ele sabe tão
próximos. Naqueles momentos, a sua
Humanidade Santíssima necessitava
da proximidade física e espiritual dos
seus amigos; e os Apóstolos deixam-



no só: Simão! Dormes? Não pudeste
velar uma hora? [2].Di-lo também a ti
e a mim, que tantas vezes
assegurámos, como Pedro, que
estávamos dispostos a segui-l'O até à
morte e que, no entanto,
frequentemente O deixamos só,
adormecemos. Temos de ter dor por
estas deserções pessoais, e pelas dos
outros, e temos de considerar que
abandonamos o Senhor, talvez
diariamente quando descuidamos o
cumprimento do nosso dever
profissional, apostólico; quando a
nossa piedade é superficial,
descuidada; quando nos justificamos
porque humanamente sentimos o
peso e o cansaço; quando nos falta o
divino entusiasmo para secundar a
Vontade de Deus, mesmo que a alma
e o corpo resistam.

Pelo contrário — empapemo-nos
desta realidade atual, então como
agora — os inimigos de Deus estão de
vela: Judas, o traidor, e a chusma não



se concederam repouso, e chegam
em plena noite para entregar o Filho
do homem com um beijo. Continua a
martelar na minha alma a impressão
que me produziu, no México, a
imagem de Cristo crucificado com
uma chaga tremenda na face — o 
beijo de Judas — imaginada pela
piedade do povo cristão, para
simbolizar a ferida que causou no
seu Coração a deserção de um dos
que Ele tinha elegido pessoalmente.

Filhos da minha alma, que nunca nos
separemos do Senhor! Deixai-me que
insista, vamos procurar segui-l'O
muito de perto, para que não se
repita — no que dependa de nós — a
indiferença, o abandono, os beijos
traidores... Nestes dias, e sempre,
«deixa que o teu coração se dilate,
que se ponha junto do Senhor. E
quando notes que se escapa — que és
cobarde, como os outros — pede
perdão pelas tuas cobardias e pelas
minhas»[3], agarrado pela mão à tua



Mãe santa Maria, para que Ela
infunda na tua alma um desejo
decidido e sincero, operativo! de
fidelidade a esse Cristo que se
entrega por nós.

Depois da prisão em Getsemani,
acompanhamos Jesus a casa de
Caifás e presenciamos o julgamento
— paródia blasfema — diante do
Sinédrio. Abundam os insultos dos
fariseus e levitas, as calúnias das
falsas testemunhas, bofetadas como
aquela, cobarde, do servo do
Pontífice, e soam de forma
aterradora as negações de Pedro: que
dor a do nosso Jesus e que lições para
cada um de nós! Depois, o processo
diante de Pilatos; aquele homem é
cobarde; não encontra culpa em
Cristo, mas não se atreve a arcar com
as consequências de um
comportamento honrado. Primeiro
procura um estratagema: quem
libertamos, Barrabás ou Jesus?[4]; e
quando este expediente lhe falha,



ordena que os seus soldados
torturem o Senhor, com a flagelação
e a coroação de espinhos. Diante do
corpo destroçado do Salvador, far-
nos-á muito bem seguir aquele
conselho do nosso Padre: «Olha para
Ele, olha para Ele… devagar»[5]; e
perguntar-nos: «Tu e eu, não O
teremos voltado a coroar de
espinhos e a esbofetear e a
cuspir?»[6]. Por último, a crucifixão.
«Uma Cruz. Um corpo cosido com
cravos ao madeiro. O lado aberto...
Com Jesus fica só a sua Mãe, umas
mulheres e um adolescente. Os
apóstolos, onde estão? E os que
foram curados das suas doenças:
os coxos, os cegos, os leprosos?... E
os que O aclamaram?... Ninguém
responde»![7].

Ajudou-me a fazer oração a descrição
dos sofrimentos de Nosso Senhor,
que São Tomás de Aquino faz [8],
com estilo literário sóbrio. Explica o
Doutor Angélico que Jesus padeceu



por causa de todo tipo de homens,
pois foi ultrajado por gentios e
judeus, homens e mulheres,
sacerdotes e populaça,
desconhecidos e amigos, como Judas
que O entregou e Pedro que O negou.
Padeceu também na fama, pelas
blasfémias que lhe disseram; na
honra, ao ser objeto de ludíbrio pelos
soldados e com os insultos que lhe
dirigiram; nas coisas exteriores, pois
foi despojado das suas vestes e
açoitado e maltratado; e na alma,
pelo medo e a angústia. Sofreu o
martírio em todos os membros do
corpo: na cabeça, a coroa de
espinhos; nas mãos e pés, as feridas
dos cravos; na cara, bofetadas e
escarros; no resto do corpo, a
flagelação. E os sofrimentos
estenderam-se a todos os sentidos: no
tato, as feridas; no gosto, o fel e o
vinagre; no ouvido, as blasfémias e
insultos; no olfato, pois crucificaram-
n'O num lugar hediondo; na vista, ao
ver chorar a sua Mãe... e —



acrescento eu — a nossa pouca
colaboração, a nossa indiferença.

Minhas filhas e meus filhos, ao
meditar na Paixão surge espontâneo
na alma um desejo de reparar, de dar
consolo ao Senhor, de lhe aliviar as
suas dores. Jesus sofre pelos pecados
de todos e, neste nosso tempo, os
homens empenham-se, com uma
triste tenacidade, em ofender muito o
seu Criador. Decidamo-nos a
desagravar! Não é verdade que todos
sentis o desejo de oferecer muitas
alegrias ao nosso Amor? Não é
verdade que compreendeis que uma
falta nossa — por pequena que seja
— tem que supor uma grande dor
para Jesus? Por isso insisto em que
valorizeis em muito o pouco, em que
afineis nos detalhes, em que tenhais
autêntico pavor a cair na rotina:
Deus concedeu-nos tanto e Amor com
amor se paga! Dirijo-me a Jesus,
contemplando-O no patíbulo da
Santa Cruz, e rogo-Lhe que nos



consiga o dom de que as nossas
confissões sacramentais sejam mais
contritas, porque — como nos
ensinava o nosso Padre — continua
nesse Madeiro, desde há vinte
séculos, e é hora de que aí nos
coloquemos nós. Suplico-Lhe
também que nos aumente o
imperioso desejo de levar mais almas
à Confissão.

Na Cruz, Jesus exclama: sitio![9];
tenho sede; e o nosso Padre recorda-
nos que «agora tem sede... de amor,
de almas»[10]. A redenção está-se a
fazer e nós recebemos uma vocação
divina que nos capacita e nos obriga
a participar na missão co-redentora
da Igreja, de acordo com o modo
específico — querido por Deus para a
sua Obra — que o nosso Padre nos
transmitiu.

O Senhor e a Igreja esperam que
sejamos leais a esta missão, que nos
gastemos totalmente no nosso



empenho por ser apóstolos de Jesus
Cristo. Esperam que carreguemos
sobre os nossos ombros, com alegria,
a Cruz de Jesus, e que a abracemos
«com a força do Amor, levando-a em
triunfo por todos os caminhos da
terra»[11].

As almas necessitam que realizemos
um trabalho muito mais extenso e
intenso de apostolado e proselitismo,
urge muito! E as dificuldades do
ambiente? Sabeis que o facto de que
exista um ambiente mais ou menos
hostil ao sacrifício, à entrega, não é
motivo para diminuir o nosso afã
apostólico, pelo contrário!: montes
sicut cera fluxerunt a facie
Domini[12]; os obstáculos derretem-
se como cera diante do fogo da graça
divina. Nunca esqueçais que a obra
de Cristo não termina na Cruz e no
sepulcro, que não são um fracasso;
culmina na Ressurreição e na
Ascensão ao Céu, e no envio do
Paráclito: o Pentecostes abundante



de frutos, que também há-de repetir-
se, necessariamente, na vida dos
cristãos, pois se morremos com
Cristo, acreditamos que também
viveremos com Ele [13]; e com ele, e
por Ele, e n'Ele levaremos a
inumeráveis homens e mulheres, nos
mais diversos confins do mundo, o
alegre anúncio da Redenção, o gozo e
a paz que o Espírito Santo derrama
nos corações fiéis.

[1] S. Josemaria, Via-sacra, IX
estação, ponto 3.

[2] Mc14, 37.

[3] S. Josemaria, Via-sacra, IX
estação, ponto 3.

[4] Cfr. Mt 17, 17.

[5] S. Josemaria, Santo Rosário, II
mistério doloroso.



[6] Ibid., III mistério doloroso.

[7] S. Josemaria, Via-sacra, XII
estação, ponto 2.

[8] Cfr. São Tomás, S.Th., III, q. 46, a.
5 c.

[9] Jo19, 28.

[10] S. Josemaria, Santo Rosário, V
mistério doloroso.

[11] S. Josemaria, Via-sacra, IV
estação.

[12] Sal96, 5.

[13] Rm6, 8.

***

DOMINGO V DA QUARESMA

A verdadeira felicidade só se
encontra na Cruz. Dar-se aos
outros, por amor a Deus, é a



receita para ser ditosos também na
terra

(Texto do dia 1 de abril de 1993,
publicado em "Caminar con Jesús al
compás del año litúrgico", Ed.
Cristiandad, Madrid 2014, pp.
164-168)

Chegámos aos umbrais da Semana
Santa. Dentro de poucos dias, ao
assistir às cerimónias litúrgicas do
solene Tríduo Pascal, participaremos
nas últimas horas da vida terrena de
Nosso Senhor Jesus Cristo, quando se
ofereceu ao Eterno Pai como
Sacerdote e Vítima da Nova Aliança,
selando com o Seu Sangue a
reconciliação de todos os homens
com Deus. Apesar da sua carga
dramática, a que não devemos nem
podemos acostumar-nos — o
Inocente carregado com as culpas
dos pecadores, o Justo que morre em
lugar dos injustos! — a tragédia da
Semana Santa é fonte da mais pura



alegria para os cristãos. Feliz a culpa
que mereceu tal Redentor! [1], canta a
Igreja no Precónio pascal, a propósito
do pecado dos nossos primeiros pais,
e também nós queremos dizer o
mesmo dos nossos erros pessoais
diários, se nos servem para retificar
cheios de dor de amor e crescer em
espírito de compunção.

Aconselho-vos, minhas filhas e meus
filhos, que nestes dias santos que se
avizinham procureis fomentar nas
vossas almas muitos atos de
reparação e de dor — dor de amor —
pedindo ao Senhor perdão pelas
vossas faltas pessoais e pelas da
humanidade inteira. Colocai-vos com
o pensamento e o desejo junto de
Cristo, naquelas provas amargas da
Paixão, e procurai consolá-l'O com as
vossas palavras cheias de carinho,
com as vossas obras fiéis, com a
vossa mortificação e a vossa
penitência generosas, sobretudo no
cumprimento dos deveres de cada



momento. Se assim fizerdes, estai
seguros de que ajudareis Jesus a
levar a Cruz — essa Cruz que pesa e
pesará sobre o Corpo místico de
Cristo até ao final dos séculos —
sendo com Ele co-redentores.
Participareis da glória da Sua
Ressurreição, porque tereis padecido
com Ele [2], e ficareis cheios de
alegria, de uma alegria que nada
nem ninguém vos poderá tirar [3].

Não esqueçamos nunca, filhas e
filhos da minha alma, que o gaudium
cum pace, a alegria e a paz que o
Senhor nos prometeu se somos fiéis,
não depende do bem-estar material,
nem de que as coisas saiam à medida
dos nossos desejos. Não se
fundamenta em motivos de saúde,
nem no êxito humano. Essa seria, em
todo o caso, uma felicidade efémera,
perecedoura, enquanto que nós
aspiramos a uma bem-aventurança
eterna. A alegria profunda, que
enche completamente a alma, tem a



sua origem na união com Nosso
Senhor. Recordai aquelas palavras
que o nosso amadíssimo Fundador
nos repetiu numa das suas últimas
tertúlias: «Se queres ser feliz, sê
santo; se queres ser mais feliz, sê
mais santo; se queres ser muito feliz
— já na terra! — sê muito santo» [4].

Minha filha, meu filho: a receita está
muito experimentada, porque o
nosso santo Fundador, que tanto
sofreu pelo Senhor, foi felicíssimo na
terra. Melhor dito: precisamente por
se ter unido intimamente a Jesus
Cristo na Santa Cruz — nisto consiste
a santidade, em nos identificarmos
com Cristo crucificado — recebeu o
prémio da alegria e da paz.

Escutai o que nos confiava em 1960,
pregando uma meditação na Sexta-
feira Santa. Rememorava na sua
oração pessoal essa forja de
sofrimentos que foi a sua vida, e
animava-nos a não ter «medo à dor,



nem à desonra, sem pontos de
soberba. O Senhor, quando chama
uma pessoa para que seja sua, fá-la
sentir o peso da Cruz. Sem me pôr
como exemplo, posso-vos dizer que
ao longo da minha vida sofri dor,
amargura. Mas no meio de tudo
estava sempre feliz, Senhor, porque
Tu foste o meu Cireneu.

»Afasta o medo à Cruz, meu filho!
Vês Cristo cravado nela e, no
entanto, procuras apenas o
agradável? Assim não! Não te
lembras de que o discípulo não é
mais do que o seu Mestre? (cfr. Mt
10, 24).

»Senhor, renovamos uma vez mais
a aceitação de tudo aquilo que em
ascética se chama tribulação,
embora não me agrade esta
palavra. Eu não tinha nada: nem
anos, nem experiência, nem
dinheiro; encontrava-me
humilhado, não era... nada, nada!



E dessa dor chegavam salpicos aos
que se encontravam ao meu lado.
Foram anos tremendos, em que no
entanto nunca me senti infeliz.
Senhor, que os meus filhos
aprendam da minha pobre
experiência. Sendo miserável,
nunca estive amargurado.
Caminhei sempre feliz! Feliz,
chorando; feliz, com dores.
Obrigado, Jesus! E perdoa por não
ter sabido aproveitar melhor a
lição»">[5].

Ao meditar estas palavras do nosso
Padre, a conclusão que temos de tirar
é clara: nunca devemos perder, em
circunstância alguma, a alegria
sobrenatural que deriva da nossa
condição de filhos de Deus. Se
alguma vez nos falta, recorreremos
imediatamente à oração e à direção
espiritual, ao exame de consciência
bem feito, para descobrir a causa e
aplicar o remédio oportuno.



É certo que, por vezes, essa ausência
de alegria pode nascer de doença ou
de cansaço; é então obrigação grave
dos Diretores facilitar a esses seus
irmãos o descanso e os cuidados
oportunos, vigiando para que
ninguém — por excessivo trabalho,
por falta de sono, por esgotamento
ou pela razão que for — chegue a
colocar-se numa situação que cause
dano à sua resposta interior.

Noutros momentos, como nos
indicava o nosso Padre, a perda da
alegria esconde raízes ascéticas.
Sabeis qual é a mais frequente? A
preocupação excessiva pela própria
pessoa, o dar voltas e mais voltas em
torno de si mesmo. Com a pouca
coisa que somos cada um, como se te
ocorre às vezes, meu filho, minha
filha, girar à volta do teu próprio eu?
«Se nos amamos a nós mesmos de
um modo desordenado —escreve o
nosso Padre— motivo há para estar
tristes: quanto fracasso, quanta



pequenez! A posse dessa nossa
miséria há-de causar tristeza,
desalento. Mas se amamos a Deus
sobre todas as coisas e os outros e
a nós mesmos em Deus e por Deus,
quanto motivo de alegria!» [6].

Este foi o exemplo do Mestre, que
entregou a sua vida por nós. Vamos,
pois, corresponder de modo igual por
Ele e pelos outros. Vamos afastar do
nosso horizonte quotidiano qualquer
preocupação pessoal; e se nos assalta
alguma, abandoná-la-emos com
plena confiança no Sagrado Coração
de Jesus, no Coração Dulcíssimo de
Maria, nossa Mãe e ficaremos
tranquilos. Nós, minhas filhas e meus
filhos, temos de nos preocupar —
melhor dito, temos de nos ocupar —
apenas com as coisas de Deus, que
são as coisas da Igreja, da Obra, das
almas. Não vos apercebeis de que até
humanamente ficamos a ganhar? E,
além disso, só assim estaremos
sempre cheios do gaudium cum pace



e atrairemos muitas outras pessoas
para o nosso caminho.

[1]Missal Romano, Vigília Pascal
(Precónio pascal).

[2]Cfr. Rm 8, 18.

[3]Cfr. Jo 16, 22.

[4]S. Josemaria, Notas de uma reunião
familiar, 7-VI-1975 (AGP, biblioteca,
P01, VII-1975, p. 219).

[5]S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 15-IV-1960.

[6]S. Josemaria, Carta 24-III-1931, n.
25.

* * *

DOMINGO IV DA QUARESMA



A festa de S. José convida a
renovar a entrega a Deus e a
recomeçar a luta ascética

(Texto do dia 1 de março de 1984,
publicado em "Caminar con Jesús al
compás del año litúrgico", Ed.
Cristiandad, Madrid 2014, pp.
116-120).

Crescer em vida interior é uma
exigência da nossa vocação divina.
Crescer significa renovar-se,
abandonar o que ficou velho — com
a velhice da habituação, da rotina, da
tibieza — e reencontrar a juventude
de espírito, que unicamente brota de
um coração enamorado. Assim no-lo
repetiu o nosso Fundador, que cada
dia sabia encontrar na Santa Missa —
esse «encontro pessoalíssimo com o
Amor da minha alma»[1], dizia — o
impulso para renovar e aumentar
constantemente a sua entrega,
porque — acrescentava — «sou
jovem, e sê-lo-ei sempre, já que a



minha juventude é a de Deus, que é
eterno. Com este amor nunca me
poderei sentir velho»[2].

Também nós, minhas filhas e meus
filhos, temos de manter jovem e
vibrante a nossa resposta à chamada
que recebemos, a nossa entrega, sem
reservarmos nada para nós: projetos,
afetos, recordações, entusiasmos...
tudo há-de estar bem abandonado no
Senhor — relictis omnibus![3] — se
verdadeiramente desejamos ser fiéis
a esta vocação divina. Examinai-vos
com valentia, com sinceridade, com
profundidade: como vivi este ano as
obrigações — gostosas obrigações! —
do meu compromisso de amor?
Esmerei-me com o Senhor em
delicadezas de pessoa apaixonada
ou, pelo contrário, passei ao lado de
alguma das consequências concretas
da entrega? Lutei decididamente
contra tudo aquilo que podia causar-
lhe tibieza? Fomentai no vosso
exame a dor de amor, porque todos



podíamos ter posto mais carinho e
mais exigência no nosso convívio
com Deus. E se descobris algo que
vos ate a coisas que não sejam as
suas (…), reagi com energia, porque
fomos escolhidos para ser santos a
sério, para perseguir o Amor que não
tem fim; esse Amor que nos inflama
cada dia, que nos mantém sempre
jovens — com uma juventude de
alma e de espírito — ainda que passe
o tempo e no corpo se perceba o
desgaste dos anos.

Ao renovar a vossa entrega no
próximo dia 19[4], considerai a
fidelidade de São José à sua vocação
específica, tendo diante dos olhos o
exemplo heróico do nosso Padre.
Levai à vossa meditação pessoal —
como já tereis feito ao longo destas
semanas — a vida do santo Patriarca,
que não regateou esforços para dar
cumprimento à missão que lhe tinha
sido confiada. «Reparai, indicava o
nosso Fundador, o que faz José, com



Maria e com Jesus, para seguir o
mandato do Pai, a moção do Espírito
Santo? Entregar-Lhe o seu ser
inteiro, pôr ao Seu serviço a sua vida
de trabalhador. José, que é uma
criatura, alimenta o Criador; ele, que
é um pobre artesão, santifica o seu
trabalho profissional (...). dá-Lhe a
sua vida, entrega-Lhe o amor do seu
coração e a ternura dos seus
cuidados, empresta-Lhe a fortaleza
dos seus braços, dá-Lhe... tudo o que
é e pode»[5] (…).

Quando a luta é fácil e quando se
apresente difícil, quando o
entusiasmo acompanha e quando
falta a ilusão humana, quando se
recolhem vitórias e quando parece
que só colhemos fracassos...,
mantende vivo o sentido do dever:
sejamos leais! O Senhor nunca se
cansa de nós, perdoa-nos uma e
outra vez, chama-nos em cada dia,
com uma sucessão ininterrupta de
moções que nos transformam — se



procuramos corresponder a essas
graças — em instrumentos aptos,
mesmo que não nos apercebamos
(…).

Peço-vos também uma constância
diária nesse apostolado da Confissão,
que a Igreja espera de nós e que é o
requisito indispensável para realizar
um profundo trabalho de almas.
Tende muita paciência com as
pessoas que tratais, sem
desanimardes quando não
respondam. Dedicai-lhes tempo,
amai-as de verdade e acabarão por
se render ao Amor de Deus que
descobrirão na vossa conduta.

[1] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 15-III-1969 (AGP,
biblioteca, P01, 1969, p. 403).

[2] Ibid., pp. 405-406.



[3] Lc5, 11.

[4] N. ed. Na festa de São José, os fiéis
do Opus Dei renovam pessoalmente,
sem qualquer formalidade, os
compromissos que livremente
assumiram ao incorporar-se à Obra.
É um bom momento para que os
cristãos renovem os seus
compromissos baptismais.

[5] S. Josemaria, Notas de uma
meditação, 19-III-1968 (AGP,
biblioteca, P09, p. 99).

* * *

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/beato-alvaro-
senhor-tu-foste-o-meu-cireneu/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/beato-alvaro-senhor-tu-foste-o-meu-cireneu/
https://opusdei.org/pt-pt/article/beato-alvaro-senhor-tu-foste-o-meu-cireneu/
https://opusdei.org/pt-pt/article/beato-alvaro-senhor-tu-foste-o-meu-cireneu/

	Beato Álvaro: "Senhor, Tu foste o meu Cireneu"

