
opusdei.org

Balanço do Ano
Sacerdotal: “Fiéis e
renovados por
dentro”

Numa entrevista concedida
recententemente a uma revista
espanhola, D. Javier Echevarría
destaca a herança do Ano
Sacerdotal: uma profunda
renovação pessoal dos
sacerdotes. E sublinha que um
dos primeiros deveres do
presbítero é ajudar os seus
irmãos clérigos a serem fiéis
ministros do Senhor.



11/07/2010

No dia 11 de Junho, o Santo Padre
encerrou o Ano Sacerdotal, num
encontro com sacerdotes de todo o
mundo. Em conversa com a revista
PALABRA, D. Javier Echevarría faz
um balanço destes meses. Refere-se
aos aspectos principais da vida dos
sacerdotes, centrando a atenção na
acção de Cristo por meio deles. As
suas respostas abordam também
outros temas, como o fomento das
vocações, a comunicação na Igreja,
as Jornadas Mundiais da Juventude,
a santidade de João Paulo II e outros.

Está quase a terminar o Ano
sacerdotal que o Santo Padre
convocou no aniversário da morte
do Santo Cura d’Ars. Já que a Igreja
o propõe como modelo aos
sacerdotes, que aspectos



destacaria na vida de São João
Maria Vianney?

A sua humildade, a sua piedade, o
seu espírito alegre na penitência,
etc., etc. E penso que o aspecto mais
importante da vida do Santo Cura
d’Ars é a sua completa dedicação ao
ministério. Precisamente por isso, no
final do Ano sacerdotal, Bento XVI
proclamá-lo-á padroeiro de todos os
sacerdotes (dos confessores já o era
há algum tempo).

A figura de São João Maria Vianney é
um forte apelo a que sejamos
sacerdotes, só sacerdotes: pelo bem
das almas, temos que estar dispostos
a deixar de lado tudo o que possa
estorvar, ainda que seja uma coisa
pequena, o serviço pastoral. Com
uma frase gráfica, um pastor santo
da nossa época – São Josemaría
Escrivá de Balaguer – costumava
repetir que temos que ser sacerdotes
a cem por cento. 



O trabalho dos sacerdotes
encontra muitos pontos de apoio:
por exemplo, a inclinação de
muitos jovens para participar em
actividades de voluntariado, ou a
disposição favorável de muitas
pessoas. Mas, por vezes, encontra
também motivos de desilusão e
resistências: ignorância religiosa,
mentalidade secularista,
incompreensões, etc. Apesar de
tudo, podem os sacerdotes hoje
trabalhar com confiança?

Não só podemos, mas devemos
trabalhar sacerdotalmente com
optimismo e confiança. Basta ter
presente que a eficácia do ministério
não provém de nós – da nossa
preparação, das nossas qualidades,
etc., embora tenhamos de cuidar de
tudo isso para ser melhores
instrumentos – mas da acção de
Cristo em cada um e por intermédio
de cada um. Ao mesmo tempo, temos
que nos esforçar para fazer



desaparecer essas resistências,
difundindo a verdade com caridade.

A vida sacerdotal gira, em grande
medida, em torno da liturgia. O
seu momento cimeiro é a
celebração da Eucaristia,
sobretudo ao Domingo. Poderia
fazer algumas recomendações
concretas aos sacerdotes, para
fomentar uma celebração cheia de
frutos?

O sacrifício eucarístico constitui,
numa frase do Concílio Vaticano II, o 
“centro e raiz de toda a vida do
presbítero” (Presbyterorum Ordinis,
14). Para que essa aspiração se
converta em realidade, costuma ser
eficaz preparar a Missa a partir da
noite anterior à celebração
eucarística, com actos de amor a
Jesus Sacramentado, com comunhões
espirituais, com desejos de O
acompanhar no tabernáculo; e
prolongar depois a acção de graças



pelo Santo Sacrifício durante o dia.
Foi o que vi na vida do Fundador do
Opus Dei, que era um sacerdote
apaixonado por Jesus Cristo. É
especialmente útil, para uma
celebração plena de frutos, meditar
com frequência os textos e as
rubricas litúrgicas, para aprofundar
o seu sentido. Em qualquer caso,
temos de fomentar a fome e a sede
de emprestar a Cristo o nosso ser na
actualização sacramental do
Sacrifício do Calvário. O que é que
torna eficaz a pregação? Poderia
indicar alguma experiência
particular relativa ao modo de a
preparar?

Há muitas formas de preparar a
pregação. Como explicou o Sínodo
sobre a Eucaristia, a homilia tem
uma finalidade catequética e
exortativa (cfr. Sacrosanctum
Concilium, n. 46), e não deve
confundir-se com uma conferência,
uma aula, etc. Tem de ser fruto do



convívio pessoal do sacerdote com o
Senhor. Sem vida interior, sem
piedade, de pouco valem as palavras
persuasivas. Santo Agostinho
aconselha que o pregador, ao falar,
faça o que estiver ao seu alcance
para ser escutado com gosto e
docilidade. “Mas não duvide –
acrescenta – “de que se consegue algo,
e na medida em que o consegue, é
mais pela piedade das suas orações do
que pelos seus dotes de oratória.
Portanto, orando por aqueles a quem
há-de falar, seja mais varão de oração
do que de grandes discursos” (De
Doutrina cristã 4, 15, 32). Parece-me
um conselho plenamente actual.

Na sua intervenção no Sínodo dos
Bispos sobre a Eucaristia referiu-se
às concelebrações. Qual é a
suaexperiência? Podem preparar-
se de modo que facilitem a
participação piedosa de todos os
concelebrantes, ainda que sejam
muitos?



No Sínodo fui porta-voz de uma
experiência comum: em não poucos
casos, as concelebrações – sobretudo,
se há um grande número de
concelebrantes – dificultam a
piedade do sacerdote, quer durante a
celebração eucarística, quer na
necessária preparação pessoal.
Nessas concelebrações
multitudinárias é fácil que se dilua o
sentido de adoração próprio do
mistério eucarístico, também porque
proporcionam muitas ocasiões de
distracção.

Bento XVI fez referência a estas
dificuldades na Exortação apostólica
post-sinodal Sacramentum caritatis, e
recordou que esse tipo de
concelebrações há-de ter carácter
excepcional, ao mesmo tempo que
propiciava o estudo dos modos
adequados para assegurar o decoro
na liturgia e salvaguardar a
participação plena e real dos
sacerdotes e dos fiéis na celebração



(cfr. SC 61), com a necessária ordem
e distinção de funções próprias de
cada um.

Um tesouro do sacerdócio é a
administração do perdão divino no
sacramento da Penitência. O
Senhor disse recentemente que
não existe propriamente uma crise
da confissão, mas que, em todo o
caso, seria mais acertado falar de
uma crise de confessores. A que se
referia?

Não é uma frase minha, mas uma
afirmação que vêem fazendo os
Romanos Pontífices desde Paulo VI a
Bento XVI. Também neste aspecto a
experiência o confirma. Conheço
inumeráveis casos em que a
administração do sacramento da
Reconciliação na sua forma habitual
recebeu um grande impulso, pelo
simples facto de se dispor nas igrejas
de confessores com horários claros e
em momentos favoráveis para os



fiéis. Recordo, por exemplo, que
durante o Ano Santo de 2000, em
Roma, pudemos contemplar uma
“redescoberta” da Confissão entre
todo o tipo de pessoas, especialmente
jovens, porque se cuidou deste ponto
com esmero.

O exemplo do Cura d’Ars é
eloquente. Um sacerdote com cura de
almas não fica tranquilo se não
dedica todo o tempo necessário a este
ministério, se não ama o
confessionário e não espera nessa
sede as almas. E os outros – penso
nos que trabalham nos gabinetes das
cúrias, no ensino, etc.- podem
também ajudar neste trabalho
pastoral tão importante, retirando
algum tempo para atender o
sacramento da Penitência nos dias de
festa, nos fins de semana, etc. 

A ignorância em matéria religiosa
é patente em muitos lugares. Que
importância tem o trabalho



catequético e formativo? Como
conjugá-lo com as restantes
ocupações do sacerdote?

Dar formação aos fiéis é de capital
importância e, no momento actual,
absolutamente necessário.
Anteriormente, em muitos lugares, a
educação no seio da família e nas
escolas garantia que as crianças
conhecessem as verdades básicas da
nossa fé, as orações fundamentais do
cristão, a diferença entre o bem e o
mal. Agora, em muitos países, já
assim não sucede e é preciso suprir
esse vazio com um empenho maior
por parte dos sacerdotes,
especialmente se têm confiada a cura
de almas em paróquias, capelanias,
associações, etc.

Se não nos empenhamos em formar
as jovens gerações na fé e na moral
de Cristo, tudo o resto que levemos a
cabo, sendo bom, será insuficiente. A
instrução religiosa é uma tarefa que



o sacerdote não pode delegar,
embora, naturalmente, possa e deva
procurar colaboradores. Que grande
trabalho realizaram e realizam as
catequeses em tantos lugares!

O modo de conjugar esta maior
dedicação com as restantes
actividades sacerdotais dependerá de
cada caso concreto. Muitas vezes
bastará organizar bem as aulas de
preparação para a primeira
Comunhão, para a Confirmação, para
o Matrimónio, indo ao que é
verdadeiramente essencial. Também
pode ser útil ter um programa para
desenvolver nas homilias dominicais,
com o objectivo de explicar os temas
fundamentais da fé, da moral e da
liturgia, seguindo o Catecismo da
Igreja Católica, como aconselhou a
Assembleia do Sínodo dos Bispos
sobre a Eucaristia (cfr. SC 46). 

A Escritura diz que o irmão
ajudado por outro é como uma



“cidade amuralhada”. São
Josemaría Escrivá de Balaguer, o
Fundador do Opus Dei, costumava
utilizar essa expressão. Poderia
falar da fraternidade entre os
sacerdotes e da união de cada um
com o Bispo?

Devemos partir do facto de que todos
somos débeis. São Josemaria
ilustrava o sentido da fraternidade
sacerdotal – e, mais em geral, da
fraternidade cristã – com uma
imagem da vida corrente. Todos
recordamos os castelos de cartas que,
talvez, construíssemos na nossa
infância. O Fundador do Opus Dei
salientava que os cristãos, apoiando-
se uns nos outros pela caridade,
estão em condições de levantar esses
castelos. “A vossa fraqueza mútua” –
escrevia – “ é também apoio que vos
mantém direitos no cumprimento do
dever, se viveis a vossa bendita
fraternidade: como mutuamente se



sustêm, apoiando-se, as cartas de
jogar.” (Caminho, 462).

Assim como o primeiro dever dos
Bispos se traduz em cuidar dos seus
sacerdotes, do mesmo modo um dos
primeiros deveres dos sacerdotes
concretiza-se em ajudar os seus
irmãos clérigos a serem fiéis
ministros do Senhor. Para o
conseguir, é necessário que rezemos
uns pelos outros, não deixar nenhum
sozinho nas suas necessidades
espirituais ou materiais, visitar os
doentes, oferecer-se com alegria para
ajudar o que leva uma excessiva
carga de trabalho, etc. Neste sentido,
a Igreja recomenda as associações
sacerdotais aprovadas pela legítima
Autoridade com a finalidade de
oferecer essa atenção aos diáconos e
presbíteros.

No que se refere à união de cada
sacerdote com o seu Bispo, bastaria
recordar que o presbiterado, pela sua



própria natureza – como ensinou o
Concílio Vaticano II – existe para
colaborar com o episcopado em tudo
o que diz respeito à missão
sacerdotal (LG 28, PO 4). Por outro
lado, é muito importante a união
com o próprio Bispo; uma união que
não há-de ser apenas de
subordinação hierárquica, não
apenas efectiva, mas também
afectiva e que juntamente com a
obediência e disponibilidade
ministerial, leve a que cada
sacerdote tenha o seu Bispo muito
presente na sua oração e no seu
sacrifício.

O que fazer para despertar novas e
abundantes vocações sacerdotais?

O mais importante, como sempre, é
rezar ao Dono da messe. Mas rezar a
sério, sem se cansar, todos os dias,
explicando aos outros fiéis da Igreja
que compete a todos o dever de
promover vocações para o



sacerdócio. A seguir, em simultâneo,
examinar que acções concretas se
podem empreender, para descobrir e
fomentar a chamada de Deus entre
os jovens. Não seria bom descarregar
essa responsabilidade
exclusivamente no responsável ou
responsáveis da pastoral vocacional
nas Dioceses: todos temos que nos
sentir responsáveis por deixar pelo
menos um sucessor, que ocupe o
nosso lugar quando formos velhos ou
o Senhor nos chame à Sua presença.

Bastantes sacerdotes sabem por
experiência pessoal que é muito
eficaz dedicar uma atenção especial
aos acólitos e a outros rapazes que
colaboram nas paróquias,
transmitindo-lhes detalhes de
piedade eucarística, ensinando-os a
rezar, a servir os outros, etc. O
mesmo se pode dizer dos professores
de religião, que podem descobrir,
entre os alunos, os que manifestem
as qualidades humanas convenientes



para que o Senhor semeie neles a
vocação sacerdotal. E o
confessionário é um lugar
privilegiado para a direcção
espiritual e para acompanhar os que
manifestem possuir condições para o
sacerdócio.

O Senhor preside à Sociedade
Sacerdotal da Santa Cruz, que está
intrinsecamente unida à Prelatura
do Opus Dei. Como trabalha esta
associação de sacerdotes?

Favorecendo em todo o momento a
plena comunhão de cada um com o
Bispo e com o presbitério da Diocese.
Os sócios da Sociedade Sacerdotal da
Santa Cruz procuram viver o espírito
do Opus Dei e assim procurar a
própria santificação no exercício do
seu ministério e no âmbito secular
próprio da sua vocação. Para isso,
disponibilizam-se-lhes – como
também a muitos outros sacerdotes
que o desejam – os meios para que



melhorem a sua formação doutrinal,
ascética e espiritual, mediante
reuniões periódicas,
acompanhamento pessoal, cursos de
formação permanente, etc.

Como Prelado do Opus Dei, coube-
lhe suceder – depois de D. Álvaro
del Portillo, cuja fama de
santidade é notória – a São
Josemaria, à frente da Obra. Que
aspecto da sua vida
destacarianeste ano?

Quer São Josemaria quer o seu
primeiro sucessor, o Servo de Deus
D. Álvaro del Portillo, foram
sacerdotes a cem por cento. Na
situação pessoal em que Deus os
tinha colocado, entregaram-se ao
cumprimento da missão recebida e
levaram-na a cabo com exemplar
fidelidade e com intensa caridade
pastoral. Em ambos destacava um
amor apaixonado à Eucaristia,
manifestado em muitos detalhes



concretos, e um afã de almas que os
impelia a esquecerem-se
constantemente de si próprios para
pensar apenas no bem dos outros.
Não me detenho a referir
pormenores concretos, que
ultrapassariam os limites desta
entrevista e podem encontrar-se nas
biografias publicadas.

Parece que está próximo o
momento da beatificação do
Venerável Servo de Deus João
Paulo II. Que recordações conserva
da figura sacerdotal e da
personalidade do Papa anterior?
Poderia referir-nos algum
acontecimento dos seus encontros
com o Papa Wojtyla?

Foi um sacerdote santo e um servidor
incansável da Igreja, preocupado
exclusivamente com o bem das
almas. Todos esperamos com muito
entusiasmo o momento da sua
elevação aos altares, porque



implicará um grande bem para o
mundo inteiro.

Conservo muito gravado na minha
memória um episódio em que fica
patente a entrega generosa de João
Paulo II à sua missão como sucessor
de São Pedro. Numa ocasião,
acompanhei D. Álvaro del Portillo ao
Apartamento Pontifício. Era uma
hora avançada da tarde. Enquanto
esperávamos a chegada do Papa,
ouvimos uns passos que se
aproximavam por um corredor,
como que a arrastar os pés. Era o
Santo Padre; via-se que estava muito
cansado. D. Álvaro, impulsionado
pelo seu carinho filial, exclamou: 
“Santidade, como está cansado!”. O
Papa olhou-o e, com voz firme,
respondeu-lhe: “Se a estas horas não
estivesse cansado, seria sinal de que
não tinha cumprido o meu dever”.

Além disso, não posso esquecer que
João Paulo II foi o instrumento de



que o Senhor se serviu para
canonizar São Josemaria,
assinalando-o como modelo para
toda a Igreja, e para outorgar ao
Opus Dei a sua configuração jurídica
definitiva, em plena fidelidade ao
carisma fundacional, como prelatura
pessoal, organicamente estruturada
pelo Prelado, o presbitério e os fiéis
leigos. Também por isso lhe estamos
muito agradecidos.

Há 25 anos começaram as Jornadas
Mundiais da Juventude. Aproxima-
se a de 2011, que será em Madrid.
Como valoriza estes encontros e
que inovações se poderiam
incorporar, para que os seus frutos
sejam mais abundantes?

Os frutos espirituais destas jornadas
estão patentes aos olhos de todos.
Não me compete sugerir inovações.
O que faço, sim, é rezar – agora, pela
Jornada Mundial que terá lugar em
Madrid – e animar os fiéis e



cooperadores da Prelatura a rezar e a
colaborar pessoalmente na
realização deste evento, na medida
em que cada um possa, para que seja
um momento de graça na Igreja, que
– como afirmou Bento XVI no início
do seu Pontificado – é sempre jovem
e bela e que nos jovens se faz
missionária do futuro.

Face a algumas notícias tristes
recentes, há quem volte de novo a
questionar o celibato. Contudo,
esta pode ser uma boa ocasião
para voltar a expor os motivos em
que se baseia o celibato sacerdotal
e os frutos que dele se esperam.

Existem estudos científicos sérios –
alguns realizados também por
especialistas não católicos – que
demonstram que a disciplina sobre o
celibato sacerdotal nada tem que ver
com esses lamentáveis casos que se
ventilaram recentemente. Mais
ainda, quando se vive como o que é –



um dom divino – por amor a Deus e a
todos os homens (ainda que
nalgumas ocasiões haja que lutar
para o conservar fielmente), o
celibato situa o sacerdote nas
antípodas desses comportamentos
aberrantes.

Sim, no momento actual pode ser
particularmente oportuno retomar e
aprofundar os motivos – que não são
de simples conveniência prática –
que relacionam estreitamente o
sacerdócio e o celibato, um duplo e
grandioso dom de Deus.

São numerosas as demonstrações
de afecto que o Santo Padre
recebeu, em desagravo pelos
ataques que lhe dirigiram. Para
além do actual momento, como
podem os sacerdotes viver a
unidade com o Papa e fomentá-la
entre os fiéis?

A melhor forma de apoiar o Santo
Padre, nesta como noutras



circunstâncias, resume-se a rezar e a
fazer rezar pela sua Pessoa e pelas
suas intenções; ler, meditar, difundir
e pôr em prática os seus
ensinamentos; e encomendar
também ao Senhor os seus
colaboradores no governo da Igreja,
para que seja muito eficaz o seu
serviço à missão universal do
Romano Pontífice.

Parece indubitável que o ingente
trabalho da Igreja nem sempre é
suficientemente conhecido e
compreendido. O que é preciso
fazer nesse terreno?

Além de rezar – perdoe-me a minha
insistência neste ponto, mas a oração
feita com fé é fundamental – seria
oportuno que a nível de Conferência
episcopal e, inclusive de cada
Diocese, se cuidasse da preparação
de profissionais competentes nos
meios de comunicação. Não basta a
“boa vontade” para informar



adequadamente sobre a Igreja; é
preciso incorporar os modos e os
tempos da comunicação
institucional, da gestão de crises, etc.,
que são especialmente necessários
no contexto da globalização
característico da sociedade actual. A
este propósito, alegro-me ao
comprovar que estão a ter grande
aceitação os cursos da Faculdade de
Comunicação Institucional da
Pontifícia Universidade da Santa
Cruz, dirigidos especificamente a
pessoas que se ocupam da
comunicação institucional nos
gabinetes de imprensa de Dioceses,
Conferências episcopais e outras
instituições da Igreja.

Uma vez terminado o Ano
sacerdotal, o que deve permanecer
desta celebração?

Nos sacerdotes, uma profunda
renovação pessoal, caracterizada por
concretas e diárias conversões



interiores, orientadas para viver com
uma fidelidade mais afinada no
ministério, um amor maior e diário à
celebração da Eucaristia e à
administração do Sacramento da
penitência. E nos outros fiéis, a
tomada de consciência – não apenas
com palavras, mas com actos – de
que todos somos Igreja. O futuro
depende também deles: da forma
como cumprem os seus deveres
cristãos; da forma como rezam pelo
Papa, pelos Bispos e pelos sacerdotes;
da forma como educam os seus
filhos; do modo como exercitam a
sua alma sacerdotal também no
trabalho, no descanso; do modo
como pedem ao Senhor que envie
muitos e santos trabalhadores para a
Sua Vinha.

Revista Palabra.- Alfonso Riobó



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/balanco-do-
ano-sacerdotal-fieis-e-renovados-por-

dentro/ (11/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/balanco-do-ano-sacerdotal-fieis-e-renovados-por-dentro/
https://opusdei.org/pt-pt/article/balanco-do-ano-sacerdotal-fieis-e-renovados-por-dentro/
https://opusdei.org/pt-pt/article/balanco-do-ano-sacerdotal-fieis-e-renovados-por-dentro/
https://opusdei.org/pt-pt/article/balanco-do-ano-sacerdotal-fieis-e-renovados-por-dentro/

	Balanço do Ano Sacerdotal: “Fiéis e renovados por dentro”

