opusdei.org

Advento: vocacao
crista
Homilia de S. Josemaria sobre o

tempo do Advento, recolhida
em Cristo que passa.

20/11/2008

(Homilia pronunciada em 2 de
dezembro de 1951, primeiro
domingo do Advento)

Comeca o ano liturgico e o introito da
Missa prop0e-nos uma consideracgao



intimamente relacionada com o
principio da nossa vida crista: a
vocacgao que recebemos. Vias tuas,
Domine, demonstra mihi et semitas
tuas edoce me, mostra-me Senhor os
teus caminhos e ensina-me as tuas
veredas. Pedimos ao Senhor que nos
guie, que nos deixe ver o0s seus
passos, para que possamos aspirar a
plenitude dos seus mandamentos
que é a caridade.

Julgo que va@s, tal como eu, ao pensar
nas circunstancias que
acompanharam a vossa decisdo de
vos esforcardes por viver
integralmente a fé, dareis muitas
gracas ao Senhor e tereis a convicgdo
sincera —sem falsas humildades- de
que ndo ha mérito algum da vossa
parte. Geralmente, aprendemos a
invocar Deus desde a infancia, dos
labios de pais cristdos. Mais adiante,
professores, companheiros e simples
conhecidos ajudaram-nos de muitas



maneiras a nao perder de vista Jesus
Cristo.

Um dia (ndo quero generalizar; abre
0 coracdo ao Senhor e conta-lhe tu a
histdria) talvez um amigo, um cristao
normal e corrente como tu, te tenha
feito descobrir um panorama
profundo e novo e ao mesmo tempo
tdo antigo como o Evangelho.
Sugeriu-te a possibilidade de te
empenhares seriamente em seguir
Cristo, em ser apdstolo de apostolos.
Talvez tenhas perdido entdo a
tranquilidade e ndo a teras
recuperado, convertida em paz, até
que, livremente, "porque muito bem
te apeteceu" —que € a razdo mais
sobrenatural- respondeste a Deus
que sim. E veio a alegria, vigorosa,
constante, que so desaparece quando
te afastas d'Ele.

Nao me agrada falar de escolhidos
nem de privilegiados. Mas é Cristo
quem fala disso, quem escolhe. E a



linguagem da escritura: elegit nos in
ipso ante mundi constitutionem —diz
S. Paulo- ut essemus sancti, escolheu-
nos antes da cria¢do do mundo para
sermos santos. Eu sei que isto nao te
enche de orgulho, nem contribui
para que te consideres superior aos
outros homens. Essa escolha, raiz do
teu chamamento, deve ser a base da
tua humildade. Costuma levantar-se
porventura algum monumento aos
pincéis dum grande pintor? Serviram
para fazer obras-primas mas o
mérito é do artista. Nos - os cristaos -
somos apenas instrumentos do
Criador do mundo, do Redentor de
todos os homens.

Os Apostolos, homens correntes

A mim, anima-me muito considerar
um precedente, narrado passo a
passo, nas paginas do Evangelho: a
vocacgdo dos primeiros doze. Vamos
medita-la devagar, pedindo a essas
santas testemunhas do Senhor que



saibamos seguir Cristo como eles o
fizeram.

Aqueles primeiros doze apostolos —a
quem tenho grande devocédo e
carinho- eram, segundo os critérios
humanos, bem pouca coisa. Quanto a
posicdo social, com excec¢do de
Mateus —que com certeza ganhava
bem a vida e deixou tudo quando
Jesus lhe pediu- eram pescadores;
viviam do dia-a-dia, trabalhando até
de noite para poderem alcangar o
seu sustento.

Mas a posicdo social € o de menos.
Ndao eram cultos, nem sequer muito
inteligentes, pelo menos no que diz
respeito as realidades sobrenaturais.
Até os exemplos e as comparacoes
mais simples lhes eram
incompreensiveis e pediam ao
Mestre: Domine, edissere nobis
parabolam, Senhor, explica-nos a
parabola. Quando Jesus, com uma
imagem, alude ao fermento dos



fariseus, supdem que os esta a
recriminar por ndo terem comprado
pao.

Pobres, ignorantes. E nem sequer
eram simples, humildes. Dentro das
suas limitacdes, eram ambiciosos.
Muitas vezes discutem sobre quem
seria 0 maior, quando —segundo a
sua mentalidade- Cristo instaurasse
na terra o reino definitivo de Israel.
Discutem e excitam-se até naquela
hora sublime em que Jesus esta
prestes a imolar-se pela humanidade,
na intimidade do Cendaculo.

Fé? Pouca. O proprio Jesus Cristo o
diz. Viram ressuscitar mortos, curar
todo o tipo de doencas, multiplicar o
pao e os peixes, acalmar
tempestades, expulsar demaonios.
Pois S. Pedro, escolhido como cabeca,
€ 0 unico que sabe responder com
prontiddo: Tu és o Cristo, Filho de
Deus vivo. Mas é uma fé que ele
interpreta a sua maneira; por isso



atreve-se a enfrentar Jesus Cristo, a
fim de que Ele ndo se entregue pela
redencdo dos homens. E Jesus tem de
responder-lhe: Retira-te de mim,
Satands; tu serves-me de escandalo,
porque ndo tens a sabedoria das
coisas de Deus mas das coisas dos
homens. Pedro raciocinava
humanamente, comenta S. Jodo
Crisostomo, e concluia que tudo
aquilo (a Paixdo e a Morte) era
indigno de Cristo, reprovavel. Por isso
Jesus repreende-o e diz-lhe: ndo, sofrer
ndo é coisa indigna de Mim; tu pensas
assim porque raciocinas com ideias
carnais, humanas.

Em que sobressaem entao aqueles
homens de pouca fé? Talvez no amor
a Cristo? Sem duvida que O amavam,
pelo menos de palavra. Chegam até a
deixar-se arrebatar pelo entusiasmo:
Vamos nos também e morramos com
Ele. Mas a hora da verdade, todos
héo de fugir, excepto Jodo, que O
amava com obras e de verdade. S0



este adolescente, o0 mais jovem dos
Apostolos, permanece junto da cruz.
Os outros nao sentiam esse amor tao
forte como a morte.

Eram estes os discipulos escolhidos
pelo Senhor; assim os escolhe Cristo;
assim se comportavam antes de que,
cheios do Espirito Santo, se
tornassem colunas da Igreja. Sdo
homens correntes, com defeitos, com
debilidades, com palavras maiores
do que as suas obras. E, contudo,
Jesus chama-os para fazer deles
pescadores de homens, co-
redentores, administradores da graca
de Deus.

Sucedeu connosco uma coisa
semelhante. Sem grande dificuldade,
poderiamos encontrar na nossa
familia, entre 0os nossos amigos e
companheiros —para nao me referir
jd ao imenso panorama do mundo—
tantas pessoas mais dignas do que
nods de receber o chamamento de



Cristo. Mais simples, mais sabias,
mais influentes, mais importantes,
mais gratas, mais generosas...

Eu, ao pensar nisto, fico
envergonhado. Mas compreendo
também que a nossa ldgica humana
ndo serve para explicar as realidades
da graca. Deus costuma procurar
instrumentos fracos para que se
manifeste com evidente clareza que
a obra é sua. O proprio S. Paulo
evoca com estremecimento a sua
vocacao; e por ultimo, depois de
todos, foi também visto por mim,
como por um aborto. Porque eu sou o
minimo dos apostolos, que ndo sou
digno de ser chamado apdstolo,
porque persegui a Igreja de Deus.
Assim escreve Paulo de Tarso,
homem de uma personalidade e de
um vigor que a historia ndo fez mais
do que engrandecer.

Fomos chamados sem mérito algum
da nossa parte, dizia-vos. Realmente,



na base da nossa vocacao esta o
conhecimento da nossa miséria, a
consciéncia de que as luzes que
iluminam a alma —a fé—, o amor com
que amamos —a caridade- e o desejo
que nos mantém —a esperanca— sao
dons gratuitos de Deus. Por isso, ndo
crescer em humildade significa
perder de vista o objectivo da escolha
divina: ut essemus sancti, a santidade
pessoal.

Agora, tomando como ponto de
partida essa humildade, podemos
compreender toda a maravilha da
chamada divina. A mdo de Cristo
colheu-nos num trigal: o semeador
aperta na sua mao chagada o
punhado de trigo; o sangue de Cristo
banha a semente, empapa-a. Depois,
o Senhor lanca ao ar esse trigo, para
que, morrendo, seja vida e,
afundando-se na terra, seja capaz de
multiplicar-se em espigas de oiro.

Ja é hora de despertar



A Epistola da Missa recorda-nos que
temos de assumir esta
responsabilidade de apostolos com
novo espirito, com animo, despertos.
Porque ja é hora de nos levantarmos
do sono. Porquanto agora esta mais
perto a nossa salvagdo do que quando
abragamos a fé. A noite esta quase
passada e o dia aproxima-se.
Deixemos, pois, as obras das trevas e
revistamo-nos das armas da luz. Dir-
me-eis que isso ndo é facil, e ndo vos
faltara razdo. Os inimigos do homem,
que sdo os inimigos da santidade,
procuram impedir essa vida nova,
que € revestirmo-nos com o espirito
de Cristo. Ndo conhe¢o melhor
enumeracdo dos obstaculos a
fidelidade cristd do que a que nos da
S. Jodo: concupiscentia carnis,
concupiscentia oculorum et superbia
vitae.Tudo o que hd no mundo é
concupiscéncia da carne,
concupiscéncia dos olhos e soberba
de vida.



A concupiscéncia da carne ndo € so a
tendéncia desordenada dos sentidos
em geral nem a apeténcia sexual, que
deve ser ordenada, mas que ndo é
ma em si mesma, pois é uma nobre
realidade humana santificavel. Por
isso, nunca falo de impureza mas de
pureza, porque a todos se dirigem as
palavras de Cristo: bem-aventurados
o0s limpos de coragdo porque verdo a
Deus. Por vocacdo divina, alguns
terdo de viver essa pureza no
matrimoénio; outros, pelo contrario,
renunciarao aos amores humanos,
para corresponderem unica e
apaixonadamente ao amor de Deus.
Nem uns nem outros devem ser
escravos da sensualidade, mas
senhores do seu corpo e do seu
coracdo para os poderem dar
sacrificadamente aos demais.

Ao tratar da virtude da pureza,
costumo acrescentar o qualificativo
de santa. A pureza cristd, a santa
pureza, ndo é o orgulho de sentir-se



puro, nao contaminado; é saber que
temos os pés de barro, embora a
graca de Deus nos livre dia a dia das
ciladas do inimigo. Considero uma
deformacdo do cristianismo a
insisténcia de algumas pessoas em
escrever ou pregar quase
exclusivamente sobre esta matéria,
esquecendo outras virtudes que sdo
capitais para o cristdo e, em geral,
para a convivéncia entre os homens.

A santa pureza ndo € a unica nem a
principal virtude cristd; contudo, é
indispensavel para perseverar no
esforcgo diario da nossa santificacao e
sem ela ndo é possivel dedicar-se ao
apostolado. A pureza é consequéncia
do amor com que entregamos ao
Senhor a alma e o corpo, as poténcias
e os sentidos. Nao é uma negacao; é
uma alegre afirmacdo.

Dizia que a concupiscéncia da carne
nao se reduz exclusivamente a
desordem da sensualidade; também



se traduz no comodismo, na falta de
vibracdo que incita a procurar o que
€ mais facil, o mais agradavel, o
caminho aparentemente mais curto,
por vezes a custa de ceder na
fidelidade a Deus.

Comportar-se assim seria como
abandonar-se ao império duma
daquelas leis —a do pecado- contra as
quais nos previne S. Paulo: Eu
encontro, pois, esta lei em mim:
quando quero fazer o bem, o mal esta
junto de mim; porque me deleito na lei
de Deus, segundo o homem interior;
mas vejo nos meus membros outra lei
que se opoe a lei do meu espirito e que
me faz escravo da lei do pecado, que
estd nos meus membros. Infelix ego
homo! Infeliz de mim! Quem me
livrara deste corpo de morte? Ouvi o
que responde o apdstolo: a graca de
Deus por Jesus Cristo Nosso Senhor.
Podemos e devemos lutar contra a
concupiscéncia da carne, porque, se



formos humildes, sempre nos sera
concedida a graca do Senhor.

O outro inimigo, escreve S. Jodo, é a
concupiscéncia dos olhos, uma
avareza de fundo que nos leva a
valorizar apenas o que se pode tocar.
Os olhos ficam como que pegados as
coisas terrenas e, por isSso mesmo,
nao sabem descobrir as realidades
sobrenaturais. Podemos, portanto,
socorrer-nos desta expressao da
Sagrada Escritura para nos
referirmos a avareza dos bens
materiais e, além disso, aquela
deformacdo que nos leva a observar
0 que nos rodeia —o0s outros, as
circunstancias da nossa vida e do
nosso tempo- s6 com visdo humana.

Os olhos da alma embotam-se; a
razao cré-se auto-suficiente para
compreender todas as coisas,
prescindindo de Deus. E uma
tentacdo subtil, que se apoia na
dignidade da inteligéncia, da



inteligéncia que o nosso Pai, Deus,
deu ao homem para que O conheca e
O ame livremente. Arrastada por
essa tentacdo, a inteligéncia humana
considera-se o centro do universo,
entusiasma-se de novo com a falsa
promessa da serpente, sereis como
deuses, e, enchendo-se de amor por si
mesma, volta as costas ao amor de
Deus.

Deste modo, a nossa existéncia pode
entregar-se sem condi¢des nas maos
do terceiro inimigo, a superbia vitae.
Néo se trata simplesmente dos
pensamentos efémeros de vaidade
ou de amor proprio; é uma
presuncdo generalizada. Ndo nos
enganemos, porque este é o pior dos
males, a raiz de todos os extravios. A
luta contra a soberba ha-de ser
constante, pois nao se disse ja, dum
modo tdo grafico, que essa paixdo so
morre um dia depois da morte da
pessoa? E a altivez do fariseu, a
quem Deus se mostra renitente em



justificar por encontrar nele uma
barreira de auto-suficiéncia. E a
arrogancia que conduz a desprezar
0s outros homens, a domina-los, a
maltrata-los, porque, onde houver
soberba ai havera também ofensa e
desonra.

A misericordia de Deus

Comeca hoje o tempo do Advento e é
bom que tenhamos considerado as
insidias destes inimigos da alma: a
desordem da sensualidade e a
leviandade; o desatino da razdo que
se opOe ao Senhor; a presuncao
altaneira, esterilizadora do amor a
Deus e as criaturas.

Todas estas disposicdes de &nimo sdo
obstaculos certos e o seu poder
perturbador é grande. Por isso a
liturgia faz-nos implorar a
misericordia divina: a ti elevo a
minha alma, Senhor, meu Deus. E em
ti confio; ndo seja eu confundido! Ndo
riam de mim 0s meus inimigos,



rezamos no introito. E na antifona do
ofertdrio iremos repetir: espero em
ti,; que eu ndo seja confundido!

Agora que se aproxima o tempo da
salvacdo, da gosto ouvir dos labios de
S. Paulo: depois de Deus, Nosso
Salvador, ter manifestado a sua
benignidade e o seu amor para com 0s
homens, libertou-nos, ndo pelas obras
de justica que tivéssemos feito, mas
por sua misericordia.

Se lerdes as Santas Escrituras,
descobrireis constantemente a
presenca da misericordia de Deus:
enche a terra, estende-se a todos os
seus filhos, super omnem carnem;
cerca-nos, antecede-nos, multiplica-se
para nos ajudar e foi continuamente
confirmada. Deus tem-nos presente
na sua misericordia, ao ocupar-se de
nés como Pai amoroso. E uma
misericordia suave, agradavel, como
a nuvem que se desfaz em chuva no
tempo da seca.



Jesus Cristo resume e compendia
toda a histéria da misericordia
divina: Bem-aventurados os
misericordiosos, porque alcang¢ardo
misericordia. E, noutra ocasiao: Sede
pois misericordiosos como também
vosso Pai é misericordioso. Ficaram
também muito gravadas em naos,
entre muitas outras cenas do
Evangelho, a cleméncia com a
mulher adultera, a parabola do filho
prodigo, a da ovelha perdida, a do
devedor perdoado, a ressurreicdo do
filho da viuva de Naim. Quantas
razoes de justica para explicar este
grande prodigio! Era o filho unico
daquela pobre viuva; era ele quem
dava sentido a sua vida; s6 ele
poderia ajuda-la na sua velhice! Mas
Cristo ndo faz o milagre por justica;
fa-lo por compaixdo, porque
interiormente se comove perante a
dor humana.

Que seguranca deve produzir-nos a
comiseracdo do Senhor! Se ele clamar



por mim, ouvi-lo-ei, porque sou
misericordioso. £ um convite, uma
promessa que ndo deixard de
cumprir. Aproximemo-nos, pois,
confiadamente do trono da graga a
fim de alcangar misericordia e o
auxtlio da graga, no tempo oportuno.
Os inimigos da nossa santificagao
nada poderao, porque essa
misericordia de Deus nos defende. E
se caimos por nossa culpa e da nossa
fraqueza, o Senhor socorre-nos e
levanta-nos. Tinhas aprendido a
afastar a negligéncia, a afastar de ti a
arrogancia, a adquirir piedade, a ndo
ser prisioneiro das questoes
mundanas, a ndo preferir o caduco ao
eterno. Mas, como a debilidade
humana ndo pode manter o passo
decidido num mundo resvaladic¢o, o
bom médico indicou-te também os
remédios contra a desorientacdo e o
juiz misericordioso ndo te negou a
esperancga do perddo.

Correspondéncia humana



F neste clima da misericérdia de
Deus que se desenvolve a existéncia
do cristdo. Este é o &mbito do seu
esforgo por se comportar como filho
do Pai. E quais sdo os principais
meios para conseguirmos que a
vocacao se mantenha firme? Vou
dizer-te hoje dois, que sdo dois eixos
vivos da conduta crista: a vida
interior e a formacao doutrinal, o
conhecimento profundo da nossa fé.

Vida interior, em primeiro lugar. Ha
ainda tdo pouca gente que entenda
isto! Ao ouvir falar de vida interior,
pensa-se logo na obscuridade do
templo, quando ndo no ambiente
abafado de algumas sacristias. Estou
ha mais de um quarto de século a
dizer que ndo se trata disso. Eu falo
da vida interior de cristdos normais e
correntes, que habitualmente se
encontram em plena rua, ao ar livre;
e que na rua, no trabalho, na familia
e nos momentos de diversao estdo
unidos a Jesus todo o dia. E o que é



isto sendo vida de orac¢do continua?
Nao é verdade que compreendeste a
necessidade de ser alma de oracao,
numa intimidade com Deus que te
leva a endeusar-te? Esta € a fé crista e
assim o compreenderam sempre as
almas de oracdo. Torna-se Deus
aquele homem, escreve Clemente de
Alexandria, porque quer o mesmo que
Deus quer.

A principio custard. E preciso
esforcarmo-nos por nos dirigir ao
Senhor, por lhe agradecermos a sua
piedade paternal e concreta para
connosco. A pouco e pouco o amor de
Deus torna-se palpavel —embora isto
ndo seja coisa de sentimentos— como
uma estocada na alma. E Cristo que
nos persegue amorosamente: Eis que
estou a porta e chamo. Como anda a
tua vida de oragdo? Nao sentes as
vezes, durante o dia, desejos de falar
mais devagar com Ele? Ndo Lhe
dizes: logo vou contar-te isto e aquilo;



logo vou conversar sobre isso
contigo?

Nos momentos dedicados
expressamente a esse coloquio com o
Senhor o coragdo expande-se, a
vontade fortalece-se, a inteligéncia —
ajudada pela graca- enche a
realidade humana com a realidade
sobrenatural. E, como fruto, sairao
sempre propositos claros, praticos,
de melhorares a tua conduta, de
tratares delicadamente, com
caridade, todos os homens, de te
empenhares a fundo —com o
empenho dos bons desportistas—
nesta luta cristd de amor e de paz.

A oracdo torna-se continua como o
bater do coracdo, como as pulsacgdes.
Sem essa presenca de Deus nao ha
vida contemplativa. E sem vida
contemplativa de pouco vale
trabalhar por Cristo, porque em vao
se esforcam os que constroem se
Deus ndo sustenta a casa.



O sal da mortificacao

Para se santificar, o cristdo corrente
—que nao é um religioso e ndo se
afasta do mundo, porque o mundo é
o0 lugar do seu encontro com Cristo-
ndo precisa de habito externo nem
sinais distintivos. Os seus sinais sao
internos: a constante presenca de
Deus e o espirito de mortificacdo. Na
realidade, sdo uma so coisa, porque a
mortificacdo é apenas a ora¢ao dos
sentidos.

A vocacao crista é vocacao de
sacrificio, de peniténcia, de expiacao.
Temos de reparar pelos nossos
pecados (ja voltamos a cara tantas
vezes para ndo vermos Deus!) e por
todos os pecados dos homens.
Precisamos de seguir de perto os
passos de Cristo: trazendo sempre no
nosso corpo a mortificagdo, a
abnegacdo de Cristo, o seu
abatimento na Cruz, para que
também a vida de Jesus se manifeste



nos nossos corpos. O nosso caminho
é de imolacdo e, nesta renuncia,
encontraremos o gaudium cum pace,
a alegria e a paz.

Ndo contemplamos o mundo com um
olhar triste. Talvez
involuntariamente, prestaram um
fraco servico a catequese 0s
biografos de santos que queriam
encontrar a todo o custo coisas
extraordindrias nos servos de Deus,
logo desde os primeiros vagidos. E
contam de alguns deles que na sua
infancia ndo choravam, nao
mamavam as sextas-feiras por
mortificagdo... Tu e eu nascemos a
chorar, como Deus manda; e
sugamos o peito da nossa mdae sem
nos preocuparmos com Quaresmas
nem Témporas...

Agora, com o auxilio de Deus,
aprendemos a descobrir ao longo dos
dias (aparentemente sempre iguais)
spatium verae penitentiae, tempo de



verdadeira peniténcia; e nesses
instantes fazemos propositos de
emendatio vitae, de melhorar a nossa
vida. Este é o caminho para nos
predispormos a graca e as
inspiracOes do Espirito Santo na
alma. E com essa graca — repito —
vem o gaudium cum pace, a alegria, a
paz e a perseveranca no caminho.

A mortificacdo € o sal da nossa vida.
E a melhor mortificacdo € a que
combate —em pequenos pormenores,
durante todo o dia— a concupiscéncia
da carne, a concupiscéncia dos olhos
e a soberba de vida. Mortificagdes
que ndo mortifiquem os outros, que
nos tornem mais delicados, mais
compreensivos, mais abertos a todos.
Tu ndo podes ser mortificado se és
susceptivel, se sO vives os teus
egoismos, se dominas os outros, se
ndo sabes privar-te do supérfluo e,
por vezes, até do necessario e, enfim,
se te entristeces quando as coisas ndo
correm como tu tinhas previsto.



Seras, pelo contrario, mortificado se
souberes fazer-te tudo para todos
para salvar a todos.

A fé e a inteligéncia

A vida de oracdo e de peniténcia e a
consideracdo da nossa filiacdo divina
transformam-nos em cristaos
profundamente piedosos, como
meninos pequenos diante de Deus. A
piedade é a virtude dos filhos e, para
que o filho possa entregar-se nos
bracos do seu pai, ha-de ser e sentir-
se pequeno, necessitado. Tenho
meditado com frequéncia na vida de
infancia espiritual, que ndo se
contrapde a fortaleza, porque requer
uma vontade rija, uma maturidade
bem temperada, um caracter firme e
aberto.

Piedosos, portanto, como meninos;
mas ndo ignorantes, porque cada um
ha-de esforcgar-se, na medida das
suas possibilidades, pelo estudo sério
e cientifico da fé. E o que é isto,



sendo teologia? Piedade de meninos,
sim, mas doutrina segura de
teologos.

O afa por adquirir esta ciéncia
teoldgica —a boa e firme doutrina
cristd- deve-se, em primeiro lugar,
ao desejo de conhecer e amar a Deus.
Simultaneamente é consequéncia da
preocupacdo geral da alma fiel por
alcancar a mais profunda
compreensdo deste mundo, que é
uma realizacdo do Criador. Com
periddica monotonia, ha pessoas que
procuram ressuscitar uma suposta
incompatibilidade entre a fé e a
ciéncia, entre a inteligéncia humana
e a Revelacdo divina. Tal
incompatibilidade s6 pode surgir, e
sO na aparéncia, quando nao se
entendem os termos reais do
problema.

Se o mundo saiu das maos de Deus,
se Ele criou o homem a sua imagem e
semelhanca e lhe deu uma chispa da



sua luz, o trabalho da inteligéncia
deve ser - embora seja um trabalho
duro - desentranhar o sentido divino
que naturalmente ja tém todas as
coisas. E, com a luz da fé,
compreendemos também o seu
sentido sobrenatural, que resulta da
nossa elevacdo a ordem da graca.
Né&o podemos admitir o medo da
ciéncia, visto que qualquer trabalho,
se é verdadeiramente cientifico,
tende para a verdade. E Cristo disse:
Ego sum veritas. Eu sou a verdade.

O cristdo precisa de ter fome de
saber. Desde o estudo dos saberes
mais abstractos até a habilidade do
artesao, tudo pode e deve conduzir a
Deus. Efectivamente ndo ha tarefa
humana que néo seja santificavel,
motivo para a nossa propria
santificacdo e oportunidade para
colaborar com Deus na santificacao
dos que nos rodeiam. A luz dos
seguidores de Jesus Cristo ndo deve
estar no fundo do vale, mas no cume



da montanha para que vejam as
vossas boas obras e glorifiquem o
vosso Pai que esta nos céus.

Trabalhar assim é oracgdo. Estudar
assim é oracdo. Investigar assim é
oracdo. Nunca saimos afinal do
mesmo: tudo é oracdo, tudo pode e
deve levar-nos a Deus, alimentar a
nossa intimidade continua com Ele,
da manhad a noite. Todo o trabalho
honrado pode ser oracdo e todo o
trabalho que é oracgdo é apostolado.
Deste modo, a alma fortalece-se
numa unidade de vida simples e
forte.

A esperanca do Advento

Nada mais queria dizer-vos neste
primeiro domingo do Advento,
quando ja come¢amos a contar os
dias que nos aproximam do Natal do
Salvador. Vimos a realidade da
vocacao cristd, ou seja, como 0
Senhor confiou em noés para levar as
almas a santidade, para as



aproximar d'Ele, para as unir a Igreja
e estender o reino de Deus a todos 0s
coracoes. O Senhor quer-nos
entregues, fiéis, dedicados, com
amor. Quer-nos santos, muito seus.

Por um lado, a soberba, a
sensualidade e o tédio, o egoismo;
por outro, o amor, a entrega, a
misericordia, a humildade, o
sacrificio, a alegria. Tens de escolher.
Foste chamado a uma vida de fé,
esperanca e caridade. Nao podes
cruzar os bracos e refugiar-te num
mediocre isolamento.

Em certa ocasido, vi uma aguia
encerrada numa jaula de ferro.
Estava suja e meia depenada. Tinha
entre as garras um pedaco de carne
podre. Pensei entdo no que seria de
mim se abandonasse a vocagao
recebida de Deus. Tive pena daquele
animal solitario, enjaulado, que tinha
nascido para subir muito alto e olhar
de frente o Sol. Podemos ascender



até as humildes alturas do amor de
Deus, do servico a todos os homens.
Para isso, porém, é preciso que nao
haja na alma recantos escondidos,
onde ndo possa entrar o sol de Jesus
Cristo. Temos de deitar fora todas as
preocupacoes que nos afastem d'Ele;
e assim teras Cristo na tua
inteligéncia, Cristo nos teus labios,
Cristo no teu coracdo, Cristo nas tuas
obras. Toda a vida —o coracdo e as
obras, a inteligéncia e as palavras—
cheia de Deus.

Olhai e levantai as vossas cabegas
porque esta proxima a vossa
redencgdo, lemos no Evangelho. O
tempo do Advento é o tempo da
esperanca. Todo o panorama da
nossa vocacao cristd, a unidade de
vida que tem como nervo a presenca
de Deus, Nosso Pai, pode e deve ser
uma realidade diaria.

Invoca comigo Nossa Senhora, e
imagina como passaria Ela aqueles



meses a espera do Filho que havia de
nascer. E Nossa Senhora, Santa
Maria, fara com que sejas alter
Christus, ipse Christus, outro Cristo, o
proprio Cristo.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/audio-vocacao-
crista/ (28/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/audio-vocacao-crista/
https://opusdei.org/pt-pt/article/audio-vocacao-crista/
https://opusdei.org/pt-pt/article/audio-vocacao-crista/

	Advento: vocação cristã

