
opusdei.org

Advento: vocação
cristã

Homilia de S. Josemaria sobre o
tempo do Advento, recolhida
em Cristo que passa.

20/11/2008

(Homilía pronunciada em 2 de
dezembro de 1951, primeiro
domingo do Advento)

Começa o ano litúrgico e o intróito da
Missa propõe-nos uma consideração



intimamente relacionada com o
princípio da nossa vida cristã: a
vocação que recebemos. Vias tuas,
Domine, demonstra mihi et semitas
tuas edoce me, mostra-me Senhor os
teus caminhos e ensina-me as tuas
veredas. Pedimos ao Senhor que nos
guie, que nos deixe ver os seus
passos, para que possamos aspirar à
plenitude dos seus mandamentos
que é a caridade.

Julgo que vós, tal como eu, ao pensar
nas circunstâncias que
acompanharam a vossa decisão de
vos esforçardes por viver
integralmente a fé, dareis muitas
graças ao Senhor e tereis a convicção
sincera –sem falsas humildades– de
que não há mérito algum da vossa
parte. Geralmente, aprendemos a
invocar Deus desde a infância, dos
lábios de pais cristãos. Mais adiante,
professores, companheiros e simples
conhecidos ajudaram-nos de muitas



maneiras a não perder de vista Jesus
Cristo.

Um dia (não quero generalizar; abre
o coração ao Senhor e conta-lhe tu a
história) talvez um amigo, um cristão
normal e corrente como tu, te tenha
feito descobrir um panorama
profundo e novo e ao mesmo tempo
tão antigo como o Evangelho.
Sugeriu-te a possibilidade de te
empenhares seriamente em seguir
Cristo, em ser apóstolo de apóstolos.
Talvez tenhas perdido então a
tranquilidade e não a terás
recuperado, convertida em paz, até
que, livremente, "porque muito bem
te apeteceu" –que é a razão mais
sobrenatural– respondeste a Deus
que sim. E veio a alegria, vigorosa,
constante, que só desaparece quando
te afastas d'Ele.

Não me agrada falar de escolhidos
nem de privilegiados. Mas é Cristo
quem fala disso, quem escolhe. É a



linguagem da escritura: elegit nos in
ipso ante mundi constitutionem –diz
S. Paulo– ut essemus sancti, escolheu-
nos antes da criação do mundo para
sermos santos. Eu sei que isto não te
enche de orgulho, nem contribui
para que te consideres superior aos
outros homens. Essa escolha, raiz do
teu chamamento, deve ser a base da
tua humildade. Costuma levantar-se
porventura algum monumento aos
pincéis dum grande pintor? Serviram
para fazer obras-primas mas o
mérito é do artista. Nós - os cristãos -
somos apenas instrumentos do
Criador do mundo, do Redentor de
todos os homens.

Os Apóstolos, homens correntes

A mim, anima-me muito considerar
um precedente, narrado passo a
passo, nas páginas do Evangelho: a
vocação dos primeiros doze. Vamos
meditá-la devagar, pedindo a essas
santas testemunhas do Senhor que



saibamos seguir Cristo como eles o
fizeram.

Aqueles primeiros doze apóstolos –a
quem tenho grande devoção e
carinho– eram, segundo os critérios
humanos, bem pouca coisa. Quanto à
posição social, com exceção de
Mateus –que com certeza ganhava
bem a vida e deixou tudo quando
Jesus lhe pediu– eram pescadores;
viviam do dia-a-dia, trabalhando até
de noite para poderem alcançar o
seu sustento.

Mas a posição social é o de menos.
Não eram cultos, nem sequer muito
inteligentes, pelo menos no que diz
respeito às realidades sobrenaturais.
Até os exemplos e as comparações
mais simples lhes eram
incompreensíveis e pediam ao
Mestre: Domine, edissere nobis
parabolam, Senhor, explica-nos a
parábola. Quando Jesus, com uma
imagem, alude ao fermento dos



fariseus, supõem que os está a
recriminar por não terem comprado
pão.

Pobres, ignorantes. E nem sequer
eram simples, humildes. Dentro das
suas limitações, eram ambiciosos.
Muitas vezes discutem sobre quem
seria o maior, quando –segundo a
sua mentalidade– Cristo instaurasse
na terra o reino definitivo de Israel.
Discutem e excitam-se até naquela
hora sublime em que Jesus está
prestes a imolar-se pela humanidade,
na intimidade do Cenáculo.

Fé? Pouca. O próprio Jesus Cristo o
diz. Viram ressuscitar mortos, curar
todo o tipo de doenças, multiplicar o
pão e os peixes, acalmar
tempestades, expulsar demónios.
Pois S. Pedro, escolhido como cabeça,
é o único que sabe responder com
prontidão: Tu és o Cristo, Filho de
Deus vivo. Mas é uma fé que ele
interpreta à sua maneira; por isso



atreve-se a enfrentar Jesus Cristo, a
fim de que Ele não se entregue pela
redenção dos homens. E Jesus tem de
responder-lhe: Retira-te de mim,
Satanás; tu serves-me de escândalo,
porque não tens a sabedoria das
coisas de Deus mas das coisas dos
homens. Pedro raciocinava
humanamente, comenta S. João
Crisóstomo, e concluía que tudo
aquilo (a Paixão e a Morte) era
indigno de Cristo, reprovável. Por isso
Jesus repreende-o e diz-lhe: não, sofrer
não é coisa indigna de Mim; tu pensas
assim porque raciocinas com ideias
carnais, humanas.

Em que sobressaem então aqueles
homens de pouca fé? Talvez no amor
a Cristo? Sem dúvida que O amavam,
pelo menos de palavra. Chegam até a
deixar-se arrebatar pelo entusiasmo: 
Vamos nós também e morramos com
Ele. Mas à hora da verdade, todos
hão de fugir, excepto João, que O
amava com obras e de verdade. Só



este adolescente, o mais jovem dos
Apóstolos, permanece junto da cruz.
Os outros não sentiam esse amor tão
forte como a morte.

Eram estes os discípulos escolhidos
pelo Senhor; assim os escolhe Cristo;
assim se comportavam antes de que,
cheios do Espírito Santo, se
tornassem colunas da Igreja. São
homens correntes, com defeitos, com
debilidades, com palavras maiores
do que as suas obras. E, contudo,
Jesus chama-os para fazer deles
pescadores de homens, co-
redentores, administradores da graça
de Deus.

Sucedeu connosco uma coisa
semelhante. Sem grande dificuldade,
poderíamos encontrar na nossa
família, entre os nossos amigos e
companheiros –para não me referir
já ao imenso panorama do mundo–
tantas pessoas mais dignas do que
nós de receber o chamamento de



Cristo. Mais simples, mais sábias,
mais influentes, mais importantes,
mais gratas, mais generosas...

Eu, ao pensar nisto, fico
envergonhado. Mas compreendo
também que a nossa lógica humana
não serve para explicar as realidades
da graça. Deus costuma procurar
instrumentos fracos para que se
manifeste com evidente clareza que
a obra é sua. O próprio S. Paulo
evoca com estremecimento a sua
vocação; e por último, depois de
todos, foi também visto por mim,
como por um aborto. Porque eu sou o
mínimo dos apóstolos, que não sou
digno de ser chamado apóstolo,
porque persegui a Igreja de Deus.
Assim escreve Paulo de Tarso,
homem de uma personalidade e de
um vigor que a história não fez mais
do que engrandecer.

Fomos chamados sem mérito algum
da nossa parte, dizia-vos. Realmente,



na base da nossa vocação está o
conhecimento da nossa miséria, a
consciência de que as luzes que
iluminam a alma –a fé–, o amor com
que amamos –a caridade– e o desejo
que nos mantém –a esperança– são
dons gratuitos de Deus. Por isso, não
crescer em humildade significa
perder de vista o objectivo da escolha
divina: ut essemus sancti, a santidade
pessoal.

Agora, tomando como ponto de
partida essa humildade, podemos
compreender toda a maravilha da
chamada divina. A mão de Cristo
colheu-nos num trigal: o semeador
aperta na sua mão chagada o
punhado de trigo; o sangue de Cristo
banha a semente, empapa-a. Depois,
o Senhor lança ao ar esse trigo, para
que, morrendo, seja vida e,
afundando-se na terra, seja capaz de
multiplicar-se em espigas de oiro.

Já é hora de despertar



A Epístola da Missa recorda-nos que
temos de assumir esta
responsabilidade de apóstolos com
novo espírito, com ânimo, despertos. 
Porque já é hora de nos levantarmos
do sono. Porquanto agora está mais
perto a nossa salvação do que quando
abraçámos a fé. A noite está quase
passada e o dia aproxima-se.
Deixemos, pois, as obras das trevas e
revistamo-nos das armas da luz. Dir-
me-eis que isso não é fácil, e não vos
faltará razão. Os inimigos do homem,
que são os inimigos da santidade,
procuram impedir essa vida nova,
que é revestirmo-nos com o espírito
de Cristo. Não conheço melhor
enumeração dos obstáculos à
fidelidade cristã do que a que nos dá
S. João: concupiscentia carnis,
concupiscentia oculorum et superbia
vitae.Tudo o que há no mundo é
concupiscência da carne,
concupiscência dos olhos e soberba
de vida.



A concupiscência da carne não é só a
tendência desordenada dos sentidos
em geral nem a apetência sexual, que
deve ser ordenada, mas que não é
má em si mesma, pois é uma nobre
realidade humana santificável. Por
isso, nunca falo de impureza mas de
pureza, porque a todos se dirigem as
palavras de Cristo: bem-aventurados
os limpos de coração porque verão a
Deus. Por vocação divina, alguns
terão de viver essa pureza no
matrimónio; outros, pelo contrário,
renunciarão aos amores humanos,
para corresponderem única e
apaixonadamente ao amor de Deus.
Nem uns nem outros devem ser
escravos da sensualidade, mas
senhores do seu corpo e do seu
coração para os poderem dar
sacrificadamente aos demais.

Ao tratar da virtude da pureza,
costumo acrescentar o qualificativo
de santa. A pureza cristã, a santa
pureza, não é o orgulho de sentir-se 



puro, não contaminado; é saber que
temos os pés de barro, embora a
graça de Deus nos livre dia a dia das
ciladas do inimigo. Considero uma
deformação do cristianismo a
insistência de algumas pessoas em
escrever ou pregar quase
exclusivamente sobre esta matéria,
esquecendo outras virtudes que são
capitais para o cristão e, em geral,
para a convivência entre os homens.

A santa pureza não é a única nem a
principal virtude cristã; contudo, é
indispensável para perseverar no
esforço diário da nossa santificação e
sem ela não é possível dedicar-se ao
apostolado. A pureza é consequência
do amor com que entregámos ao
Senhor a alma e o corpo, as potências
e os sentidos. Não é uma negação; é
uma alegre afirmação.

Dizia que a concupiscência da carne
não se reduz exclusivamente à
desordem da sensualidade; também



se traduz no comodismo, na falta de
vibração que incita a procurar o que
é mais fácil, o mais agradável, o
caminho aparentemente mais curto,
por vezes à custa de ceder na
fidelidade a Deus.

Comportar-se assim seria como
abandonar-se ao império duma
daquelas leis –a do pecado– contra as
quais nos previne S. Paulo: Eu
encontro, pois, esta lei em mim:
quando quero fazer o bem, o mal está
junto de mim; porque me deleito na lei
de Deus, segundo o homem interior;
mas vejo nos meus membros outra lei
que se opõe à lei do meu espírito e que
me faz escravo da lei do pecado, que
está nos meus membros. Infelix ego
homo! Infeliz de mim! Quem me
livrará deste corpo de morte? Ouvi o
que responde o apóstolo: a graça de
Deus por Jesus Cristo Nosso Senhor.
Podemos e devemos lutar contra a
concupiscência da carne, porque, se



formos humildes, sempre nos será
concedida a graça do Senhor.

O outro inimigo, escreve S. João, é a
concupiscência dos olhos, uma
avareza de fundo que nos leva a
valorizar apenas o que se pode tocar.
Os olhos ficam como que pegados às
coisas terrenas e, por isso mesmo,
não sabem descobrir as realidades
sobrenaturais. Podemos, portanto,
socorrer-nos desta expressão da
Sagrada Escritura para nos
referirmos à avareza dos bens
materiais e, além disso, àquela
deformação que nos leva a observar
o que nos rodeia –os outros, as
circunstâncias da nossa vida e do
nosso tempo– só com visão humana.

Os olhos da alma embotam-se; a
razão crê-se auto-suficiente para
compreender todas as coisas,
prescindindo de Deus. É uma
tentação subtil, que se apoia na
dignidade da inteligência, da



inteligência que o nosso Pai, Deus,
deu ao homem para que O conheça e
O ame livremente. Arrastada por
essa tentação, a inteligência humana
considera-se o centro do universo,
entusiasma-se de novo com a falsa
promessa da serpente, sereis como
deuses, e, enchendo-se de amor por si
mesma, volta as costas ao amor de
Deus.

Deste modo, a nossa existência pode
entregar-se sem condições nas mãos
do terceiro inimigo, a superbia vitae.
Não se trata simplesmente dos
pensamentos efémeros de vaidade
ou de amor próprio; é uma
presunção generalizada. Não nos
enganemos, porque este é o pior dos
males, a raiz de todos os extravios. A
luta contra a soberba há-de ser
constante, pois não se disse já, dum
modo tão gráfico, que essa paixão só
morre um dia depois da morte da
pessoa? É a altivez do fariseu, a
quem Deus se mostra renitente em



justificar por encontrar nele uma
barreira de auto-suficiência. É a
arrogância que conduz a desprezar
os outros homens, a dominá-los, a
maltratá-los, porque, onde houver
soberba aí haverá também ofensa e
desonra.

A misericórdia de Deus

Começa hoje o tempo do Advento e é
bom que tenhamos considerado as
insídias destes inimigos da alma: a
desordem da sensualidade e a
leviandade; o desatino da razão que
se opõe ao Senhor; a presunção
altaneira, esterilizadora do amor a
Deus e às criaturas.

Todas estas disposições de ânimo são
obstáculos certos e o seu poder
perturbador é grande. Por isso a
liturgia faz-nos implorar a
misericórdia divina: a ti elevo a
minha alma, Senhor, meu Deus. E em
ti confio; não seja eu confundido! Não
riam de mim os meus inimigos,



rezamos no intróito. E na antífona do
ofertório iremos repetir: espero em
ti,; que eu não seja confundido!

Agora que se aproxima o tempo da
salvação, dá gosto ouvir dos lábios de
S. Paulo: depois de Deus, Nosso
Salvador, ter manifestado a sua
benignidade e o seu amor para com os
homens, libertou-nos, não pelas obras
de justiça que tivéssemos feito, mas
por sua misericórdia.

Se lerdes as Santas Escrituras,
descobrireis constantemente a
presença da misericórdia de Deus: 
enche a terra, estende-se a todos os
seus filhos, super omnem carnem;
cerca-nos, antecede-nos, multiplica-se
para nos ajudar e foi continuamente 
confirmada. Deus tem-nos presente
na sua misericórdia, ao ocupar-se de
nós como Pai amoroso. É uma
misericórdia suave, agradável, como
a nuvem que se desfaz em chuva no
tempo da seca.



Jesus Cristo resume e compendia
toda a história da misericórdia
divina: Bem-aventurados os
misericordiosos, porque alcançarão
misericórdia. E, noutra ocasião: Sede
pois misericordiosos como também
vosso Pai é misericordioso. Ficaram
também muito gravadas em nós,
entre muitas outras cenas do
Evangelho, a clemência com a
mulher adúltera, a parábola do filho
pródigo, a da ovelha perdida, a do
devedor perdoado, a ressurreição do
filho da viúva de Naim. Quantas
razões de justiça para explicar este
grande prodígio! Era o filho único
daquela pobre viúva; era ele quem
dava sentido à sua vida; só ele
poderia ajudá-la na sua velhice! Mas
Cristo não faz o milagre por justiça;
fá-lo por compaixão, porque
interiormente se comove perante a
dor humana.

Que segurança deve produzir-nos a
comiseração do Senhor! Se ele clamar



por mim, ouvi-lo-ei, porque sou
misericordioso. É um convite, uma
promessa que não deixará de
cumprir. Aproximemo-nos, pois,
confiadamente do trono da graça a
fim de alcançar misericórdia e o
auxílio da graça, no tempo oportuno.
Os inimigos da nossa santificação
nada poderão, porque essa
misericórdia de Deus nos defende. E
se caímos por nossa culpa e da nossa
fraqueza, o Senhor socorre-nos e
levanta-nos. Tinhas aprendido a
afastar a negligência, a afastar de ti a
arrogância, a adquirir piedade, a não
ser prisioneiro das questões
mundanas, a não preferir o caduco ao
eterno. Mas, como a debilidade
humana não pode manter o passo
decidido num mundo resvaladiço, o
bom médico indicou-te também os
remédios contra a desorientação e o
juiz misericordioso não te negou a
esperança do perdão.

Correspondência humana



É neste clima da misericórdia de
Deus que se desenvolve a existência
do cristão. Este é o âmbito do seu
esforço por se comportar como filho
do Pai. E quais são os principais
meios para conseguirmos que a
vocação se mantenha firme? Vou
dizer-te hoje dois, que são dois eixos
vivos da conduta cristã: a vida
interior e a formação doutrinal, o
conhecimento profundo da nossa fé.

Vida interior, em primeiro lugar. Há
ainda tão pouca gente que entenda
isto! Ao ouvir falar de vida interior,
pensa-se logo na obscuridade do
templo, quando não no ambiente
abafado de algumas sacristias. Estou
há mais de um quarto de século a
dizer que não se trata disso. Eu falo
da vida interior de cristãos normais e
correntes, que habitualmente se
encontram em plena rua, ao ar livre;
e que na rua, no trabalho, na família
e nos momentos de diversão estão
unidos a Jesus todo o dia. E o que é



isto senão vida de oração contínua?
Não é verdade que compreendeste a
necessidade de ser alma de oração,
numa intimidade com Deus que te
leva a endeusar-te? Esta é a fé cristã e
assim o compreenderam sempre as
almas de oração. Torna-se Deus
aquele homem, escreve Clemente de
Alexandria, porque quer o mesmo que
Deus quer.

A princípio custará. É preciso
esforçarmo-nos por nos dirigir ao
Senhor, por lhe agradecermos a sua
piedade paternal e concreta para
connosco. A pouco e pouco o amor de
Deus torna-se palpável –embora isto
não seja coisa de sentimentos– como
uma estocada na alma. É Cristo que
nos persegue amorosamente: Eis que
estou à porta e chamo. Como anda a
tua vida de oração? Não sentes às
vezes, durante o dia, desejos de falar
mais devagar com Ele? Não Lhe
dizes: logo vou contar-te isto e aquilo;



logo vou conversar sobre isso
contigo?

Nos momentos dedicados
expressamente a esse colóquio com o
Senhor o coração expande-se, a
vontade fortalece-se, a inteligência –
ajudada pela graça– enche a
realidade humana com a realidade
sobrenatural. E, como fruto, sairão
sempre propósitos claros, práticos,
de melhorares a tua conduta, de
tratares delicadamente, com
caridade, todos os homens, de te
empenhares a fundo –com o
empenho dos bons desportistas–
nesta luta cristã de amor e de paz.

A oração torna-se contínua como o
bater do coração, como as pulsações.
Sem essa presença de Deus não há
vida contemplativa. E sem vida
contemplativa de pouco vale
trabalhar por Cristo, porque em vão
se esforçam os que constroem se
Deus não sustenta a casa.



O sal da mortificação

Para se santificar, o cristão corrente
–que não é um religioso e não se
afasta do mundo, porque o mundo é
o lugar do seu encontro com Cristo–
não precisa de hábito externo nem
sinais distintivos. Os seus sinais são
internos: a constante presença de
Deus e o espírito de mortificação. Na
realidade, são uma só coisa, porque a
mortificação é apenas a oração dos
sentidos.

A vocação cristã é vocação de
sacrifício, de penitência, de expiação.
Temos de reparar pelos nossos
pecados (já voltámos a cara tantas
vezes para não vermos Deus!) e por
todos os pecados dos homens.
Precisamos de seguir de perto os
passos de Cristo: trazendo sempre no
nosso corpo a mortificação, a
abnegação de Cristo, o seu
abatimento na Cruz, para que
também a vida de Jesus se manifeste



nos nossos corpos. O nosso caminho
é de imolação e, nesta renúncia,
encontraremos o gaudium cum pace,
a alegria e a paz.

Não contemplamos o mundo com um
olhar triste. Talvez
involuntariamente, prestaram um
fraco serviço à catequese os
biógrafos de santos que queriam
encontrar a todo o custo coisas
extraordinárias nos servos de Deus,
logo desde os primeiros vagidos. E
contam de alguns deles que na sua
infância não choravam, não
mamavam às sextas-feiras por
mortificação... Tu e eu nascemos a
chorar, como Deus manda; e
sugámos o peito da nossa mãe sem
nos preocuparmos com Quaresmas
nem Têmporas...

Agora, com o auxílio de Deus,
aprendemos a descobrir ao longo dos
dias (aparentemente sempre iguais) 
spatium verae penitentiae, tempo de



verdadeira penitência; e nesses
instantes fazemos propósitos de 
emendatio vitae, de melhorar a nossa
vida. Este é o caminho para nos
predispormos à graça e às
inspirações do Espírito Santo na
alma. E com essa graça – repito –
vem o gaudium cum pace, a alegria, a
paz e a perseverança no caminho.

A mortificação é o sal da nossa vida.
E a melhor mortificação é a que
combate –em pequenos pormenores,
durante todo o dia– a concupiscência
da carne, a concupiscência dos olhos
e a soberba de vida. Mortificações
que não mortifiquem os outros, que
nos tornem mais delicados, mais
compreensivos, mais abertos a todos.
Tu não podes ser mortificado se és
susceptível, se só vives os teus
egoísmos, se dominas os outros, se
não sabes privar-te do supérfluo e,
por vezes, até do necessário e, enfim,
se te entristeces quando as coisas não
correm como tu tinhas previsto.



Serás, pelo contrário, mortificado se
souberes fazer-te tudo para todos
para salvar a todos.

A fé e a inteligência

A vida de oração e de penitência e a
consideração da nossa filiação divina
transformam-nos em cristãos
profundamente piedosos, como
meninos pequenos diante de Deus. A
piedade é a virtude dos filhos e, para
que o filho possa entregar-se nos
braços do seu pai, há-de ser e sentir-
se pequeno, necessitado. Tenho
meditado com frequência na vida de
infância espiritual, que não se
contrapõe à fortaleza, porque requer
uma vontade rija, uma maturidade
bem temperada, um carácter firme e
aberto.

Piedosos, portanto, como meninos;
mas não ignorantes, porque cada um
há-de esforçar-se, na medida das
suas possibilidades, pelo estudo sério
e científico da fé. E o que é isto,



senão teologia? Piedade de meninos,
sim, mas doutrina segura de
teólogos.

O afã por adquirir esta ciência
teológica –a boa e firme doutrina
cristã– deve-se, em primeiro lugar,
ao desejo de conhecer e amar a Deus.
Simultaneamente é consequência da
preocupação geral da alma fiel por
alcançar a mais profunda
compreensão deste mundo, que é
uma realização do Criador. Com
periódica monotonia, há pessoas que
procuram ressuscitar uma suposta
incompatibilidade entre a fé e a
ciência, entre a inteligência humana
e a Revelação divina. Tal
incompatibilidade só pode surgir, e
só na aparência, quando não se
entendem os termos reais do
problema.

Se o mundo saiu das mãos de Deus,
se Ele criou o homem à sua imagem e
semelhança e lhe deu uma chispa da



sua luz, o trabalho da inteligência
deve ser - embora seja um trabalho
duro - desentranhar o sentido divino
que naturalmente já têm todas as
coisas. E, com a luz da fé,
compreendemos também o seu
sentido sobrenatural, que resulta da
nossa elevação à ordem da graça.
Não podemos admitir o medo da
ciência, visto que qualquer trabalho,
se é verdadeiramente científico,
tende para a verdade. E Cristo disse: 
Ego sum veritas. Eu sou a verdade.

O cristão precisa de ter fome de
saber. Desde o estudo dos saberes
mais abstractos até à habilidade do
artesão, tudo pode e deve conduzir a
Deus. Efectivamente não há tarefa
humana que não seja santificável,
motivo para a nossa própria
santificação e oportunidade para
colaborar com Deus na santificação
dos que nos rodeiam. A luz dos
seguidores de Jesus Cristo não deve
estar no fundo do vale, mas no cume



da montanha para que vejam as
vossas boas obras e glorifiquem o
vosso Pai que está nos céus.

Trabalhar assim é oração. Estudar
assim é oração. Investigar assim é
oração. Nunca saímos afinal do
mesmo: tudo é oração, tudo pode e
deve levar-nos a Deus, alimentar a
nossa intimidade contínua com Ele,
da manhã à noite. Todo o trabalho
honrado pode ser oração e todo o
trabalho que é oração é apostolado.
Deste modo, a alma fortalece-se
numa unidade de vida simples e
forte.

A esperança do Advento

Nada mais queria dizer-vos neste
primeiro domingo do Advento,
quando já começamos a contar os
dias que nos aproximam do Natal do
Salvador. Vimos a realidade da
vocação cristã, ou seja, como o
Senhor confiou em nós para levar as
almas à santidade, para as



aproximar d'Ele, para as unir à Igreja
e estender o reino de Deus a todos os
corações. O Senhor quer-nos
entregues, fiéis, dedicados, com
amor. Quer-nos santos, muito seus.

Por um lado, a soberba, a
sensualidade e o tédio, o egoísmo;
por outro, o amor, a entrega, a
misericórdia, a humildade, o
sacrifício, a alegria. Tens de escolher.
Foste chamado a uma vida de fé,
esperança e caridade. Não podes
cruzar os braços e refugiar-te num
medíocre isolamento.

Em certa ocasião, vi uma águia
encerrada numa jaula de ferro.
Estava suja e meia depenada. Tinha
entre as garras um pedaço de carne
podre. Pensei então no que seria de
mim se abandonasse a vocação
recebida de Deus. Tive pena daquele
animal solitário, enjaulado, que tinha
nascido para subir muito alto e olhar
de frente o Sol. Podemos ascender



até às humildes alturas do amor de
Deus, do serviço a todos os homens.
Para isso, porém, é preciso que não
haja na alma recantos escondidos,
onde não possa entrar o sol de Jesus
Cristo. Temos de deitar fora todas as
preocupações que nos afastem d'Ele;
e assim terás Cristo na tua
inteligência, Cristo nos teus lábios,
Cristo no teu coração, Cristo nas tuas
obras. Toda a vida –o coração e as
obras, a inteligência e as palavras–
cheia de Deus.

Olhai e levantai as vossas cabeças
porque está próxima a vossa
redenção, lemos no Evangelho. O
tempo do Advento é o tempo da
esperança. Todo o panorama da
nossa vocação cristã, a unidade de
vida que tem como nervo a presença
de Deus, Nosso Pai, pode e deve ser
uma realidade diária.

Invoca comigo Nossa Senhora, e
imagina como passaria Ela aqueles



meses à espera do Filho que havia de
nascer. E Nossa Senhora, Santa
Maria, fará com que sejas alter
Christus, ipse Christus, outro Cristo, o
próprio Cristo.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/audio-vocacao-
crista/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/audio-vocacao-crista/
https://opusdei.org/pt-pt/article/audio-vocacao-crista/
https://opusdei.org/pt-pt/article/audio-vocacao-crista/

	Advento: vocação cristã

