
opusdei.org

Áudio de Mons.
Ocáriz: “Preparar o
Advento, o presente
do novo Natal”

Meditação do prelado do Opus
Dei sobre o Advento. Neste
áudio, considera os efeitos do
“Fiat” de Nossa Senhora –
“assim seja”– e como Ela se
preparou para receber o seu
Filho.

08/12/2020

«Preparai os caminhos do Senhor,
endireitai as suas veredas» (Mc 1, 3).



A liturgia do Advento propõe-nos
estas palavras de Isaías – proféticas –
relativas a João Batista, como
também podemos ver no Evangelho.
O Advento é uma espera e
preparação, não uma espera passiva,
mas uma preparação para a vinda do
Senhor.

Celebraremos no Natal,
precisamente, a Encarnação, o
Nascimento do Filho de Deus feito
uma criança, para nós. Já nos vamos
preparando para contemplar este
ministério extraordinário que é uma
manifestação, acima de tudo, do
amor de Deus por nós, da doação do
Senhor por nós. Aquele que é
omnipotente, que é o Criador, o
Infinito, quer tornar-se uma criança
pequena para nós e por nós.

Temos de nos ir preparando para
receber este dom de Deus com
enorme gratidão, com a novidade
que o Natal nos propõe uma vez mais



todos os anos. Também sabemos bem
que a liturgia do Advento se refere à
segunda vinda do Senhor no fim dos
tempos, que, de alguma forma, é
antecipada para cada pessoa com a
sua própria morte, com o fim da
passagem pela terra. Algo que não
nos deve assustar, mas que também
nos deve fazer sentir a nossa própria
vida como uma preparação, como
um Advento: que o Senhor virá para
nos levar. Toda a nossa existência é,
de certa forma, um tempo de espera
até àquele dia em que Jesus virá para
nos levar para junto de si.

Um tempo de espera ativa. A nossa
viagem até Belém tem de ser uma
procura de Jesus em todas as
dimensões da nossa vida quotidiana.
Mas para isso devemos «endireitar os
seus caminhos». O que significa
«endireitar os seus caminhos»?
Significa, para nós, remover os
obstáculos à vinda do Senhor para



nós, para as nossas almas, para a
nossa vida.

E que obstáculos encontramos?
Muitos. Cada um de nós pode ver: o
que há na minha vida que é, de
alguma forma, um obstáculo para
que o Senhor venha? Por outras
palavras, o que me impede de abrir a
minha alma, o meu dia, a minha vida
normal para que o Senhor possa
entrar mais plenamente com a sua
força, com a sua graça, com o seu
bem, com a sua alegria? Ou seja, tudo
pode ser resumido num grande
obstáculo, que é o nosso próprio "eu",
o orgulho com que teremos sempre
de lutar, sem nos desanimarmos,
quando o vemos erguer-se.

É, de facto, uma conversão. Uma
conversão que é, sim, fruto dos
nossos esforços, mas acima de tudo,
da graça de Deus. Uma graça de Deus
que tem de nos dar luz para vermos
onde temos de melhorar, onde temos



de abrir mais o caminho para a
vinda do Senhor na nossa vida. E, ao
mesmo tempo, a força que o Senhor
nos concede com a sua graça, para
que possamos realizá-la, para que
possamos corresponder.

Portanto, ver as nossas limitações, os
nossos limites, não deve desanimar-
nos. Tem de nos dar, de alguma
forma, alegria, não porque sejam
limites, mas porque são uma luz que
nos permite melhorar, que nos
permite estar mais abertos ao dom
de Deus. E sobretudo, ver esta graça
de Deus, esta luz de Deus como fruto,
como consequência, de algo tão
grande como o amor omnipotente de
Deus por cada um de nós, que agora
se manifesta para nós nesta vinda -
que esperamos, para a qual nos
preparamos ativamente - de Deus
feito uma criança para nós e para
nós.



Meditar na vinda do Senhor leva-nos
logicamente também a pensar na
Eucaristia, porque é onde
encontramos toda a força – cada dia,
se quisermos todos os dias – para
abrir a nossa alma àquela vinda que
já é uma realidade plena em
comunhão, que, como diz um Padre
da Igreja, especificamente S. Leão
Magno, num texto que a liturgia por
vezes também recolhe, «a
participação no corpo e no sangue de
Cristo não faz mais do que fazer de
nós aquilo que recebemos»[1].
Identifica-nos com Jesus Cristo,
porque esta “abertura dos
caminhos”, esta “retificação dos
caminhos”, esta “preparação para a
vinda do Senhor”, está a preparar-
nos para nos identificarmos com Ele.
E nós fazemo-lo fundamentalmente
na Eucaristia – Ele fá-lo na
Eucaristia! – de modo a que esta
identificação seja real, para que o
nosso pensamento esteja de acordo
com o pensamento do Senhor, para



que as nossas reações às pessoas ou
às circunstâncias sejam as mesmas
que o Senhor tem.

Podemos identificar-nos com Jesus
Cristo, também durante o Advento,
pensando na simplicidade do
Menino, na disponibilidade do
Menino, em deixar-se tratado por
quem? Por nenhuma outra senão
pela Santíssima Virgem.

E assim entramos noutro aspeto que
gostaria de fazer objeto da nossa
oração, para pedir a Nossa Senhora,
pedimos-lhe agora, que nos
acompanhe nesta grande solenidade
da Imaculada Conceição. Na verdade,
acompanhemos a nossa Mãe a
caminho de Belém para encontrar
Jesus Cristo – novamente
considerado, contemplado – como
uma expressão do seu amor infinito
feito um Menino para nós.

Ela, Maria, concebida sem mancha,
cheia de graça. É assim que o Arcanjo



a saúda na Anunciação: «Salve, cheia
de graça» (Lc 1, 26). Mais tarde, dirá
também "Maria" quando disser «não
temas, Maria» (Lc 1, 30), mas a
saudação é como se fosse o seu
próprio nome: “Cheia de graça”.
“Cheia de graça”, o que é isso? O seu
significado original é:
completamente transformada pela
graça. É assim que a contemplamos,
sabendo também que Ela é nossa
Mãe, Mãe de Deus desde o momento
da Encarnação e nossa Mãe.

[Esta cena] fez S. Josemaria exclamar
– com uma admiração que queremos
fazer nossa: «Mais do que Tu, só
Deus». Olhando para Nossa Senhora,
diremos: “Mais do que Tu, só Deus”.
Ela recebe uma vocação
surpreendente. Pergunta para saber
do que se trata. E quando o Anjo lho
explica, dá a resposta de dedicação
total: Fiat!, “Faça-se”. «Faça-se em
mim segundo a vossa Palavra» (Lc 1,
38).



O primeiro Advento é já a
expectativa do nascimento do
Senhor, a partir do momento em está
no seu ventre virginal. Nesta
resposta de Nossa Senhora vemos –
como o Papa Francisco disse numa
homilia – que a plenitude da graça
transforma o coração, e torna-o
capaz de realizar aquele grande ato,
o Fiat! de Nossa Senhora, que vai
mudar a história da humanidade
(Francisco, 08/12/2015). Essa palavra:
"faça-se".

Também nós devemos responder ao
Senhor desta forma: "Faça-se".
Porque todos nós temos uma vocação
muito precisa. S. Paulo, num texto –
que certamente muitos ou todos nós
teremos meditado alguma vez – da
Epístola aos Efésios, diz que o Senhor
Deus «nos escolheu antes da criação
do mundo para sermos santos e
imaculados na sua presença, no
amor» (Ef 1, 4).

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2015/documents/papa-francesco_20151208_giubileo-omelia-apertura.html


Esse texto latino é interessante,
porque quando diz "sem mancha",
embora signifique a mesma coisa,
diz: "imaculados". Nós "imaculados"
não somos realmente imaculados,
mas chama-nos para que cheguemos
a ser imaculados. E como? Por amor,
diz ele. Através do amor... Portanto, o
chamamento universal à santidade
que São Josemaria sempre
proclamou, e que o Concílio Vaticano
II assumiu solenemente, não é uma
santidade de não ter defeitos, de ser
super-perfeito, ou de estar num
museu... É antes uma santidade que
consiste no amor, na plenitude do
amor. Porque seremos capazes, com
a graça de Deus, de amar cada vez
mais a Deus, apesar das nossas
limitações, apesar de ainda termos
defeitos e limitações: amar a Deus e
amar os outros.

Bento XVI, na sua encíclica “Deus
Caritas est”, perguntou: é possível
amar a Deus a quem não vemos?



Certamente, ele poderia ter feito uma
apresentação filosófica e teológica
para responder a esta pergunta, mas
limitou-se à resposta sintética
fundamental: é possível amar a Deus
a quem não vemos? Na realidade,
"Deus tornou-se visível em Jesus
Cristo". É para lá que nos devemos
dirigir: para contemplar o Senhor,
Jesus Cristo, no Evangelho, na nossa
própria oração pessoal. Porque desta
forma teremos também a força para
amar mais os outros, e também para
imitar a Santíssima Virgem.

É impressionante como,
imediatamente após a Anunciação,
imediatamente após ter-se tornado,
com essa fé, a Mãe de Deus, a
primeira coisa que lhe ocorre é
pensar na sua prima. Porque o anjo
lhe tinha dito que a sua prima estava
à espera de uma criança, mas não lhe
tinha dito para ir vê-la. Isso foi um
sinal da omnipotência de Deus,
porque ela era prima na sua velhice.



E Nossa Senhora percebeu
imediatamente que a sua prima
precisaria de ajuda e põe-se a
caminho. E Ela parte, não só para a
cumprimentar, para ficar durante
algumas horas ou alguns dias. Ela
permanece meses, meses...!

Peçamos a Nossa Senhora que nos
obtenha do Senhor uma graça que
nos leve primeiro a descobrir as
necessidades dos outros, e depois a
ter a decisão, o desejo e a eficácia de
servir, de ajudar, de sentir as
necessidades dos outros como as
nossas.

E vemos a Virgem Imaculada, fruto
desta plenitude de graça, como
aquela que sabe descobrir as
necessidades em Caná. O Senhor, os
seus discípulos e Nossa Senhora são
convidados para esse casamento.
Nossa Senhora é a única que percebe
que falta o vinho. Podemos dizer: é
uma coisa tão material.…, mas era



importante para os noivos, para que
eles não ficassem mal. Nossa
Senhora descobre até mesmo essas
pequenas coisas e é por amor, pela
sua plenitude de graça.

Mãe, não temos uma plenitude de
graça, mas com a tua ajuda
queremos assemelhar-nos a ti para
podermos assemelhar-nos mais a
Jesus Cristo. Preparemo-nos para
receber neste Advento o presente do
novo Natal, fazendo da nossa vida
um presente para os outros, e
especialmente para aqueles que mais
precisam. Há tantas pessoas que
vivem sozinhas, tantas pessoas
doentes, pessoas isoladas, tantas
pessoas que, devido à pandemia,
estão a sofrer graves dificuldades
económicas, nas suas famílias.

Recorremos à mediação materna de
Maria, para que Ela nos guie com
José também no nosso caminho para



Belém, para aquele constante
encontro pessoal com Jesus Cristo.

[1] S. Leão Magno, Sermão 12 sobre a
paixão do Senhor, 3, 7: PL 54, 357.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/audio-prelado-
opus-dei-advento-2020/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/audio-prelado-opus-dei-advento-2020/
https://opusdei.org/pt-pt/article/audio-prelado-opus-dei-advento-2020/
https://opusdei.org/pt-pt/article/audio-prelado-opus-dei-advento-2020/

	Áudio de Mons. Ocáriz: “Preparar o Advento, o presente do novo Natal”﻿

