
opusdei.org

As palavras nascem
do coração: verdade
e caridade nos juízos

Numa das recentes felicitações
natalícias à cúria romana, o
Papa Francisco ofereceu aos
presentes um livro sobre o vício
dos falatórios. Trata-se dum
tema recorrente na sua
pregação. Neste texto, fazem-se
algumas considerações a partir
do ponto de vista espiritual e da
relação com os outros.

21/07/2023



Nos passeios pelo campo, é frequente
que alguém aviste um pequeno fruto
escuro entre os arbustos verdes. Se
quem o faz é um miúdo com pouca
experiência nesse tipo de excursões,
não é raro que fique assustado, com
alguma ferida feita pelos caules do
silvado, cheio de espinhos
pontiagudos escondidos. O silvado é
um tipo de planta presente em todo o
mundo, que cresce rapidamente até
se converter num matagal invasivo.
Jesus serve-se exatamente dela para
falar da relação que pode existir
entre o nosso coração e as nossas
palavras: «Cada árvore conhece-se
pelo seu fruto; não se colhem figos
dos espinhos, nem uvas dos
abrolhos. O homem bom, do bom
tesouro do seu coração tira o que é
bom; e o mau, do mau tesouro tira o
que é mau; pois a boca fala da
abundância do coração» (Lc 6, 44-45).

O som exterior duma música
interior



As coisas que pensamos e sentimos –
e que depois dizemos –, pertencem a
uma esfera tão profunda da nossa
intimidade, que poderiam parecer
áreas sobre as quais temos pouco
controlo. Uma compreensão errada
da espontaneidade, ou simplesmente
a falta de conhecimento de si
próprio, podem favorecer essa
impressão. No entanto, não só
podemos cultivar este jardim
interior, como, além disso, não
estamos sós na hora de o fazer: Jesus
quer entrar nesse espaço para o
santificar, para o encher da sua
unidade; é Ele que quer que o nosso
coração, os nossos pensamentos,
palavras e obras se expressem duma
forma harmoniosa.

Cristo recorda-nos, por exemplo, que
não podemos querer bem aos outros
e, ao mesmo tempo, falar mal deles;
ou que não podemos querer
melhorar o mundo e, por outro lado,
prejudicar esses processos de



crescimento com palavras de divisão.
Mas o Senhor vai ainda mais além.
Diz-nos claramente que não podemos
amar a Deus com todo o nosso
coração e que não podemos rezar
com honestidade, se persistem em
nós rancores em relação às pessoas
que nos rodeiam: «Se fores, portanto,
apresentar uma oferta sobre o altar e
ali te recordares de que o teu irmão
tem alguma coisa contra ti, deixa lá a
tua oferta diante do altar, e vai
primeiro reconciliar-te com o teu
irmão; depois, volta» (Mt 5, 23-24).
Jesus quer pôr-nos de sobreaviso face
a qualquer possível fratura interior;
quer antecipar-se e fechar qualquer
fissura pela qual se possa esgueirar o
frio duma falsa caridade. Sabe que os
primeiros afetados somos nós
próprios e o que mais deseja é curar-
nos com a sua paz.

Nos escritos dos primeiros cristãos,
encontramos um eco muito claro
destes ensinamentos: «De uma



mesma boca procedem a bênção e a
maldição. Mas isto não deve ser
assim, meus irmãos. Porventura uma
fonte lança pela mesma bica água
doce e água salgada? Porventura,
meus irmãos, pode a figueira
produzir azeitonas, ou a videira dar
figos? Uma fonte de água salgada
também não pode dar água doce» (Tg
3, 10-12). A Epístola de S. Tiago
recorda-nos uma e outra vez que a fé
em Jesus nos transforma, que se
manifesta necessariamente nas
nossas obras; neste caso, nas nossas
palavras. O autor utiliza imagens
gráficas para que todos
compreendamos facilmente a sua
mensagem: da mesma maneira que
se pode dirigir todo o corpo dum
cavalo pondo freio na sua boca, ou
como se pode guiar todo o barco
usando um pequeno leme, assim
também é importante prestarmos
atenção ao conteúdo das nossas
conversas (cf. Tg 3, 3-4). A nossa
língua, insiste S. Tiago com os seus



exemplos, pode ser como um
pequeno fogo que acaba por
incendiar o bosque, ou pode
assemelhar-se a um veneno
mortífero que mata (cf. Tg 3, 5-8). Por
isso é importante refletir com
frequência sobre a maneira como
falamos das pessoas e
acontecimentos que nos rodeiam, e
sobre os motivos que nos levam a
fazê-lo. Assim, poderemos seguir as
pistas que nos levem ao que
verdadeiramente temos no coração.

Durante uma homilia numa
paróquia na periferia de Roma, o
Papa animava os fiéis precisamente a
percorrer esse caminho que vai
desde as nossas palavras até ao nosso
coração. Desse modo, podemos
descobrir com honestidade se
estamos cheios de amor, ou, pelo
contrário, de indiferença ou de ódio.
O Papa animava todos a «dizer a
verdade a nós mesmos: e isto não é
fácil! Porque sempre procuramos



esconder-nos, quando sentimos que
algo não está bem dentro de nós,
não? (…) Podemos pedir ao Senhor
duas graças. A primeira: saber o que
se esconde no meu coração, para não
viver enganado. A segunda: fazer o
bem que se encontra no nosso
coração, e não o mal que ali se
esconde. Recordemo-nos que as
palavras matam. Também os desejos
negativos contra o próximo matam.
Muitas vezes, parece que o pecado da
calúnia e o pecado da difamação
foram eliminados do decálogo, mas
falar mal de uma pessoa é pecado»[1].
Não podemos, portanto, banalizar a
murmuração; não podemos pensar
que tudo o que nos vem à boca é
bom:«A língua deve ser
transformada, purificada. A língua
toca a música que soa no coração»[2].

«Quando não puder louvar, calo-
me»



S. Josemaria tinha 29 anos quando
deixou definitivamente as suas
tarefas como capelão do Patronato de
Enfermos de Madrid, com o objetivo
de ter mais tempo disponível para o
desenvolvimento do Opus Dei. Dos
apontamentos pessoais que se
conservam desses meses, vários têm
a ver com este aspeto do
amadurecimento interior que
caracterizava o seu trato com as
pessoas nesses momentos delicados:
«Terei muitíssimo cuidado em tudo o
que implique formar juízos sobre as
pessoas, não admitindo nenhum mau
pensamento sobre ninguém, ainda
que as palavras ou obras do
interessado deem azo para julgar
assim razoavelmente»[3]. «Propósitos
práticos: 1/ Antes de começar uma
conversa ou de fazer uma visita,
elevarei o coração a Deus. 2/ Não
teimarei, ainda que esteja cheio de
razão. Somente direi a minha
opinião se for para a glória de Deus,
mas sem teimar. 3/ Não farei crítica



negativa: quando não puder louvar,
calo-me»[4].

Estas duas anotações estão na
origem, respetivamente, dos pontos
442 e 443 de Caminho e, além disso,
dão início a outras quinze
considerações que se referem às
diferentes formas de crítica sobre os
outros. Nestes textos transparece a
convicção de que a chave para dar
bons frutos está em purificar, bem
dentro da alma, a fonte das nossas
ações – fala-se de elevar o coração, de
procurar honestamente a glória de
Deus, de cuidar os pensamentos –,
apoiando-se num propósito prático:
nunca falar mal de ninguém.

O oitavo mandamento da lei de Deus
não está só dirigido a evitar grandes
enganos, mas também a formar uma
interioridade que só procure o que é
verdadeiro; a querer pessoalmente
que os nossos juízos nunca se
contaminem com a sombra da



falsidade ou da duplicidade. O
Catecismo da Igreja, neste sentido,
assinala que «o respeito pela
reputação das pessoas proíbe toda e
qualquer atitude ou palavra
suscetíveis de a lesar
legitimamente»[5]. E a seguir passa a
definir o que é o juízo temerário –
fazer juízos morais sobre o próximo
sem ter fundamento –, a maledicência
– manifestar, sem uma razão válida,
defeitos duma ou doutra pessoa – e a 
calúnia – dar ocasião a juízos falsos
sobre os outros –. A Igreja, com
coração de mãe, põe-nos de
sobreaviso face a estes tropeços que
só podem fazer mal a nós e aos
outros.

Existe também outra maneira de
adulterar a verdade com as nossas
palavras, que tem a ver com a falta
de discrição exigida pelo nosso
trabalho ou pelas nossas
responsabilidades. O Catecismo, mais
uma vez, é claro ao assinalar que «o



direito à comunicação da verdade
não é incondicional»[6]. Terá que se
ponderar, em cada ocasião «se
convém ou não revelar a verdade a
quem no-lo pede» e saber que
facilmente existem razões para
«calar o que não deve ser
conhecido», sobretudo quando
«ninguém está obrigado a revelar
uma verdade a quem não tem o
direito de a conhecer»[7]. Pode
acontecer, com efeito, que pela nossa
posição num grupo social ou
profissional tenhamos informação
que outras pessoas não têm. São
situações em que é importante a
delicadeza para delimitar o que é
comunicável. A informação concede
um certo poder e a tentação de a
utilizar de maneira irresponsável, de
a transformar em rumores, calúnias
ou em vanglória está sempre a atacar
ao virar da esquina. Trata-se,
tristemente, dum veneno letal
também para a própria retidão de
intenção.



A indiscrição ao manusear a
informação costuma prejudicar
também quem a recebe, porque
muitas vezes não dispõe das
ferramentas necessárias para a
assimilar ou compreender. Não é
justo impor cargas aos que não estão
chamados a levá-las. Neste sentido,
quando falava do «segredo
profissional» que D. Álvaro guardava
em relação ao seu trabalho na Santa
Sé, S. Josemaria sempre elogiava o
espírito sobrenatural que o levava a
guardar a informação com
delicadeza[8]. A discrição em assuntos
da Igreja e em assuntos da vida de
outras pessoas é condição de
fecundidade: «A morte e a vida estão
à mercê da língua, os que a amam
comerão dos seus frutos» (Pr 18, 21).

Como interpretar o que acontece

Para evitar vermo-nos envolvidos
nos espinhos da falsidade, o próprio
Catecismo nos recomenda um



caminho seguro: «Interpretar, tanto
quanto possível, em sentido
favorável, os pensamentos, as
palavras e os atos do próximo»[9].
Quando interpretamos o que
acontece à nossa volta, quer dizer,
quando unimos cada facto isolado
numa sequência que os relaciona,
nunca o fazemos duma maneira
neutra. Escolhemos sempre um
ponto de vista, um aspeto a partir do
qual os olhamos e valorizamos, ainda
que seja de maneira inconsciente,
porque temos um mundo interior
que impele os nossos juízos para um
lado ou para o outro. É o que sucede,
por exemplo, quando dizemos que
estamos “numa predisposição
positiva” ou “numa predisposição
negativa” face a alguma coisa ou a
alguém.

Neste sentido, S. Josemaria
procurava olhar as pessoas com os
olhos com que os olharia a mãe
delas. Muitas vezes, basta algo como



isto para que se desvaneça a tentação
de fazer mal com as palavras e os
juízos: escolher um bom ponto de
vista a partir do qual interpretamos
as ações dos outros. Deste modo,
apesar de os factos que se veem
externamente serem iguais, a
interpretação muda; terá tendência a
sintonizar com o olhar que Deus
lança sobre as coisas e sobre as
pessoas. É interessante pensar, nesse
sentido, que Deus e o demónio olham
permanentemente os mesmos factos,
mas têm deles interpretações muito
diferentes. «O Maligno pode dizer-
nos a verdade, mas, se o faz, é para
nos condenar. Entretanto nós
sabemos que a Verdade vinda de
Deus não nos condena, mas acolhe-
nos, abraça-nos, ampara-nos»[10].
Unir-nos a esse olhar divino, através
da oração, torna-nos acolhedores
para com as pessoas e pacientes nos
conflitos.



Se, pelo contrário, não purificamos
constantemente o nosso coração, se
não detetarmos esses espinhos que
tentam abrir passagem até à nossa
língua, os factos que nos rodeiam
darão azo a juízos temerários,
maledicências ou calúnias; impedir-
nos-ão de descobrir Deus, que está
sempre operando de maneira
misteriosa. Face ao que acontece à
nossa volta, podemos sempre
escolher entre o olhar que julga ou o
olhar contemplativo. Frei Luis de
Granada, ao explicar também o
oitavo mandamento, assinalava que
o olhar que julga tende a ferir a
verdade no próximo: «Pensando
bem, é um atrevimento contra Deus
tão grande, que é como dizer-lhe que
mente, ou fazer com que seja tido
como mentiroso. Isto prova-se assim:
Deus é conhecedor de toda a verdade
e sabe quem a cuida e quem não o
faz. Ele é um oráculo a quem teremos
que pedir que no-la diga, pois Ele é o
verdadeiro juiz dela»[11]. Só Deus sabe



o que se encontra no mais profundo
dos corações das pessoas.

Deus é o único juiz

Os Evangelhos mostram-nos
repetidamente como, querendo pôr
Jesus à prova, alguns constituídos em
autoridade se queixam de que os
discípulos do Senhor comam ao
sábado, ou de que o Mestre cure a
mão dum homem nesse mesmo dia.
Depois, por inveja, atribuem a
Belzebu o facto de Cristo curar um
endemoninhado. Mas o Senhor
«conhecia os seus pensamentos» (Lc
11, 17), e procura despertar os seus
corações, tocar as fibras mais
profundas das suas almas: «Como
podeis dizer coisas boas sendo maus?
Pois da abundância do coração fala a
boca. O homem bom tira do bom
tesouro coisas boas, mas o homem
mau tira do tesouro mau coisas más.
Digo-vos que de toda a palavra vã
que falem os homens darão conta no



dia do Juízo» (Mt 12, 34-36). Ao
centrar a importância no coração,
Jesus recorda-nos que, para os que
queremos juntar-nos à sua missão,
para quem quer gerar uma
transformação positiva no mundo, o
mais eficaz será sempre mudarmos
por dentro constantemente: decidir-
nos a ser pessoas que, com as suas
palavras, movam os corações dos
outros para o bem, em lugar de ser
pessoas que, pelo atordoamento de
querer intervir em tudo, magoem o
próximo nas suas conversas.

Uma das causas dos falatórios – que,
como vimos, surgem inicialmente na
intimidade – é a tentação de querer
arrogar-nos a função de juízes de
tudo o que nos rodeia[12]. Esta atitude
costuma estar ligada à tendência
para ocupar demasiado espaço nos
planos de Deus, quase como se a
liberdade de Deus ou a dos outros
não pudessem atuar sem o nosso
beneplácito. Neste tipo de juízos



críticos desordenados, que
degeneram facilmente em
murmuração ou maledicência, o
Papa Francisco detetou «uma alegria
obscura»[13], algo que de início até
«pode parecer agradável»[14], talvez
porque nos leva a tomar uma posição
de juiz que na realidade só
corresponde a Deus. No entanto, face
a esta ficção levanta-se a simples
convicção de que a Providência nos
confiou uma pequena parcela da sua
vinha onde, se pusermos em jogo os
nossos talentos, seremos fecundos e
felizes. Nem toda a vinha é da nossa
jurisdição, nem devemos desejá-lo;
nem temos toda a informação
suficiente para chamar a juízo todos
os vinhateiros. Só o aspirar a fazê-lo
pode ser um sinal de que não
estamos a santificar o presente nem
a fazer frutificar as próprias
capacidades: ao investir tempo na
crítica, tiramos tempo aos que na
realidade precisam de nós; e essas
são, no fim de contas, energias que o



demónio nos tira. É nada mais que
uma armadilha para que não
façamos o bem que Deus nos tem
preparado.

Os santos, apesar de se terem
encontrado muitas vezes em
ambientes em que aconteciam coisas
com que não estavam de acordo,
também dentro da Igreja, souberam
identificar os tempos e as maneiras
de atuar de Deus, sem os violentar
com a sua língua. S. Josemaria,
numas notas do ano de 1933,
pensando na formação das pessoas
que iriam chegando ao Opus Dei,
escrevia: «Murmuras? Perdes então o
espírito da Obra e, se não aprendes a
calar, cada palavra é um passo que te
aproxima da porta de saída»[15]. Isto
não significa estar sempre de acordo
com todos, mas dispor-se a entrar na
lógica divina, canalizando esses
desacordos no tempo e lugar
oportuno, onde verdadeiramente
poderão dar fruto.



Alegrar-se com o bem dos outros

Outro grande gerador de espinhos de
maledicência costuma ser a inveja.
De facto, S. Tomás de Aquino
considera que a murmuração é «a
primeira filha» desta espécie de
«tristeza pelo bem alheio»[16]. A
primeira tentação de que nos fala o
livro de Génesis é precisamente a da
serpente que, por inveja dos homens
e por ódio a Deus, quer afastá-los
entre si. O demónio engana os nossos
primeiros pais murmurando com
eles acerca do Criador: «Não, não
morrereis; porque Deus sabe…» (Gn
3, 4-5). Mais uma vez: a tentação de
saber mais que Deus, de invadir o
seu tempo e o seu espaço. O livro da
Sabedoria também nos diz que «Deus
criou o homem para a
incorruptibilidade e fê-lo à imagem
do seu próprio ser. Mas pela inveja
do diabo entrou a morte no
mundo» (Sb 2, 23-24). O Evangelho de
S. Marcos, enfim, assinala que Jesus



foi entregue por inveja (cf. Mc 15, 10).
A tristeza e os ciúmes do bem alheio
podem levar a minar, a destruir a
honra dos que nos rodeiam.

Uma porta por onde costuma meter-
se a inveja é o comparar-nos
continuamente com os outros. Com
efeito, esta atitude evidencia a
realidade de que todos somos
diferentes e que dificilmente
teremos, na vida, o mesmo
tratamento. O próprio Deus não deu
a todos o mesmo: conhece-nos
melhor do que ninguém e distribui
os seus dons de maneira distinta. É
fundamental para a vida social
aprender a conviver com o facto de
que todos merecem um tratamento
diferente, do mesmo modo que uma
mãe trata os seus filhos de acordo
com as suas necessidades e não
distribui tudo com a mesma medida.
Por tudo isto, um bom caminho para
evitar os movimentos da inveja é
aprender a alegrar-se com o bem dos



outros. Isto pode ser algo que nos
seja fácil e até instintivo, com as
pessoas a quem queremos mais, no
nosso círculo mais íntimo; mas já não
é tanto quando esse círculo se
começa a alargar. Pequenas
renúncias em prol do bem estar dos
outros são uma boa escola para
vencer as tentações da inveja,
sobretudo se se trata de âmbitos em
que está em jogo o prestígio e a fama.
«Alegrai-vos com os que se
alegram» (Rm 12, 15) recomenda S.
Paulo na Carta aos Romanos.

O oitavo mandamento protege o
nosso jardim interior da
expansividade selvagem das sarças e
dos espinhos, para que o nosso
coração possa dar os frutos que Deus
espera dele. «Quer Deus que
tenhamos um juízo simples, que não
demos sentenças antes do tempo, que
não olhemos pelo lado pior, (...) que
valorizemos os trabalhos dos nossos
irmãos, que favoreçamos as suas



coisas, que digamos sempre bem
deles (...). Dá-te conta, agora, irmão,
de que a vida do próximo é para ti
como uma árvore vedada (...). De
todos diz que são virtuosos e
honrados, e todo o mundo creia que
ninguém é mau porque tu o
disseste»[17]. Querer viver na verdade
leva-nos a guardar a fonte dos nossos
juízos, para que de nós saiam sempre
palavras cristãs que apoiam os
outros, e não que os destroem;
palavras que não obscurecem o
mundo, mas que o iluminam.

[1] Francisco, Homilia, 16/02/2014.

[2] Fernando Ocáriz, À luz do
Evangelho, "A murmuração
banalizada".

[3] S. Josemaria, Apontamentos
íntimos, n. 389, 14/11/1931. Citado em
Pedro Rodriguez, Caminho, edição



crítico-histórica, Rialp, Madrid, 2004,
p. 607.

[4] S. Josemaria, Apontamentos
íntimos, n. 399, 18/11/1931. Citado em
ibid.

[5] Catecismo da Igreja Católica, n.
2477.

[6] Catecismo da Igreja Católica, n.
2488.

[7] Ibid., n. 2489.

[8] cf. S. Josemaria, notas tomadas
numa reunião familiar, 19/02/1975.

[9] Catecismo da Igreja Católica, n.
2478.

[10] Francisco, Patris corde, n. 2.

[11] Luis de Granada, Compêndio de
doutrina cristã, parte II, c. IX.

[12] S. Tomás de Aquino assinala que
presumir a posse do que não se



possui é parte da soberba. Cf. Suma
teológica II-II, c. 162, a. 4, resp.

[13] Francisco, Homilia, 27/03/2013.

[14] Francisco, Homilia, 16/02/2014.

[15] S. Josemaria, Apontamentos
íntimos, n. 953, 19/03/1933. Citado em
Pedro Rodriguez, Camino, edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid, 2004,
p.613. Este apontamento encontra-se
na origem do ponto 453 de Caminho.

[16] cf. S. Tomás de Aquino, Suma
teológica, II-II, c. 36, a. 1, resp e a. 4,
obj. 3.

[17] Luis de Granada, Compêndio de
doutrina cristã, parte II, c. IX.

Andrés Cárdenas Matute

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/article/as-palavras-nascem-do-coracao-verdade-e-caridade-nos-juizos/


opusdei.org/pt-pt/article/as-palavras-
nascem-do-coracao-verdade-e-caridade-

nos-juizos/ (12/12/2025)

https://opusdei.org/pt-pt/article/as-palavras-nascem-do-coracao-verdade-e-caridade-nos-juizos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/as-palavras-nascem-do-coracao-verdade-e-caridade-nos-juizos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/as-palavras-nascem-do-coracao-verdade-e-caridade-nos-juizos/

	As palavras nascem do coração: verdade e caridade nos juízos

