opusdei.org

As palavras nascem
do coracao: verdade
e caridade nos juizos

Numa das recentes felicitacoes
natalicias a curia romana, 0
Papa Francisco ofereceu aos
presentes um livro sobre o vicio
dos falatorios. Trata-se dum
tema recorrente na sua
pregacdo. Neste texto, fazem-se
algumas consideracdes a partir
do ponto de vista espiritual e da
relacdo com os outros.

21/07/2023



Nos passeios pelo campo, é frequente
que alguém aviste um pequeno fruto
escuro entre os arbustos verdes. Se
quem o faz é um miudo com pouca
experiéncia nesse tipo de excursoes,
ndo é raro que fique assustado, com
alguma ferida feita pelos caules do
silvado, cheio de espinhos
pontiagudos escondidos. O silvado é
um tipo de planta presente em todo o
mundo, que cresce rapidamente até
se converter num matagal invasivo.
Jesus serve-se exatamente dela para
falar da relacdo que pode existir
entre 0 n0sso coragdo e as nossas
palavras: «Cada arvore conhece-se
pelo seu fruto; ndo se colhem figos
dos espinhos, nem uvas dos
abrolhos. O homem bom, do bom
tesouro do seu coracdo tira o que é
bom; e o mau, do mau tesouro tira o
que é mau; pois a boca fala da
abundancia do coracdo» (Lc 6, 44-45).

O som exterior duma musica
interior



As coisas que pensamos e sentimos —
e que depois dizemos —, pertencem a
uma esfera tdo profunda da nossa
intimidade, que poderiam parecer
areas sobre as quais temos pouco
controlo. Uma compreensdo errada
da espontaneidade, ou simplesmente
a falta de conhecimento de si
proprio, podem favorecer essa
impressdo. No entanto, ndo so
podemos cultivar este jardim
interior, como, além disso, ndo
estamos sO0s na hora de o fazer: Jesus
quer entrar nesse espaco para o
santificar, para o encher da sua
unidade; é Ele que quer que 0 nosso
coracao, 0S nN0sSs0s pensamentos,
palavras e obras se expressem duma
forma harmoniosa.

Cristo recorda-nos, por exemplo, que
ndo podemos querer bem aos outros
e, a0 mesmo tempo, falar mal deles;
ou que ndo podemos querer
melhorar o mundo e, por outro lado,
prejudicar esses processos de



crescimento com palavras de divisao.
Mas o Senhor vai ainda mais além.
Diz-nos claramente que ndo podemos
amar a Deus com todo 0 nosso
coracao e que ndo podemos rezar
com honestidade, se persistem em
nos rancores em relacdo as pessoas
que nos rodeiam: «Se fores, portanto,
apresentar uma oferta sobre o altar e
ali te recordares de que o teu irméao
tem alguma coisa contra ti, deixa 14 a
tua oferta diante do altar, e vai
primeiro reconciliar-te com o teu
irmdo; depois, volta» (Mt 5, 23-24).
Jesus quer por-nos de sobreaviso face
a qualquer possivel fratura interior;
quer antecipar-se e fechar qualquer
fissura pela qual se possa esgueirar o
frio duma falsa caridade. Sabe que os
primeiros afetados somos nos
proprios e o que mais deseja € curar-
nos com a sua paz.

Nos escritos dos primeiros cristaos,
encontramos um eco muito claro
destes ensinamentos: «De uma



mesma boca procedem a béncdo e a
maldicdo. Mas isto ndo deve ser
assim, meus irmdos. Porventura uma
fonte lanca pela mesma bica dgua
doce e dgua salgada? Porventura,
meus irmaos, pode a figueira
produzir azeitonas, ou a videira dar
figos? Uma fonte de agua salgada
também nado pode dar dgua doce» (Tg
3,10-12). A Epistola de S. Tiago
recorda-nos uma e outra vez que a fé
em Jesus nos transforma, que se
manifesta necessariamente nas
nossas obras; neste caso, nas nossas
palavras. O autor utiliza imagens
graficas para que todos
compreendamos facilmente a sua
mensagem: da mesma maneira que
se pode dirigir todo o corpo dum
cavalo pondo freio na sua boca, ou
como se pode guiar todo o barco
usando um pequeno leme, assim
também é importante prestarmos
atencdo ao conteudo das nossas
conversas (cf. Tg 3, 3-4). A nossa
lingua, insiste S. Tiago com os seus



exemplos, pode ser como um
pequeno fogo que acaba por
incendiar o bosque, ou pode
assemelhar-se a um veneno
mortifero que mata (cf. Tg 3, 5-8). Por
isso é importante refletir com
frequéncia sobre a maneira como
falamos das pessoas e
acontecimentos que nos rodeiam, e
sobre os motivos que nos levam a
fazé-lo. Assim, poderemos seguir as
pistas que nos levem ao que
verdadeiramente temos no coracao.

Durante uma homilia numa
paroquia na periferia de Roma, o
Papa animava os fiéis precisamente a
percorrer esse caminho que vai
desde as nossas palavras até ao nosso
coracao. Desse modo, podemos
descobrir com honestidade se
estamos cheios de amor, ou, pelo
contrario, de indiferenca ou de ddio.
O Papa animava todos a «dizer a
verdade a nos mesmos: e isto ndo é
facil! Porque sempre procuramos



esconder-nos, quando sentimos que
algo ndo esta bem dentro de nds,
ndo? (...) Podemos pedir ao Senhor
duas gracas. A primeira: saber o que
se esconde no meu coracdo, para nao
viver enganado. A segunda: fazer o
bem que se encontra no nosso
coracdo, e ndo o mal que ali se
esconde. Recordemo-nos que as
palavras matam. Também os desejos
negativos contra o proximo matam.
Muitas vezes, parece que o pecado da
calunia e o pecado da difamacao
foram eliminados do decalogo, mas
falar mal de uma pessoa é pecado»'".
Nao podemos, portanto, banalizar a
murmuracao; ndo podemos pensar
que tudo o que nos vem a boca é
bom:«A lingua deve ser
transformada, purificada. A lingua
toca a musica que soa no coragio»".
«Quando ndo puder louvar, calo-
me»



S. Josemaria tinha 29 anos quando
deixou definitivamente as suas
tarefas como capeldo do Patronato de
Enfermos de Madrid, com o objetivo
de ter mais tempo disponivel para o
desenvolvimento do Opus Dei. Dos
apontamentos pessoais que se
conservam desses meses, varios tém
a ver com este aspeto do
amadurecimento interior que
caracterizava o seu trato com as
pessoas nesses momentos delicados:
«Terei muitissimo cuidado em tudo o
que implique formar juizos sobre as
pessoas, ndo admitindo nenhum mau
pensamento sobre ninguém, ainda
que as palavras ou obras do
interessado deem azo para julgar
assim razoavelmente»™. «Propdsitos
praticos: 1/ Antes de comecar uma
conversa ou de fazer uma visita,
elevarei o coracdo a Deus. 2/ Nao
teimarei, ainda que esteja cheio de
razdo. Somente direi a minha
opinido se for para a gloria de Deus,
mas sem teimar. 3/ Nao farei critica



negativa: quando nao puder louvar,
[4]

calo-me»™.

Estas duas anotagdes estdo na
origem, respetivamente, dos pontos
442 e 443 de Caminho e, além disso,
dao inicio a outras quinze
consideracoes que se referem as
diferentes formas de critica sobre os
outros. Nestes textos transparece a
conviccdo de que a chave para dar
bons frutos estd em purificar, bem
dentro da alma, a fonte das nossas
acoes — fala-se de elevar o coracdo, de
procurar honestamente a gloria de
Deus, de cuidar os pensamentos —,
apoiando-se num propdsito pratico:
nunca falar mal de ninguém.

O oitavo mandamento da lei de Deus
ndo esta so6 dirigido a evitar grandes
enganos, mas também a formar uma
interioridade que s0 procure o que é
verdadeiro; a querer pessoalmente
que 0S N0Ss0S juizos nunca se
contaminem com a sombra da



falsidade ou da duplicidade. O
Catecismo da Igreja, neste sentido,
assinala que «o respeito pela
reputacdo das pessoas proibe toda e
qualquer atitude ou palavra
suscetiveis de a lesar
legitimamente»"'. E a seguir passa a
definir o que é o juizo temerario —
fazer juizos morais sobre o proximo
sem ter fundamento —, a maledicéncia
— manifestar, sem uma razao valida,
defeitos duma ou doutra pessoa —e a
calunia — dar ocasido a juizos falsos
sobre os outros —-. A Igreja, com
coracao de mae, pde-nos de
sobreaviso face a estes tropecos que
sO podem fazer mal a nos e aos
outros.

Existe também outra maneira de
adulterar a verdade com as nossas
palavras, que tem a ver com a falta
de discricdo exigida pelo nosso
trabalho ou pelas nossas
responsabilidades. O Catecismo, mais
uma vez, é claro ao assinalar que «o



direito a comunicacao da verdade
ndo é incondicional»". Tera que se
ponderar, em cada ocasido «se
convém ou nao revelar a verdade a
quem no-lo pede» e saber que
facilmente existem razdes para
«calar o que ndo deve ser
conhecido», sobretudo quando
«ninguém esta obrigado a revelar
uma verdade a quem néo tem o
direito de a conhecer»". Pode
acontecer, com efeito, que pela nossa
posicdo num grupo social ou
profissional tenhamos informacao
que outras pessoas ndo tém. Sao
situacdOes em que é importante a
delicadeza para delimitar o que é
comunicavel. A informacdo concede
um certo poder e a tentacdo de a
utilizar de maneira irresponsavel, de
a transformar em rumores, calunias
ou em vangldria esta sempre a atacar
ao virar da esquina. Trata-se,
tristemente, dum veneno letal
também para a propria retidao de
intencao.



A indiscri¢do ao manusear a
informacdo costuma prejudicar
também quem a recebe, porque
muitas vezes ndo dispde das
ferramentas necessarias para a
assimilar ou compreender. Nao é
justo impor cargas aos que nao estdo
chamados a leva-las. Neste sentido,
quando falava do «segredo
profissional» que D. Alvaro guardava
em relacdo ao seu trabalho na Santa
Sé, S. Josemaria sempre elogiava o
espirito sobrenatural que o levava a
guardar a informacdo com
delicadeza™. A discri¢do em assuntos
da Igreja e em assuntos da vida de
outras pessoas € condicdo de
fecundidade: «A morte e a vida estdo
a mercé da lingua, os que a amam
comerdo dos seus frutos» (Pr 18, 21).

Como interpretar 0 que acontece

Para evitar vermo-nos envolvidos
nos espinhos da falsidade, o proprio
Catecismo nos recomenda um



caminho seguro: «Interpretar, tanto
quanto possivel, em sentido
favoravel, os pensamentos, as
palavras e os atos do proximo»"'.
Quando interpretamos o que
acontece a nossa volta, quer dizer,
quando unimos cada facto isolado
numa sequéncia que os relaciona,
nunca o fazemos duma maneira
neutra. Escolhemos sempre um
ponto de vista, um aspeto a partir do
qual os olhamos e valorizamos, ainda
que seja de maneira inconsciente,
porque temos um mundo interior
que impele 0s nossos juizos para um
lado ou para o outro. E o que sucede,
por exemplo, quando dizemos que
estamos “numa predisposicao
positiva” ou “numa predisposicao
negativa” face a alguma coisa ou a
alguém.

Neste sentido, S. Josemaria
procurava olhar as pessoas com 0s
olhos com que os olharia a mée
delas. Muitas vezes, basta algo como



isto para que se desvaneca a tentacao
de fazer mal com as palavras e os
juizos: escolher um bom ponto de
vista a partir do qual interpretamos
as acoes dos outros. Deste modo,
apesar de os factos que se veem
externamente serem iguais, a
interpretacdo muda; terd tendéncia a
sintonizar com o olhar que Deus
lanca sobre as coisas e sobre as
pessoas. E interessante pensar, nesse
sentido, que Deus e o0 demonio olham
permanentemente os mesmos factos,
mas tém deles interpretagdes muito
diferentes. «O Maligno pode dizer-
nos a verdade, mas, se o faz, é para
nos condenar. Entretanto nos
sabemos que a Verdade vinda de
Deus ndo nos condena, mas acolhe-
nos, abracga-nos, ampara-nos»"%.
Unir-nos a esse olhar divino, atraveés
da oracdo, torna-nos acolhedores
para com as pessoas e pacientes nos
conflitos.



Se, pelo contrario, ndo purificamos
constantemente 0 nosso coracao, se
ndo detetarmos esses espinhos que
tentam abrir passagem até a nossa
lingua, os factos que nos rodeiam
dardo azo a juizos temerarios,
maledicéncias ou calunias; impedir-
nos-ao de descobrir Deus, que esta
sempre operando de maneira
misteriosa. Face ao que acontece a
nossa volta, podemos sempre
escolher entre o olhar que julga ou o
olhar contemplativo. Frei Luis de
Granada, ao explicar também o
oitavo mandamento, assinalava que
o olhar que julga tende a ferir a
verdade no proximo: «Pensando
bem, é um atrevimento contra Deus
tdo grande, que é como dizer-lhe que
mente, ou fazer com que seja tido
como mentiroso. Isto prova-se assim:
Deus é conhecedor de toda a verdade
e sabe quem a cuida e quem néo o
faz. Ele é um oraculo a quem teremos
que pedir que no-la diga, pois Ele é o
verdadeiro juiz dela»™". S6 Deus sabe



0 que se encontra no mais profundo
dos coragdes das pessoas.

Deus é o Unico juiz

Os Evangelhos mostram-nos
repetidamente como, querendo por
Jesus a prova, alguns constituidos em
autoridade se queixam de que 0s
discipulos do Senhor comam ao
sdbado, ou de que o Mestre cure a
mao dum homem nesse mesmo dia.
Depois, por inveja, atribuem a
Belzebu o facto de Cristo curar um
endemoninhado. Mas o Senhor
«conhecia os seus pensamentos» (Lc
11, 17), e procura despertar os seus
coracgoes, tocar as fibras mais
profundas das suas almas: «Como
podeis dizer coisas boas sendo maus?
Pois da abundancia do coracdo fala a
boca. O homem bom tira do bom
tesouro coisas boas, mas o homem
mau tira do tesouro mau coisas mas.
Digo-vos que de toda a palavra va
que falem os homens dardo conta no



dia do Juizo» (Mt 12, 34-36). Ao
centrar a importancia no coracao,
Jesus recorda-nos que, para os que
queremos juntar-nos a sua missao,
para quem quer gerar uma
transformacdo positiva no mundo, o
mais eficaz serd sempre mudarmos
por dentro constantemente: decidir-
nos a ser pessoas que, com as suas
palavras, movam os coracdes dos
outros para o bem, em lugar de ser
pessoas que, pelo atordoamento de
querer intervir em tudo, magoem o
proximo nas suas conversas.

Uma das causas dos falatorios — que,
como vimos, surgem inicialmente na
intimidade - é a tentacdo de querer
arrogar-nos a funcao de juizes de
tudo o que nos rodeia"?. Esta atitude
costuma estar ligada a tendéncia
para ocupar demasiado espaco nos
planos de Deus, quase como se a
liberdade de Deus ou a dos outros
ndo pudessem atuar sem 0 N0OSSO
beneplacito. Neste tipo de juizos



criticos desordenados, que
degeneram facilmente em
murmuracdo ou maledicéncia, o
Papa Francisco detetou «uma alegria
obscura», algo que de inicio até
«pode parecer agradavel»"*, talvez
porque nos leva a tomar uma posicao
de juiz que na realidade so
corresponde a Deus. No entanto, face
a esta ficcdo levanta-se a simples
convicgdo de que a Providéncia nos
confiou uma pequena parcela da sua
vinha onde, se pusermos em jogo o0s
nossos talentos, seremos fecundos e
felizes. Nem toda a vinha é da nossa
jurisdicdo, nem devemos deseja-lo;
nem temos toda a informacao
suficiente para chamar a juizo todos
os vinhateiros. SO o aspirar a fazé-lo
pode ser um sinal de que néo
estamos a santificar o presente nem
a fazer frutificar as proprias
capacidades: ao investir tempo na
critica, tiramos tempo aos que na
realidade precisam de nos; e essas
sdo, no fim de contas, energias que o



demonio nos tira. E nada mais que
uma armadilha para que néo
facamos o bem que Deus nos tem
preparado.

Os santos, apesar de se terem
encontrado muitas vezes em
ambientes em que aconteciam coisas
com que ndo estavam de acordo,
também dentro da Igreja, souberam
identificar os tempos e as maneiras
de atuar de Deus, sem os violentar
com a sua lingua. S. Josemaria,
numas notas do ano de 1933,
pensando na formacdo das pessoas
que iriam chegando ao Opus Dei,
escrevia: «Murmuras? Perdes entdo o
espirito da Obra e, se ndo aprendes a
calar, cada palavra é um passo que te
aproxima da porta de saida»™. Isto
ndo significa estar sempre de acordo
com todos, mas dispor-se a entrar na
l6gica divina, canalizando esses
desacordos no tempo e lugar
oportuno, onde verdadeiramente
poderdo dar fruto.



Alegrar-se com o bem dos outros

Outro grande gerador de espinhos de
maledicéncia costuma ser a inveja.
De facto, S. Tomas de Aquino
considera que a murmuracao € «a
primeira filha» desta espécie de
«tristeza pelo bem alheio»™®. A
primeira tentacdo de que nos fala o
livro de Génesis € precisamente a da
serpente que, por inveja dos homens
e por odio a Deus, quer afasta-los
entre si. O demonio engana 0s nossos
primeiros pais murmurando com
eles acerca do Criador: «Nao, ndo
morrereis; porque Deus sabe...» (Gn
3, 4-5). Mais uma vez: a tentagdo de
saber mais que Deus, de invadir o
seu tempo e o seu espaco. O livro da
Sabedoria também nos diz que «Deus
criou o homem para a
incorruptibilidade e fé-lo a imagem
do seu proprio ser. Mas pela inveja
do diabo entrou a morte no

mundo» (Sb 2, 23-24). O Evangelho de
S. Marcos, enfim, assinala que Jesus



foi entregue por inveja (cf. Mc 15, 10).
A tristeza e os ciumes do bem alheio
podem levar a minar, a destruir a
honra dos que nos rodeiam.

Uma porta por onde costuma meter-
se a inveja é o comparar-nos
continuamente com os outros. Com
efeito, esta atitude evidencia a
realidade de que todos somos
diferentes e que dificilmente
teremos, na vida, o mesmo
tratamento. O proprio Deus ndo deu
a todos o mesmo: conhece-nos
melhor do que ninguém e distribui
os seus dons de maneira distinta. E
fundamental para a vida social
aprender a conviver com o facto de
que todos merecem um tratamento
diferente, do mesmo modo que uma
made trata os seus filhos de acordo
com as suas necessidades e ndo
distribui tudo com a mesma medida.
Por tudo isto, um bom caminho para
evitar os movimentos da inveja é
aprender a alegrar-se com o bem dos



outros. Isto pode ser algo que nos
seja facil e até instintivo, com as
pessoas a quem queremos mais, no
nosso circulo mais intimo; mas ja ndo
é tanto quando esse circulo se
comeca a alargar. Pequenas
renuncias em prol do bem estar dos
outros sdo uma boa escola para
vencer as tentagdes da inveja,
sobretudo se se trata de ambitos em
que estd em jogo o prestigio e a fama.
«Alegrai-vos com 0s que se

alegram» (Rm 12, 15) recomenda S.
Paulo na Carta aos Romanos.

O oitavo mandamento protege o
nosso jardim interior da
expansividade selvagem das sarcas e
dos espinhos, para que 0 nosso
coracao possa dar os frutos que Deus
espera dele. «Quer Deus que
tenhamos um juizo simples, que nado
demos sentencas antes do tempo, que
ndo olhemos pelo lado pior, (...) que
valorizemos os trabalhos dos nossos
irmaos, que favorecamos as suas



coisas, que digamos sempre bem
deles (...). Da-te conta, agora, irmao,
de que a vida do préximo € para ti
como uma arvore vedada (...). De
todos diz que sdo virtuosos e
honrados, e todo o mundo creia que
ninguém é mau porque tu o
disseste»"”. Querer viver na verdade
leva-nos a guardar a fonte dos nossos
juizos, para que de nos saiam sempre
palavras cristds que apoiam 0s
outros, e ndo que os destroem;
palavras que ndo obscurecem o
mundo, mas que o iluminam.

[1] Francisco, Homilia, 16/02/2014.

[2] Fernando Océriz, A luz do
Evangelho, "A murmuracao
banalizada".

[3] S. Josemaria, Apontamentos
intimos, n. 389, 14/11/1931. Citado em
Pedro Rodriguez, Caminho, edi¢do



critico-historica, Rialp, Madrid, 2004,
p. 607.

[4] S. Josemaria, Apontamentos
intimos, n. 399, 18/11/1931. Citado em
ibid.

[5] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
24717.

[6] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
2488.

[7] Ibid., n. 2489.

[8] cf. S. Josemaria, notas tomadas
numa reunido familiar, 19/02/1975.

[9] Catecismo da Igreja Catolica, n.
2478.

[10] Francisco, Patris corde, n. 2.

[11] Luis de Granada, Compéndio de
doutrina cristd, parte II, c. IX.

[12] S. Tomas de Aquino assinala que
presumir a posse do que nao se



possui € parte da soberba. Cf. Suma
teologica II-11, c. 162, a. 4, resp.

[13] Francisco, Homilia, 27/03/2013.
[14] Francisco, Homilia, 16/02/2014.

[15] S. Josemaria, Apontamentos
intimos, n. 953, 19/03/1933. Citado em
Pedro Rodriguez, Camino, edicion
critico-historica, Rialp, Madrid, 2004,
p-613. Este apontamento encontra-se
na origem do ponto 453 de Caminho.

[16] cf. S. Tomads de Aquino, Suma
teologica, 11-11, c. 36, a. 1, resp e a. 4,
obj. 3.

[17] Luis de Granada, Compéndio de
doutrina cristd, parte II, c. IX.

Andrés Cardenas Matute

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://


https://opusdei.org/pt-pt/article/as-palavras-nascem-do-coracao-verdade-e-caridade-nos-juizos/

opusdei.org/pt-pt/article/as-palavras-
nascem-do-coracao-verdade-e-caridade-
nos-juizos/ (16/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/as-palavras-nascem-do-coracao-verdade-e-caridade-nos-juizos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/as-palavras-nascem-do-coracao-verdade-e-caridade-nos-juizos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/as-palavras-nascem-do-coracao-verdade-e-caridade-nos-juizos/

	As palavras nascem do coração: verdade e caridade nos juízos

