opusdei.org

Uma serena atencao:
as obras de
misericordia
espirituais

As obras de misericordia
espirituais tratam da fome e da
sede, da nudez e do desamparo,
da doenca e da prisao que
experimenta, de formas tao
diversas, o coracdo humano.

02/09/2016

A Igreja tem a sabedoria de uma boa
mae, que sabe o0 que necessitam 0s
seus filhos para crescerem sdos e



fortes, no corpo e no espirito. Com as
obras de misericérdia, convida-nos a
descobrir sempre de novo que tanto
0 corpo como a alma dos nossos
irmdaos os homens necessitam de
cuidados e que Deus nos confia a
cada um essa guarda atenta. «O
objeto da misericordia é a propria
vida humana na sua totalidade. A
nossa propria vida enquanto “carne”
esta faminta e sedenta, necessitada
de vestuario, de casa e de visitas,
bem como de um enterro digno,
coisa que ninguém pode dar a si
mesmo (...). A nossa propria vida,
enquanto “espirito”, necessita de ser
educada, corrigida, animada,
consolada (...). Necessitamos que
outros nos aconselhem, nos
perdoem, nos apoiem e rezem por
nos»[1].

Vamos considerar agora as obras
espirituais, que respeitam a fome e a
sede, a nudez e ao desamparo, a
doenca e a prisdo que experimenta,



de formas tdo diversas, o coracao
humano: formas de mendicidade
espiritual que a todos atacam e que
descobrimos também, se ndo
adormecemos, a nossa volta[2].
Mesmo com 0 peso que levemos as
nossas costas, Deus espera que o
NnosSso coracao se comova como o Seu,
que ndo se insensibilize diante das
necessidades dos outros. «No meio de
tanto egoismo, de tanta indiferenca —
cada um a tratar do seu! — recordo
aqueles burriquitos de madeira,
fortes, robustos, trotando sobre uma
mesa... — Um perdeu uma pata. Mas
continuava para a frente, porque se
apoiava nos outros»[3].

A misericordia de todos os dias

S. Josemaria recordava numa ocasido
a sua alegre experiéncia de
generosidade cristd, confirmada ao
longo dos anos: «conheco milhares
de estudantes (...) que renunciaram a
construir o seu pequeno mundo



privado, dando-se aos outros
mediante um trabalho profissional,
que procuram fazer com perfeicdo
humana, em obras de ensino, de
assisténcia, sociais, etc., com um
espirito sempre jovem e cheio de
alegria»[4]. Onde ha um cristdo que
se reconhece «como marcado a fogo
por essa missdo de iluminar,
abencoar, vivificar, elevar, curar,
libertar», encontramos «a enfermeira
da alma, o docente da alma, o
politico da alma, esses que decidiram
a fundo estar com os outros e para 0s
outros. Mas se se separa o trabalho
por um lado e a propria privacidade
por outro, tudo se torna cinzento e
estard permanentemente a procura
de reconhecimentos ou a defender as
sues proprias necessidades»[5].
«Porque somos todos homens e todos
filhos de Deus, ndo podemos
conceber a nossa vida como a
trabalhosa preparacdo de um
brilhante curriculum, de uma luzida
carreira»[6]. E 16gico que nos



entusiasmemos com os horizontes
que se abrem diante de nds no nosso
trabalho; mas esse entusiamo, se nao
pretende ser delirio — «vaidade das
vaidades» (Co 1,2) — deve estar
inspirado pela paixdo de iluminar as
inteligéncias, pacificar as tensoes,
confortar os coragoes.

Todos influimos, de um modo ou de
outro, na cultura e na opiniado
publica; ndo so os escritores, 0s
professores, os profissionais da
comunicac¢do. Cada um a seu modo
pode fazer muito por «ensinar o
ignorante», «dar bom conselho» e
«COrrigir o que erra»: aos que sao
vitimas, mesmo sem o saberem, da
superficialidade ou das ideologias;
aos que tém sede de saber, de beber
das fontes da sabedoria humana e
divina; aos que ndo conhecem Cristo,
«nem viram a beleza do Seu rosto,
nem conhecem a maravilha da Sua
doutrina»[7]. O esforco por pensar a
fé, de modo que se reconheca o



resplendor da verdade; a disposicao
para complicar a vida, organizando
meios de formacdo nos contextos
mais diversos; o entusiasmo por dar
forma crista a propria profissao,
purificando-a de abusos e abrindo-
Ihe horizontes; o interesse dos
professores por fazer crescer os seus
alunos; a iniciativa para orientar
com a nossa experiéncia os que se
iniciam no mundo profissional; a
disposicdo para ajudar ou aconselhar
o0s colegas nas suas dificuldades; o
apoio aos jovens que ndo se decidem
a formar uma familia por causa da
precariedade das suas condicdes de
trabalho; a nobreza e a valentia de
«COrTigir o que erra»... Estas, e outras
atitudes que vdo muito para além de
éticas minimalistas, ddo forma a
misericordia corrente que Deus pede
aos cristdos da rua.

Embora, sem duvida, convenha dar
vida a projetos ali onde tenhamos
possibilidade de dar uma mao, o



terreno habitual da misericdrdia é
um dia a dia de trabalho regido pela
paixdo de ajudar: que mais posso
fazer? Quem mais posso implicar?
Tudo isto é misericordia em ato, sem
horarios, sem calculos: «uma
misericordia dindmica, ndo como um
substantivo coisificado e definido,
nem como adjetivo que decora um
pouco a vida, mas como verbo -
misericordiar e ser
misericordiados—»[8].

Cobrir a debilidade do outro

Este bindmio — misericordiar e ser
misericordiados — traduz a bem-
aventuranca mais especifica deste
ano jubilar: «<bem-aventurados os
misericordiosos, porque alcancarao
misericordia» (Mt 5,7): abre-se neles
caminho a misericdrdia, porque ao
da-la recebé-la-ao do alto. O génio de
Shakespeare sintetizou-o assim: «A
misericordia ndo é obrigatoria; cail
como a doce chuva do céu sobre a



terra que esta debaixo dela. £ uma
dupla béncéao: abencoa quem a
concede e quem a recebe»[9].

Aos misericordiosos, pois, o Senhor
ndo lhes promete apenas cleméncia e
compreensao no final dos seus dias,
mas também uma medida generosa
de dons — o cem por um (Mt 19, 29) -
nesta vida: o misericordioso
apercebe-se mais intensamente de
como Deus lhe perdoa e o
compreende; alegra-se por sua vez
perdoando e compreendendo, ainda
que doa; e experimenta também a
alegria de ver como a misericdrdia
de Deus se contagia, através dele, aos
outros. «Porque o néscio de Deus é
mais sdbio do que os homens, e o
débil de Deus é mais forte do que os
homens» (1 Co 1,25). Quando
afogamos o mal com abundancia de
bem; quando evitamos que a dureza
dos outros nos endureca o coragao, e
ndo respondemos a frieza com mais
frieza; quando resistimos a derramar



sobre os que nos rodeiam as nossas
dificuldades; quando nos esforcamos
por ultrapassar a nossa
suscetibilidade e o nosso amor-
proprio, entdo travamos «as batalhas
de Deus (...). Ndo ha outro remédio
sendo travar com empenho esta
formosissima guerra de amor, se
verdadeiramente queremos
conseguir a paz interior, e a
serenidade de Deus para a Igreja e
para as almas»[10].

Outra das obras de misericordia
espirituais consiste em «suportar
com paciéncia os defeitos dos
outros». Ndo se trata apenas de ndo
por em evidéncia o outro, de ndo o
apontar a dedo; a misericordia cobre
a debilidade do outro, como os filhos
de Noé[11], ainda que ao cobri-lo se
note o «odor» dos seus defeitos. Uma
misericordia distante ndo seria
misericordia. O «odor a ovelha»[12] —
porque todos na Igreja somos
«ovelha e pastor»[13]- ndo costuma



ser agradavel, mas expor-se a ele é
um sacrificio que, realizado sem
alaridos, sem que se note, tem um
aroma muito agradavel a Deus: o
bonus odor Christi[14]. Quando
jejues, perfuma a tu cabeca e lava a
cara, para que os homens ndo notem
que jejuas, mas teu Pai, que esta no
oculto» (Mt 6,17-18)

A misericordia inverte uma facil
tendéncia a ser exigentes com 0s
outros e transigentes connosco
proprios. Descobrimos entdo, com
frequéncia, que o que nos parecia
um defeito era simplesmente uma
etiqueta que tinhamos posto ao
outro, talvez, por um episodio
isolado ou por uma impressao a que
tinhamos dado demasiada
importancia; um «juizo sumdario» que
cristalizou, e que nos impede de o
ver como €, porque nos apercebemos
apenas desse lado negativo, desse
traco aumentado pelo nosso amor-
proprio. A misericordia de Deus



ajuda-nos a evitar e, se for o caso, a
superar essas opinides severas, de
que as vezes nao estamos demasiado
conscientes. Também aqui se aplica
aquela sentenca tdo sabia de
Tertuliano de que «deixam de odiar
0s que deixam de ignorar, desinunt
odisse qui desinunt ignorare»[15]. Um
desafio da misericordia corrente, é,
pois, conhecer melhor aqueles que
nos rodeiam, e evitar etiquetd-los:
pais, filhos, irmdos; vizinhos,
colegas... Além disso, quando
compreendemos uma pessoa,
quando ndo desesperamos dela,
ajudamo-la a crescer; e pelo
contrario, a fixacdo nas
insuficiéncias produz uma tensao,
uma apreensao com as quais
dificilmente pode brotar o melhor de
cada um. Toda a nossa relacdo com
0s outros, especialmente na familia,
deve ser «um “pastoreio”
misericordioso»: sem paternalismos,
«cada um, com cuidado, pinta e
escreve na vida do outro»[16]



E preciso também misericérdia para
aguentar sem ressentimento a
dureza com que 0s outros, por vezes,
nos possam tratar. Nao é facil amar
quando se recebem coices ou
indiferenca, mas «se apenas saudais
0S V0ssos irmaos, o que € que fazeis
de mais? Nao fazem isso também os
pagaos?» (Mt 5,47). O ar cristdo ndo
se carateriza apenas pela mutua
compreensao mas também pela
disposicdo a reconciliar-se quando
falhamos ou quando nos tratam com
desdém. A atitude sincera de
«perdoar as ofensas» é a unica via
para quebrar as espirais de
incompreensdo que vemos levantar-
se 4 nossa volta e que sdo, quase
sempre, espirais de desconhecimento
mutuo. Esta ndo € uma atitude
idealista para ingénuos que ndo
estdo em contacto com a mesquinhez
ou com o cinismo, mas com a «forca
de Deus» (I Co 1, 19): uma brisa



suave, capaz de derrubar as
estruturas mais imponentes.

Enviados a consolar

«Bendito seja o Deus e Pai de nosso
Senhor Jesus Cristo, o Pai das
misericordias e Deus de toda a
consolacgao, que nos consola em
todas nossas tribulac¢des, para que
também noés sejamos capazes de
consolar os que se encontram em
qualquer tribulacdo, mediante o
consolo com que nos mesmos somos
consolados por Deus» (2 Co 1,3-4). O
cristdo sofre como os outros homens;
sofre por vezes mais pelas
incompreensdes ou pelas
dificuldades que lhe cria a sua
fidelidade a Deus[17]; mas, ao mesmo
tempo, os sofrimentos tornam-se-lhes
mais ligeiros, porque tem o consolo
do seu Pai. «Esta é a tua seguranca, o
ancoradouro onde langar a ancora,
aconteca o que acontecer na
superficie deste mar da vida. E



encontrards alegria, forca, otimismao,
vitoria!»[18]. O consolo que Deus nos
da torna-nos capazes de consolar;
envia-nos ao mundo para consolar,
porque a «nossa tristeza infinita sé se
cura com um infinito amor»[19].

Para «consolar o que esta triste» €
necessario aprender a ler as
necessidades dos outros. Ha pessoas
que estdo tristes porque
experimentam a «amargura que
provém da soliddo ou da
indiferenca»[20]; outras porque estao
submetidas a muita tensdo e
necessitam de descansar: tratar-se-a
de as acompanhar e, as vezes, de as
ensinar a descansar, porque nunca
aprenderam essa arte. Um bom filho
de Deus procura imitar a tarefa
discreta do verdadeiro Consolador,
«descanso no trabalho, alivio no
calor, consolo no pranto»[21];
atender os outros sem que notem
que lhes estamos a dedicar tempo,
sem que tenham a impressdo de que



lhes concedemos audiéncia, ou de
que os gerimos. «Estamos a falar de
uma atitude do coragao, que vive
tudo com serena atencdo, que sabe
estar plenamente presente diante de
alguém sem estar a pensar no que
vira depois, que se entrega a cada
momento como dom divino que deve
ser plenamente vivido»[22] Um filho
de Deus caminha pela existéncia com
a conviccdo profunda de que «cada
pessoa € digna da nossa entrega»[23];
0 sorriso, a disposi¢ao para ajudar, o
interesse verdadeiro pelos outros,
também por aqueles que nem sequer
conhecemos, podem mudar-lhes o
dia e as vezes a vida.

Com todos, conhecidos e
desconhecidos, a nossa misericordia
encontrard um «caudal largo, manso
e seguro»[24] na oracdo: «Interceder,
pedir em favor de outro, é, desde
Abrado, o préprio de um coracao
conforme a misericordia de
Deus»[25]. Por isso a Igreja nos



incentiva a «rogar a Deus por vivos e
defuntos». Uma das nossas alegrias
no Céu sera descobrir o bem que fez
a tantas pessoas uma brevissima
oracao no meio da agitacdo do
transito ou dos transportes publicos,
as vezes, talvez, como resposta
misericordiosa a um gesto pouco
amavel; a esperanca que Deus
inspirou, por nossa intercessao, aos
que sofriam por qualquer motivo; o
consolo que receberam vivos e
defuntos pela nossa lembranca —
memento — na Santa Misa, metidos na
orac¢ao de Jesus ao Pai, no Espirito
Santo.

Acabamos assim este breve percurso
pelas obras de misericordia, que sao
na realidade «infinitas, cada uma
com o seu selo pessoal, com a
histdria de cada rosto. Ndo sdo s as
sete corporais e as sete espirituais em
geral. Ou antes, estas, assim
enumeradas, sdo como as matérias-
primas — as da propria vida -



quando as maos da misericordia as
tocam e as moldam, convertem-se
cada uma delas numa obra artesanal.
Uma obra que se multiplica como o
pao nas cestas, que cresce
desmesuradamente como a semente
da mostarda»[26].

Carlos Ayxela

[1] Francisco, 3 meditacdo no
Jubileu dos sacerdotes, 2-VI-2016.

[2] O Compéndio do Catecismo da
Igreja Catolica enumera-as assim:
ensinar os ignorantes; dar bom
conselho; corrigir os que erram;
perdoar as injurias; consolar os
tristes; suportar com paciéncia os
defeitos dos outros; rezar a Deus por
vivos e defuntos.

[3] S. Josemaria, Forja, 563.



[4] S. Josemaria, Temas actuais do
cristianismo, 75.

[5] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-X1-2013), 273.

[6] S. Josemaria, Amigos de Deus, 76.

[7] S. Josemaria, Cristo que passa,
179.

[8] Francisco, 12 meditacdo no
Jubileu dos sacerdotes, 2-VI-2016.

[9] W. Shakespeare, O mercador de
Veneza, Ato 1V, Cena I. Cfr. Francisco,
Mensagem para a 50* Jornada
mundial das comunicac¢des sociais,
24-1-2016.

[10] S. Josemaria, Apontamentos
tomados de uma meditacdo, II-1972,
citado em Cristo que passa, Edigao
critico-historica preparada por
Antonio Aranda, Rialp 2013, 8d.

[11] Cfr. Ge 9,22-23.



[12] Francisco, Homilia, 28-111-2013.

[13] Cfr. Javier Echevarria, Carta
Pastoral, 1-VIII-2007.

[14] Cfr. 2 Cor 2,15.

[15] Tertuliano, ad Nationes, 1, 1.
Também Santo Agostinho aborda
esta questdo em In Evangelium
Ioannis Tractatus, 89 e 90.

[16] Francisco, Ex. Ap. Amoris
Laetitia (19-11I-2016), 322.

[17] Os salmos referem com
frequéncia esta dificuldade do
crente. Cfr. p.ex. Sal 42 (41),10-12; 44
(43),10-26; 73 (72).

[18] Via-sacra, VII estagao, 3.

[19] Francisco, Evangelii Gaudium,
265.

[20] S. Josemaria, Discurso no Centro
ELIS, por ocasido da sua
inauguracao, 21-XI-1965 (em



Josemaria Escriva de Balaguery la
universidad, Pamplona, Eunsa 1993,
84).

[21] Missal Romano, Pentecostes,
Sequéncia Veni Sancte Spiritus

[22] Francisco, Enc. Laudato si’ (24-
V-2015), 226

[23] Francisco, Evangelii Gaudium,
274.

[24] Amigos de Deus, 306.

[25] Catecismo da Igreja Catdlica,
2635.

[26] Francisco, 32 meditacdo no
Jubileu dos sacerdotes, 2-VI-2016. Cfr.
Mt 13,31-32; 14,19-20.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://


https://opusdei.org/pt-pt/article/as-obras-de-misericordia-espirituais/

opusdei.org/pt-pt/article/as-obras-de-
misericordia-espirituais/ (09/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/as-obras-de-misericordia-espirituais/
https://opusdei.org/pt-pt/article/as-obras-de-misericordia-espirituais/

	Uma serena atenção: as obras de misericórdia espirituais

