
opusdei.org

Uma serena atenção:
as obras de
misericórdia
espirituais

As obras de misericórdia
espirituais tratam da fome e da
sede, da nudez e do desamparo,
da doença e da prisão que
experimenta, de formas tão
diversas, o coração humano.

02/09/2016

A Igreja tem a sabedoria de uma boa
mãe, que sabe o que necessitam os
seus filhos para crescerem sãos e



fortes, no corpo e no espírito. Com as
obras de misericórdia, convida-nos a
descobrir sempre de novo que tanto
o corpo como a alma dos nossos
irmãos os homens necessitam de
cuidados e que Deus nos confia a
cada um essa guarda atenta. «O
objeto da misericórdia é a própria
vida humana na sua totalidade. A
nossa própria vida enquanto “carne”
está faminta e sedenta, necessitada
de vestuário, de casa e de visitas,
bem como de um enterro digno,
coisa que ninguém pode dar a si
mesmo (…). A nossa própria vida,
enquanto “espírito”, necessita de ser
educada, corrigida, animada,
consolada (…). Necessitamos que
outros nos aconselhem, nos
perdoem, nos apoiem e rezem por
nós»[1].

Vamos considerar agora as obras
espirituais, que respeitam à fome e à
sede, à nudez e ao desamparo, à
doença e à prisão que experimenta,



de formas tão diversas, o coração
humano: formas de mendicidade
espiritual que a todos atacam e que
descobrimos também, se não
adormecemos, à nossa volta[2].
Mesmo com o peso que levemos às
nossas costas, Deus espera que o
nosso coração se comova como o Seu,
que não se insensibilize diante das
necessidades dos outros. «No meio de
tanto egoísmo, de tanta indiferença –
cada um a tratar do seu! – recordo
aqueles burriquitos de madeira,
fortes, robustos, trotando sobre uma
mesa... – Um perdeu uma pata. Mas
continuava para a frente, porque se
apoiava nos outros»[3].

A misericórdia de todos os dias

S. Josemaria recordava numa ocasião
a sua alegre experiência de
generosidade cristã, confirmada ao
longo dos anos: «conheço milhares
de estudantes (…) que renunciaram a
construir o seu pequeno mundo



privado, dando-se aos outros
mediante um trabalho profissional,
que procuram fazer com perfeição
humana, em obras de ensino, de
assistência, sociais, etc., com um
espírito sempre jovem e cheio de
alegria»[4]. Onde há um cristão que
se reconhece «como marcado a fogo
por essa missão de iluminar,
abençoar, vivificar, elevar, curar,
libertar», encontramos «a enfermeira
da alma, o docente da alma, o
político da alma, esses que decidiram
a fundo estar com os outros e para os
outros. Mas se se separa o trabalho
por um lado e a própria privacidade
por outro, tudo se torna cinzento e
estará permanentemente à procura
de reconhecimentos ou a defender as
sues próprias necessidades»[5].
«Porque somos todos homens e todos
filhos de Deus, não podemos
conceber a nossa vida como a
trabalhosa preparação de um
brilhante curriculum, de uma luzida
carreira»[6]. É lógico que nos



entusiasmemos com os horizontes
que se abrem diante de nós no nosso
trabalho; mas esse entusiamo, se não
pretende ser delírio – «vaidade das
vaidades» (Co 1,2) – deve estar
inspirado pela paixão de iluminar as
inteligências, pacificar as tensões,
confortar os corações.

Todos influímos, de um modo ou de
outro, na cultura e na opinião
pública; não só os escritores, os
professores, os profissionais da
comunicação. Cada um a seu modo
pode fazer muito por «ensinar o
ignorante», «dar bom conselho» e
«corrigir o que erra»: aos que são
vítimas, mesmo sem o saberem, da
superficialidade ou das ideologias;
aos que têm sede de saber, de beber
das fontes da sabedoria humana e
divina; aos que não conhecem Cristo,
«nem viram a beleza do Seu rosto,
nem conhecem a maravilha da Sua
doutrina»[7]. O esforço por pensar a
fé, de modo que se reconheça o



resplendor da verdade; a disposição
para complicar a vida, organizando
meios de formação nos contextos
mais diversos; o entusiasmo por dar
forma cristã à própria profissão,
purificando-a de abusos e abrindo-
lhe horizontes; o interesse dos
professores por fazer crescer os seus
alunos; a iniciativa para orientar
com a nossa experiência os que se
iniciam no mundo profissional; a
disposição para ajudar ou aconselhar
os colegas nas suas dificuldades; o
apoio aos jovens que não se decidem
a formar uma família por causa da
precariedade das suas condições de
trabalho; a nobreza e a valentia de
«corrigir o que erra»… Estas, e outras
atitudes que vão muito para além de
éticas minimalistas, dão forma à 
misericórdia corrente que Deus pede
aos cristãos da rua.

Embora, sem dúvida, convenha dar
vida a projetos ali onde tenhamos
possibilidade de dar uma mão, o



terreno habitual da misericórdia é
um dia a dia de trabalho regido pela
paixão de ajudar: que mais posso
fazer? Quem mais posso implicar?
Tudo isto é misericórdia em ato, sem
horários, sem cálculos: «uma
misericórdia dinâmica, não como um
substantivo coisificado e definido,
nem como adjetivo que decora um
pouco a vida, mas como verbo –
misericordiar e ser
misericordiados–»[8].

Cobrir a debilidade do outro

Este binómio – misericordiar e ser
misericordiados – traduz a bem-
aventurança mais específica deste
ano jubilar: «bem-aventurados os
misericordiosos, porque alcançarão
misericórdia» (Mt 5,7): abre-se neles
caminho à misericórdia, porque ao
dá-la recebê-la-ão do alto. O génio de
Shakespeare sintetizou-o assim: «A
misericórdia não é obrigatória; cai
como a doce chuva do céu sobre a



terra que está debaixo dela. É uma
dupla bênção: abençoa quem a
concede e quem a recebe»[9].

Aos misericordiosos, pois, o Senhor
não lhes promete apenas clemência e
compreensão no final dos seus dias,
mas também uma medida generosa
de dons – o cem por um (Mt 19, 29) –
nesta vida: o misericordioso
apercebe-se mais intensamente de
como Deus lhe perdoa e o
compreende; alegra-se por sua vez
perdoando e compreendendo, ainda
que doa; e experimenta também a
alegria de ver como a misericórdia
de Deus se contagia, através dele, aos
outros. «Porque o néscio de Deus é
mais sábio do que os homens, e o
débil de Deus é mais forte do que os
homens» (1 Co 1,25). Quando
afogamos o mal com abundância de
bem; quando evitamos que a dureza
dos outros nos endureça o coração, e
não respondemos à frieza com mais
frieza; quando resistimos a derramar



sobre os que nos rodeiam as nossas
dificuldades; quando nos esforçamos
por ultrapassar a nossa
suscetibilidade e o nosso amor-
próprio, então travamos «as batalhas
de Deus (…). Não há outro remédio
senão travar com empenho esta
formosíssima guerra de amor, se
verdadeiramente queremos
conseguir a paz interior, e a
serenidade de Deus para a Igreja e
para as almas»[10].

Outra das obras de misericórdia
espirituais consiste em «suportar
com paciência os defeitos dos
outros». Não se trata apenas de não
pôr em evidência o outro, de não o
apontar a dedo; a misericórdia cobre
a debilidade do outro, como os filhos
de Noé[11], ainda que ao cobri-lo se
note o «odor» dos seus defeitos. Uma
misericórdia distante não seria
misericórdia. O «odor a ovelha»[12] –
porque todos na Igreja somos
«ovelha e pastor»[13]– não costuma



ser agradável, mas expor-se a ele é
um sacrifício que, realizado sem
alaridos, sem que se note, tem um
aroma muito agradável a Deus: o 
bonus odor Christi[14]. Quando
jejues, perfuma a tu cabeça e lava a
cara, para que os homens não notem
que jejuas, mas teu Pai, que está no
oculto» (Mt 6,17-18)

A misericórdia inverte uma fácil
tendência a ser exigentes com os
outros e transigentes connosco
próprios. Descobrimos então, com
frequência, que o que nos parecia
um defeito era simplesmente uma 
etiqueta que tínhamos posto ao
outro, talvez, por um episódio
isolado ou por uma impressão a que
tínhamos dado demasiada
importância; um «juízo sumário» que
cristalizou, e que nos impede de o
ver como é, porque nos apercebemos
apenas desse lado negativo, desse
traço aumentado pelo nosso amor-
próprio. A misericórdia de Deus



ajuda-nos a evitar e, se for o caso, a
superar essas opiniões severas, de
que às vezes não estamos demasiado
conscientes. Também aqui se aplica
aquela sentença tão sábia de
Tertuliano de que «deixam de odiar
os que deixam de ignorar, desinunt
odisse qui desinunt ignorare»[15]. Um
desafio da misericórdia corrente, é,
pois, conhecer melhor aqueles que
nos rodeiam, e evitar etiquetá-los:
pais, filhos, irmãos; vizinhos,
colegas... Além disso, quando
compreendemos uma pessoa,
quando não desesperamos dela,
ajudamo-la a crescer; e pelo
contrário, a fixação nas
insuficiências produz uma tensão,
uma apreensão com as quais
dificilmente pode brotar o melhor de
cada um. Toda a nossa relação com
os outros, especialmente na família,
deve ser «um “pastoreio”
misericordioso»: sem paternalismos,
«cada um, com cuidado, pinta e
escreve na vida do outro»[16]



É preciso também misericórdia para
aguentar sem ressentimento a
dureza com que os outros, por vezes,
nos possam tratar. Não é fácil amar
quando se recebem coices ou
indiferença, mas «se apenas saudais
os vossos irmãos, o que é que fazeis
de mais? Não fazem isso também os
pagãos?» (Mt 5,47). O ar cristão não
se carateriza apenas pela mútua
compreensão mas também pela
disposição a reconciliar-se quando
falhamos ou quando nos tratam com
desdém. A atitude sincera de
«perdoar as ofensas» é a única via
para quebrar as espirais de
incompreensão que vemos levantar-
se á nossa volta e que são, quase
sempre, espirais de desconhecimento
mútuo. Esta não é uma atitude
idealista para ingénuos que não
estão em contacto com a mesquinhez
ou com o cinismo, mas com a «força
de Deus» (1 Co 1, 19): uma brisa



suave, capaz de derrubar as
estruturas mais imponentes.

Enviados a consolar

«Bendito seja o Deus e Pai de nosso
Senhor Jesus Cristo, o Pai das
misericórdias e Deus de toda a
consolação, que nos consola em
todas nossas tribulações, para que
também nós sejamos capazes de
consolar os que se encontram em
qualquer tribulação, mediante o
consolo com que nós mesmos somos
consolados por Deus» (2 Co 1,3-4). O
cristão sofre como os outros homens;
sofre por vezes mais pelas
incompreensões ou pelas
dificuldades que lhe cria a sua
fidelidade a Deus[17]; mas, ao mesmo
tempo, os sofrimentos tornam-se-lhes
mais ligeiros, porque tem o consolo
do seu Pai. «Esta é a tua segurança, o
ancoradouro onde lançar a âncora,
aconteça o que acontecer na
superfície deste mar da vida. E



encontrarás alegria, força, otimismo,
vitória!»[18]. O consolo que Deus nos
dá torna-nos capazes de consolar;
envia-nos ao mundo para consolar,
porque a «nossa tristeza infinita só se
cura com um infinito amor»[19].

Para «consolar o que está triste» é
necessário aprender a ler as
necessidades dos outros. Há pessoas
que estão tristes porque
experimentam a «amargura que
provém da solidão ou da
indiferença»[20]; outras porque estão
submetidas a muita tensão e
necessitam de descansar: tratar-se-á
de as acompanhar e, às vezes, de as
ensinar a descansar, porque nunca
aprenderam essa arte. Um bom filho
de Deus procura imitar a tarefa
discreta do verdadeiro Consolador,
«descanso no trabalho, alívio no
calor, consolo no pranto»[21];
atender os outros sem que notem
que lhes estamos a dedicar tempo,
sem que tenham a impressão de que



lhes concedemos audiência, ou de
que os gerimos. «Estamos a falar de
uma atitude do coração, que vive
tudo com serena atenção, que sabe
estar plenamente presente diante de
alguém sem estar a pensar no que
virá depois, que se entrega a cada
momento como dom divino que deve
ser plenamente vivido»[22] Um filho
de Deus caminha pela existência com
a convicção profunda de que «cada
pessoa é digna da nossa entrega»[23];
o sorriso, a disposição para ajudar, o
interesse verdadeiro pelos outros,
também por aqueles que nem sequer
conhecemos, podem mudar-lhes o
dia e às vezes a vida.

Com todos, conhecidos e
desconhecidos, a nossa misericórdia
encontrará um «caudal largo, manso
e seguro»[24] na oração: «Interceder,
pedir em favor de outro, é, desde
Abraão, o próprio de um coração
conforme à misericórdia de
Deus»[25]. Por isso a Igreja nos



incentiva a «rogar a Deus por vivos e
defuntos». Uma das nossas alegrias
no Céu será descobrir o bem que fez
a tantas pessoas uma brevíssima
oração no meio da agitação do
trânsito ou dos transportes públicos,
às vezes, talvez, como resposta
misericordiosa a um gesto pouco
amável; a esperança que Deus
inspirou, por nossa intercessão, aos
que sofriam por qualquer motivo; o
consolo que receberam vivos e
defuntos pela nossa lembrança – 
memento – na Santa Misa, metidos na
oração de Jesus ao Pai, no Espírito
Santo.

Acabamos assim este breve percurso
pelas obras de misericórdia, que são
na realidade «infinitas, cada uma
com o seu selo pessoal, com a
história de cada rosto. Não são só as
sete corporais e as sete espirituais em
geral. Ou antes, estas, assim
enumeradas, são como as matérias-
primas – as da própria vida –:



quando as mãos da misericórdia as
tocam e as moldam, convertem-se
cada uma delas numa obra artesanal.
Uma obra que se multiplica como o
pão nas cestas, que cresce
desmesuradamente como a semente
da mostarda»[26].

Carlos Ayxelá

[1] Francisco, 3ª meditação no
Jubileu dos sacerdotes, 2-VI-2016.

[2] O Compêndio do Catecismo da
Igreja Católica enumera-as assim:
ensinar os ignorantes; dar bom
conselho; corrigir os que erram;
perdoar as injúrias; consolar os
tristes; suportar com paciência os
defeitos dos outros; rezar a Deus por
vivos e defuntos.

[3] S. Josemaria, Forja, 563.



[4] S. Josemaria, Temas actuais do
cristianismo, 75.

[5] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24-XI-2013), 273.

[6] S. Josemaria, Amigos de Deus, 76.

[7] S. Josemaria, Cristo que passa,
179.

[8] Francisco, 1ª meditação no
Jubileu dos sacerdotes, 2-VI-2016.

[9] W. Shakespeare, O mercador de
Veneza, Ato IV, Cena I. Cfr. Francisco,
Mensagem para a 50ª Jornada
mundial das comunicações sociais,
24-I-2016.

[10] S. Josemaria, Apontamentos
tomados de uma meditação, II-1972,
citado em Cristo que passa, Edição
crítico-histórica preparada por
Antonio Aranda, Rialp 2013, 8d.

[11] Cfr. Ge 9,22-23.



[12] Francisco, Homilia, 28-III-2013.

[13] Cfr. Javier Echevarría, Carta
Pastoral, 1-VIII-2007.

[14] Cfr. 2 Cor 2,15.

[15] Tertuliano, ad Nationes, 1, 1.
Também Santo Agostinho aborda
esta questão em In Evangelium
Ioannis Tractatus, 89 e 90.

[16] Francisco, Ex. Ap. Amoris
Laetitia (19-III-2016), 322.

[17] Os salmos referem com
frequência esta dificuldade do
crente. Cfr. p.ex. Sal 42 (41),10-12; 44
(43),10-26; 73 (72).

[18] Via-sacra, VII estação, 3.

[19] Francisco, Evangelii Gaudium,
265.

[20] S. Josemaria, Discurso no Centro
ELIS, por ocasião da sua
inauguração, 21-XI-1965 (em 



Josemaria Escrivá de Balaguer y la
universidad, Pamplona, Eunsa 1993,
84).

[21] Missal Romano, Pentecostes,
Sequência Veni Sancte Spiritus

[22] Francisco, Enc. Laudato si’ (24-
V-2015), 226

[23] Francisco, Evangelii Gaudium,
274.

[24] Amigos de Deus, 306.

[25] Catecismo da Igreja Católica,
2635.

[26] Francisco, 3ª meditação no
Jubileu dos sacerdotes, 2-VI-2016. Cfr.
Mt 13,31-32; 14,19-20.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/article/as-obras-de-misericordia-espirituais/


opusdei.org/pt-pt/article/as-obras-de-
misericordia-espirituais/ (09/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/as-obras-de-misericordia-espirituais/
https://opusdei.org/pt-pt/article/as-obras-de-misericordia-espirituais/

	Uma serena atenção: as obras de misericórdia espirituais

