
opusdei.org

O tempo de uma
presença (8): As
Festas do Senhor
durante o Tempo
Comum (II)

Neste artigo sobre as festas do
tempo Comum são comentadas
as solenidades do Sagrado
Coração de Jesus, a
Transfiguração do Senhor, a
Exaltação da Santa Cruz e Cristo
Rei.

06/08/2017



Descarregar livro completo «O
tempo de uma presença

O Sagrado Coração de Jesus
A Transfiguração do Senhor
A Exaltação da Santa Cruz
Cristo Rei do Universo

Por meio das diversas solenidades do
Senhor que a liturgia nos propõe ao
longo do ano, podemos contemplar,
de várias formas, o inesgotável
mistério de Deus, deixando que a sua
luz banhe a nossa existência cristã
no mundo. No centro do ano
litúrgico, encontra-se a Páscoa que,
aliás «se prolonga durante três meses
– primeiro os quarenta dias da
Quaresma e depois os cinquenta dias
do Tempo pascal», seguida de «três

• 
• 
• 
• 

https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-tempo-de-uma-presenca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-tempo-de-uma-presenca/


festas que têm um caráter ‘sintético’:
a Santíssima Trindade, o Corpus
Christi e, por último, o Sagrado
Coração de Jesus»[1]. Tratámos das
duas primeiras comemorações num
artigo anterior: agora
contemplaremos a solenidade do
Sagrado Coração, para continuar com
a Transfiguração, a Exaltação da
Santa Cruz e concluir com a festa de
Cristo Rei.

O Sagrado Coração de Jesus

Na sexta-feira após o segundo
domingo depois de Pentecostes, a
Igreja dirige o seu olhar para o lado
aberto de Cristo na Cruz, expressão
do amor infinito de Deus pelos
homens e manancial de onde brotam
os seus sacramentos. A contemplação
desta cena alimentou a devoção dos
cristãos desde os primeiros séculos,
pois aí encontraram uma fonte
contínua de paz e segurança nas
dificuldades. A mística cristã



convida-nos a abrir-nos ao Coração
do Verbo Encarnado: «Que Cristo
habite pela fé em vossos corações,
arraigados e consolidados na
caridade, a fim de que possais, com
todos os cristãos, compreender qual
seja a largura, o comprimento, a
altura e a profundidade, isto é,
conhecer a caridade de Cristo, que
desafia todo o conhecimento, e sejais
cheios de toda a plenitude de Deus»[2]

A piedade popular do final da Idade
Média desenvolveu uma veneração
profunda e expressiva da
Humanidade Santíssima de Cristo
sofrendo na Cruz. Difundiu-se assim
o culto à coroa de espinhos, aos
pregos, às chagas... e ao Coração
aberto, síntese de todos os
padecimentos do Salvador por nosso
amor. Essas formas de piedade
deixaram sua marca na Igreja, de
modo que, no século XVII, nasceu a
celebração litúrgica da solenidade do
Sagrado Coração. Em 20 de outubro



de 1672, um sacerdote normando, S.
João Eudes, celebrou, pela primeira
vez, uma missa própria do Sagrado
Coração e, a partir de 1673, foram-se
difundindo pela Europa as visões de
Sta. Margarida Maria Alacoque sobre
a expansão deste culto. Finalmente,
Pio IX estendeu oficialmente à Igreja
latina essa festa.

A liturgia do dia desenvolve os dois
pilares teológicos da devoção: as
riquezas insondáveis do mistério de
amor derramado em Cristo e a
contemplação reparadora do Seu
coração perfurado. São mencionados
nas duas orações do dia que o Missal
Romano oferece: «alegrando-nos pela
solenidade do Coração do Vosso
Filho, meditemos as maravilhas do
Seu amor e possamos receber, desta
fonte de vida, uma torrente de
graças»; «no coração do Vosso Filho,
ferido por nossos pecados, nos
concedestes infinitos tesouros de



amor, fazei que Lhe ofereçamos uma
justa reparação».

A consideração do abismo de ternura
do Senhor pelas almas é um convite
a dar ao próprio coração a mesma
forma do Seu, a unir o desejo de
reparação a vontade eficaz de
aproximar-Lhe mais almas :
«abeiremo-nos um pouco do fogo do
Amor de Deus, deixemos que o Seu
impulso mova as nossas vidas,
sonhemos com a possibilidade de
levar o fogo divino de um extremo ao
outro do mundo, de O dar a conhecer
aos que nos rodeiam, para que
também eles conheçam a paz de
Cristo e, com ela, encontrem a
felicidade»[3]

A Transfiguração do Senhor

A solenidade da Transfiguração do
Senhor nasce, provavelmente, da
comemoração anual da dedicação de
uma basílica em honra desse
mistério que aconteceu no Monte



Tabor. No século IX, a festa foi
introduzida no Ocidente e mais
tarde, durante os séculos XI e XII,
começou a celebrar-se também em
Roma, na basílica vaticana. Foi
incorporada ao Calendário romano
pelo Papa Calisto III (1457) em
agradecimento pela vitória das
tropas cristãs frente aos turcos na
batalha de Belgrado, em 6 de agosto
de 1456.

No Oriente cristão, a Transfiguração
de Nosso Deus e Salvador Jesus Cristo
é uma das grandes solenidades do
ano, junto com a Páscoa, o Natal e a
Exaltação da Santa Cruz. Nela se
expressa toda a teologia da
divinização, pela graça, da natureza
humana que, revestindo-se de Cristo,
é iluminada pelo esplendor da glória
de Deus. Unidos a Jesus, aponta o
ofício de leituras do rito romano,
«refulgiremos aos olhos espirituais –
renovadas de certo modo as feições



de nossa alma– conformados à Sua
imagem»[4].

Com Pedro, Tiago e João, nessa festa,
somos convidados a pôr o centro da
nossa atenção em Jesus: «Eis o meu
Filho muito amado, em quem pus
todo o meu enlevo, ouvi-O»[5]. Temos
de ouvi-Lo, e deixar que a Sua vida e
ensinamentos divinizem a nossa vida
diária. Assim rezava S. Josemaria:
«Senhor nosso, aqui nos tens
dispostos a escutar tudo o que
queiras dizer-nos. Fala-nos, estamos
atentos à Tua voz. Que as Tuas
palavras, caindo na nossa alma,
abrasem a nossa vontade para que se
lance fervorosamente a obedecer-
Te»[6].

Escutar o Senhor com a disposição
sincera de identificar-nos com Ele
leva-nos a aceitar o sacrifício. Jesus
transfigura-se «para tirar do coração
dos discípulos o escândalo da cruz»[7],
para ajudá-los a suportar os



momentos obscuros da Sua Paixão.
Cruz e glória estão intimamente
unidas. De facto, fixou-se o 6 de
agosto como festa da Transfiguração
em relação à Exaltação da Santa
Cruz: entre ambas as celebrações
decorrem quarenta dias que, em
algumas tradições, coincidem como
uma segunda quaresma. Assim, a
Igreja bizantina vive esse período
como um tempo de jejum e de
contemplação da Cruz.

A Exaltação da Santa Cruz

A festa da Exaltação da Santa Cruz
tem a sua origem na Igreja de
Jerusalém. Desde meados do século
IV, celebrava-se a 13 de setembro o
aniversário da dedicação da basílica
constantiniana levantada no Gólgota.
Segundo a recordação de uma
peregrina da antiguidade chamada
Egéria, uns anos antes, nessa mesma
data, encontrou-se a relíquia da Cruz
do Senhor. O gesto da exaltação



realizava-se no segundo dia da oitava
da dedicação: nessa jornada,
testemunha um livro litúrgico da
época, “mostra-se solenemente a
todo o povo cristão a Cruz
venerável”. Atualmente, o rito mais
característico desta festa na liturgia
bizantina consiste na elevação que
faz o sacerdote da Cruz acima de
todas as cabeças, abençoando o povo
e dirigindo-se aos quatro pontos
cardeais, enquanto o coro canta cem
vezes a ladainha Kyrie eleison em
cada ostensão. Os fiéis, depois,
passam para venerar a Cruz e
recebem uma flor do conjunto que
adorna o lugar onde repousa. É tão
importante essa solenidade no
Oriente cristão, que é considerada
como uma Páscoa do outono.

Em Roma, desde inícios do século VI,
comemorava-se a 3 de maio uma
festa paralela: a Invenção da Santa
Cruz. Em meados do século VII, na
basílica vaticana adotou-se o uso



procedente de Jerusalém de venerar
um fragmento da relíquia da Cruz
(chamado de lignum crucis) no dia 14
de setembro. O Papa Sérgio (687-701)
mudou esse costume para a basílica
laterana e revestiu-o de especial
solenidade, de tal maneira que já no
século VIII, a festa se estendeu
também por todo o Ocidente.

Na liturgia romana, o prefácio da
Missa lembra que, se a árvore do
Paraíso foi o lugar da queda do
homem, o Senhor previu que a Cruz
fosse a nova árvore salvadora «ut
unde mors oriebátur, inde vita
resúrgeret… para que de onde viera a
morte, daí ressurgisse a vida»[8]. As
leituras ressaltam a elevação de
Cristo no madeiro como uma
antecipação da elevação na glória, e
polo que atrai a todas as criaturas: «E
quando eu for levantado da terra,
atrairei todos os homens a mim»[9]. A
Cruz é o lugar do triunfo de Jesus, de
onde estende o Seu reinado contando



com a nossa colaboração: «Cristo,
Senhor Nosso, foi crucificado e, do
alto da Cruz, redimiu o mundo,
restabelecendo a paz entre Deus e os
homens. Jesus Cristo recorda a todos:
Et ego, si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum (Jo 12, 32),
se vós me colocardes no cume de
todas as atividades da terra,
cumprindo o dever de cada instante,
dando testemunho de mim no que
parece grande e no que parece
pequeno, omnia traham ad meipsum,
tudo atrairei a mim. O meu reino
entre vós será uma realidade»[10].

S. Josemaria usava sempre uma
corrente com um relicário em forma
de cruz com o lignum crucis. Era uma
manifestação da sua devoção à Santa
Cruz no cumprimento amoroso do
dever de cada jornada. Existem
inumeráveis gestos, inclusive
pequenos, que também servem para
expressar esta devoção na vida
diária; por exemplo, ao abençoar a



mesa e agradecer fazemos o sinal da
cruz: «Este momento da bênção da
mesa, embora muito breve, recorda-
nos que a nossa vida depende de
Deus, fortalece o nosso sentido de
gratidão pelos dons da criação, dá
graças por aqueles que com o seu
trabalho fornecem esses bens, e
reforça a solidariedade com os mais
necessitados»[11]

Cristo Rei do Universo

O senhorio de Cristo sobre o universo
comemora-se de diversos modos nas
festas do ano litúrgico como a
Epifania, a Páscoa, a Ascensão. Com a
solenidade de Cristo Rei, instituída
em 1925 pelo Papa Pio XI no contexto
do avanço da secularização na
sociedade, a Igreja quer-nos
apresentar com maior clareza ainda
a soberania de Jesus Cristo sobre
toda a Criação, incluída a história
humana.



O reino de Jesus é, como nos ensina a
liturgia da Missa, um «Regnum
veritátis et vitae; regnum sanctitátis
et grátiae; regnum iustítiae, amóris et
pacis»[12]: verdade e vida, santidade e
graça, justiça, amor e paz. São os
valores que deseja com mais força o
coração humano, e, nós, os cristãos
podemos contribuir para essa
realização. De modo especial, com as
obras de misericórdia dirigidas aos
necessitados, como é proclamado no
Evangelho próprio do ciclo A: «estava
com fome, e destes-Me de comer;
estava com sede, e destes-Me de
beber; era peregrino, e acolhestes-
Me»[13]

No entanto, o próprio Jesus nos
adverte: «O Meu Reino não é deste
mundo»[14]. O Seu senhorio
manifestar-se-á em plenitude com
Sua segunda vinda, gloriosa, quando
se instaurarem os novos céus e a
nova terra, e «todas as criaturas,
libertas da escravidão e servindo à



Sua majestade, O glorifiquem
eternamente»[15]. Agora é o tempo da
esperança, de trabalhar pelo Seu
reinado, confiantes que a vitória
final será Sua.

Jesus é o centro da história: não só da
humanidade na sua totalidade, mas
também de cada pessoa
individualmente. Inclusive quando
parece que tudo está perdido,
sempre é possível dirigir-se ao
Senhor, como fez o bom ladrão,
segundo nos apresenta o Evangelho
no ciclo C[16]. Quanta paz dá o facto
de que, apesar do nosso passado,
com o arrependimento sincero
podemos entrar sempre no Reino de
Deus: «Neste dia, far-nos-á bem
pensar na nossa história, olhar para
Jesus e, do fundo do coração, repetir-
Lhe muitas vezes –mas com o
coração, em silêncio– cada um de
nós: ‘Lembra-Te de mim, Senhor,
agora que estás no Teu Reino! Jesus,
lembra-Te de mim, porque eu tenho



vontade de me tornar bom, mas não
tenho força, não posso: sou pecador,
sou pecadora. Mas lembra-Te de
mim, Jesus! Tu podes lembrar-Te de
mim, porque Tu estás no centro, Tu
estás precisamente no Teu
Reino!’»[17]. Essa petição de amor
plasma-se ao longo do tempo
litúrgico quando atualizamos na
nossa vida quotidiana o que se
celebra na Missa. O Sagrado Coração
de Jesus, a Sua Transfiguração, a
Exaltação da Santa Cruz e a
solenidade de Cristo Rei não só
marcam o ano, mas enchem de
conteúdo os dias em que se celebram.

José Luis Gutiérrez

[1] Bento XVI, Homilia na solenidade
de Corpus Christi, 22/05/2008.

[2] Ef 3, 17-19.



[3] S. Josemaria Escrivá, Cristo que
passa, n. 170.

[4] Anastásio Sinaíta, Sermão no dia
da Transfiguração do Senhor (Lectio

altera do Ofício de leituras da
Liturgia das Horas de 6 de agosto).

[5] Mt 17, 5.

[6] S. Josemaria, Santo Rosário, 4º
mistério luminoso.

[7] Missal Romano, Prefácio da
Transfiguração do Senhor.

[8] Missal Romano, Prefácio da Santa
Cruz.

[9] Jo 12, 32

[10] S. Josemaria Escrivá, Cristo que
passa, n. 183.

[11] Francisco, Laudato si, n. 227.



[12] Missal Romano, Prefácio de
Nosso Senhor Jesus Cristo, Rei do
Universo.

[13] Mt 25, 35.

[14] Jo 18, 36.

[15] cf. Missal Romano, Oração da
Missa de Nosso Senhor Jesus Cristo
Rei do Universo.

[16] cf. Lc 23, 35-43.

[17] Francisco, Homilia, 24/11/2013.

José Luis Gutiérrez

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/as-festas-do-
senhor-durante-o-tempo-comum-ii/

(26/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/as-festas-do-senhor-durante-o-tempo-comum-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/as-festas-do-senhor-durante-o-tempo-comum-ii/
https://opusdei.org/pt-pt/article/as-festas-do-senhor-durante-o-tempo-comum-ii/

	O tempo de uma presença (8): As Festas do Senhor durante o Tempo Comum (II)

