
opusdei.org

O tempo de uma
presença (7): As
Festas do Senhor
durante o Tempo
Comum (I)

Neste artigo, dedicado às festas
do Senhor que a Igreja nos
apresenta ao longo do Tempo
Comum, recolhemos algumas
considerações sobre quatro
delas: a Apresentação e a
Anunciação do Senhor, a
Santíssima Trindade e o Corpus
Christi.



24/05/2018

Descarregar livro completo «O
tempo de uma presença

A Apresentação de Jesus no
templo
A Anunciação do Senhor
A Santíssima Trindade
O Santíssimo Corpo e Sangue de
Cristo

«Como eu agora, que vim a vós em
nome do Senhor, vos encontrei em
vigília em seu nome, assim o próprio
Senhor, em cuja honra celebramos
esta solenidade, encontrará a sua

• 

• 
• 
• 

https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-tempo-de-uma-presenca/
https://opusdei.org/pt-pt/article/livro-eletronico-tempo-de-uma-presenca/


Igreja velando na luz da alma,
quando vier despertá-la»[1]. Velar na
luz da alma: estas palavras de Sto.
Agostinho, pronunciadas durante
uma vigília pascal, resumem bem o
sentido das grandes solenidades e
festas do Senhor que marcam o
Tempo Comum, desdobrando, ao
longo de todo o ano, o mistério da
salvação que brota da Cruz, emana
do Sepulcro vazio e renova a face da
terra.

«O único e idêntico centro da liturgia
e da vida cristã –o mistério pascal–
adquire então, nas diversas
solenidades e festas, "formas"
específicas, com ulteriores
significados e com particulares dons
da graça»[2]. As festas da
Transfiguração e da Exaltação da
Santa Cruz são comuns a todas as
tradições litúrgicas, enquanto as
solenidades da Santíssima Trindade,
do Santíssimo Corpo de Cristo, do
Sagrado Coração de Jesus e de Cristo,



Rei do Universo são próprias da
Igreja Romana.

Por último, duas festas
profundamente vinculadas com a
vida de Maria, a Apresentação de
Jesus no Templo e a solenidade da
Anunciação do Senhor, celebram-se
também dentro do Tempo Comum.
Pelo seu teor teológico, pertencem
ambas, na realidade, ao ciclo de
Manifestação ou Tempo de Natal,
mas o seu lugar no calendário deve-
se ao modo pelo qual, por caminhos
complexos, se acabou por fixar a sua
data.

A Apresentação de Jesus no templo

A lei mosaica prescrevia que todo o
primogénito de Israel devia ser
consagrado a Deus quarenta dias
depois de nascer e resgatado com
uma soma oferecida ao tesouro do
Templo. Tratava-se de lembrar como
os primogénitos foram preservados
na noite da primeira Páscoa, durante



a saída de Egito. O Evangelho de São
Lucas recolhe a Apresentação de
Jesus no Templo desta forma:
«Depois que se completaram os dias
da purificação de Maria, segundo a
Lei de Moisés, levaram-no a
Jerusalém para O apresentar ao
Senhor, segundo o que está escrito na
Lei do Senhor: Todo o varão
primogénito será consagrado ao
Senhor»[3]. S. José e Nossa Senhora
entram no templo, desapercebidos
entre a multidão: o Esperado por
todos os homens entra indefeso, no
colo de sua Mãe, na casa de seu Pai.
A liturgia desse dia desperta-nos com
o salmo responsorial, para que
adoremos o Rei da Glória no seio
desta discreta família. «Ó portas,
levantai os vossos umbrais! Alteai-
vos, pórticos eternos, que vai entrar
o rei glorioso!»[4].



Foi no século IV que a Igreja de
Jerusalém começou a celebrar
anualmente este mistério. A festa era
celebrada no dia 14 de fevereiro,
quarenta dias depois da Epifania,
porque a liturgia de Jerusalém ainda
não tinha adoptado o costume
romano de celebrar o Natal no dia 25
de dezembro. Por isso, quando este
uso se tornou comum em todo o orbe
cristão, a festa da Apresentação foi
transferida para o dia 2 de fevereiro
e assim se estendeu por todo o
Oriente. Em Bizâncio, foi introduzida
pelo imperador Justiniano I, no
século VI, sob a advocação de 
Hypapante ou o Encontro de Jesus
com o ancião Simeão, figura dos
justos de Israel, que pacientemente
tinha esperado longo tempo pelo
cumprimento das promessas
messiânicas.

Durante o século VII, a celebração
implantou-se também no Ocidente. O
nome popular de Candelária ou Festa



da Luz provém da tradição de fazer
uma procissão com velas, instituída
pelo Papa Sérgio I. Como proclama o
velho Simeão, Jesus é o Salvador,
apresentado «diante de todos os
povos, como luz para iluminar as
nações»[5]. A Igreja, ao celebrar a
vinda e manifestação da luz divina
ao mundo, benze as velas todos os
anos, como símbolo da perene
presença de Jesus e da luz da fé que
os fiéis recebem pelo sacramento do
Baptismo. Assim, a procissão com as
velas acesas converte-se numa
expressão da vida cristã: um
caminho iluminado pela luz de
Cristo.

A comemoração anual da
Apresentação de Jesus no Templo é
também uma celebração mariana.
Por isso, em determinadas épocas, foi
conhecida como festa da Purificação
de Maria. Ainda que preservada por
Deus do pecado original, Maria,
como mãe hebraica, quer submeter-



se à Lei do Senhor e por isso oferece
«um par de rolas ou dois
pombinhos»[6]. A oblação de Maria
converte-se assim num sinal da sua
obediência pronta aos mandatos de
Deus. «Aprenderás com este
exemplo, menino tonto, a cumprir a
Santa Lei de Deus, apesar de todos os
sacrifícios pessoais?»[7].

A Anunciação do Senhor

No dia 25 de março, a Igreja celebra o
anúncio do cumprimento das
promessas de salvação. Maria
conhece, dos lábios do Anjo, que
achou graça diante de Deus. Pela
ação do Espírito Santo, conceberá um
filho que será chamado Filho de
Deus. Salvará o seu povo e elevar-se-
á sobre o trono de David e o seu
reino não terá fim[8]. É a festa da
Encarnação: o Filho eterno do Pai
entra na história. Faz-se homem na
carne de Maria, uma rapariga
humilde do povo de Israel. Desde



então, «a história não é mais uma
simples sucessão de séculos, anos,
dias, mas sim o tempo de uma
presença que lhe dá pleno
significado e abertura a uma sólida
esperança»[9].

É provável que, no século IV, esta
festa já fosse celebrada na Palestina,
pois naquelas datas foi erigida uma
basílica em Nazaré, no lugar onde a
tradição colocava a casa de Maria.
Este forte traço mariano pode ser
percebido no nome que a celebração
também recebeu: Anunciação à
Virgem Maria. Muito rapidamente,
durante o século V, a festa será
difundida pelo Oriente cristão, para
depois ser transmitida ao Ocidente.
Na segunda metade do século VII, já
há testemunhas da sua celebração na
Igreja Romana, no dia 25 de Março,
sob a advocação de Annuntiatio
Domini.



A data escolhida para a festa parte de
uma antiga tradição que colocava a
criação do mundo no dia preciso do
equinócio da primavera (que no
início da era cristã correspondia ao
dia 25 de março do calendário
juliano). De acordo com a ideia de
que a perfeição implica o
cumprimento de ciclos completos, os
primeiros cristãos consideraram que
a Encarnação de Cristo (começo da
nova criação), a sua morte na cruz, e
a sua vinda definitiva no final dos
tempos, deviam ser situados nessa
mesma data, que, dessa forma,
aparece carregada de sentido. Além
disso, o lugar preciso do Natal no
calendário – nove meses depois da
Anunciação – parece ter a sua origem
nessa primitiva datação.

Os textos da Missa e da Liturgia das
Horas desta solenidade focam-se na
contemplação do Verbo feito carne. O
salmo 39 (40) evocado na antífona de
entrada, no salmo responsorial e na



segunda leitura é o fio condutor de
toda a celebração: «Eis que venho,
Senhor, para fazer a vossa
vontade!»[10]. Jesus encarna por
obediência ao querer de seu Pai; e
sua mãe atua da mesma forma.
Maria turba-se, mas não põe
objeções: não duvida da palavra do
anjo. Movida pela fé, diz “sim” à
vontade de Deus. «Maria manifesta-
se santamente transformada, no seu
coração puríssimo, em face da
humildade de Deus: (...). A
humildade da Virgem é
consequência desse abismo
insondável de graça, que se opera
com a Encarnação da Segunda
Pessoa da Santíssima Trindade nas
entranhas da sua Mãe sempre
imaculada»[11].

A Santíssima Trindade

No primeiro domingo depois de
Pentecostes, a Igreja celebra a
solenidade da Santíssima Trindade.



Nesse dia, glorificamos o Pai, o Filho
e o Espírito Santo, Deus uno, trino em
pessoas: «confessando a nossa fé na
verdadeira e sempiterna Divindade,
nós adoramos as três Pessoas
distintas, a sua essência única e a sua
igual majestade»[12]. «Ouvistes-me
dizer muitas vezes que Deus está no
centro de nossa alma em graça.
Portanto, todos temos uma linha
direta com Deus Nosso Senhor. De
que valem todas as comparações
humanas com essa realidade divina,
maravilhosa? No outro lado da linha,
esperando por nós, está não só o
Grande Desconhecido, mas a
Trindade inteira: o Pai, o Filho e o
Espírito Santo (...). É uma pena que
os cristãos nos esqueçamos de que
somos trono da Trindade Santíssima.
Aconselho-vos que desenvolvais o
costume de procurar Deus no mais
profundo do vosso coração. Isso é a
vida interior»[13].



Ainda que esta festa tenha sido
introduzida no calendário romano
em meados do século XIV, as suas
origens remontam ao período
patrístico. Já S. Leão Magno
costumava desenvolver a doutrina
sobre o mistério trinitário durante o
período de Pentecostes. Algumas das
suas expressões aparecerão
recolhidas mais tarde no prefácio da
Missa do Domingo da oitava de
Pentecostes. Sucessivamente, no
reino franco, será composta uma
Missa da Santíssima Trindade que
conhecerá uma primeira difusão por
todo o Ocidente, talvez como um
meio para ensinar, continuamente,
ao povo cristão a verdadeira fé em
Deus.

Porém, a Igreja Romana não definiu
uma festa especial no calendário
para a Santíssima Trindade, porque
as invocações ao Deus Uno e Trino e
as doxologias já lhe dão um lugar
central na liturgia. Esta situação não



impediu que algumas dioceses ou
comunidades monásticas
celebrassem anualmente uma festa
litúrgica trinitária, ainda que a data
não fosse uniforme. Seria o Papa
João XXII quem, finalmente em 1334,
introduziria no calendário romano a
festa da Santíssima Trindade, no
domingo a seguir ao de Pentecostes.
Por outro lado, ainda que as Igrejas
do Oriente cristão não tenham
estabelecido uma festa específica,
dedicam a maior parte dos cantos do
Domingo de Pentecostes a
contemplar o mistério trinitário.

O Santíssimo Corpo e Sangue de
Cristo

A solenidade do Corpo e Sangue de
Cristo (o dia de Corpus Christi) nasce
na Idade Média, fruto da piedade
eucarística e da reafirmação dos
dogmas depois de várias
controvérsias teológicas. A festa foi
celebrada pela primeira vez em



Liège, Bélgica, no ano de 1247, a
pedido da Santa Juliana de Mont
Cornillon, religiosa que dedicou
grande parte da sua vida a promover
a devoção ao Santo Sacramento do
Altar. Em 1264, o Papa Urbano IV,
impressionado pelo milagre
eucarístico de Bolsena –
testemunhado em pedra pela
monumental catedral de Orvieto, que
é como um grande relicário –
instituiu, com caráter universal, a
solenidade em honra do Santíssimo
Sacramento para a quinta-feira
posterior à oitava de Pentecostes. A
bula de instituição da festa
apresenta, em apêndice, os textos da
Missa e do Ofício do dia, redigidos,
segundo a tradição, por S. Tomás de
Aquino. A antífona O sacrum
convivium das segundas vésperas da
festa, sintetiza de modo admirável a
fé da Igreja, o mysterium fidei: «Ó
sagrado banquete, em que se recebe
Cristo e se comemora a sua Paixão,
em que a alma se enche de graça e



nos é dado o penhor da futura
glória»[14]. «Cada um de nós – dizia o
Papa nessa solenidade – pode
perguntar-se: e eu? Onde quero
comer? De que mesa me desejo
alimentar? Na mesa do Senhor? Ou
então sonho em comer alimentos
saborosos, mas na escravidão? Além
disso, cada um de nós pode
interrogar-se: qual é a minha
memória? A do Senhor que me salva,
ou a do alho e das cebolas da
escravidão? Com que memória sacio
a minha alma?»[15].

Como esta festa gira em torno da
adoração do Santíssimo Sacramento
e a fé na presença real de Cristo sob
as espécies eucarísticas, é lógico que,
já no século XIV, surgisse o costume
de acompanhar o Senhor
Sacramentado pelas ruas das
cidades. Anteriormente, o Santíssimo
tinha presidido à procissão dos
ramos no Domingo de Ramos, ou sido
trasladado solenemente na manhã de



Páscoa, a partir da “reserva” ou
“sepulcro” até ao tabernáculo
principal do templo. A procissão do
Corpo de Cristo, como tal, será
definitivamente acolhida em Roma,
no século XV. Graças a Deus, nos
últimos anos estamos a assistir a um
reflorescimento dessa devoção,
também nos lugares em quetinha
desaparecido há séculos. Fazemos
nossos os sentimentos de S.
Josemaria na festa de Corpus Christi
de 1971: «enquanto celebrava a
Missa hoje de manhã, disse a Nosso
Senhor com o pensamento:
acompanho-te em todas as procissões
do mundo, em todos os Sacrários
onde te honram, e em todos os
lugares onde estejas e não te
honrem»[16].

José Luis Gutiérrez



[1] Sto. Agostinho, Sermão 223 D (PL 
Supplementum 2, 717-718).

[2] Bento XVI, Homilia, 31/05/2009.

[3] Lc 2, 22-23.

[4] Sl 23, 7.

[5] Lc 2, 32.

[6] Lc 2, 24.

[7] S. Josemaria, Santo Rosário, IV
Mistério Gozoso.

[8] cf. Lc 1, 26-33.

[9] Bento XVI, Audiência, 12/12/2012.

[10] cf. Sl 39, 8-9.

[11] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
96.

[12] Missal Romano, Prefácio da
Missa da Solenidade da Santíssima
Trindade.



[13] S. Josemaria, Anotações da sua
pregação, 08/12/1972.

[14] Antífona ad Magnificat, Vésperas
II da Solenidade do Corpo e Sangue
de Cristo.

[15] Francisco, Homilia, 19/06/2014
(cf. Núm 11, 4-6)

[16] Javier Echevarría, Recordações
sobre Monsenhor Escrivá.

José Luis Gutiérrez

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/as-festas-do-

senhor-durante-o-tempo-comum-i/
(22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/as-festas-do-senhor-durante-o-tempo-comum-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/as-festas-do-senhor-durante-o-tempo-comum-i/
https://opusdei.org/pt-pt/article/as-festas-do-senhor-durante-o-tempo-comum-i/

	O tempo de uma presença (7): As Festas do Senhor durante o Tempo Comum (I)

