
opusdei.org

Lugares de Roma (I):
As Catacumbas de
São Calisto

No Jubileu de 2025 muitas
pessoas terão oportunidade de
peregrinar a Roma.
Disponibilizamos uma nova
série de artigos sobre a cidade
eterna com comentários de São
Josemaria. Neste primeiro
artigo, guia-nos pelas
catacumbas de Roma, para que
apreciemos os feitos,
verdadeiramente valentes
daqueles primeiros cristãos.



16/01/2025

São Josemaria é um bom guia para
percorrer muitos dos lugares de
Roma que visitou para que a sua fé
se enraizasse na dos primeiros
cristãos. O objetivo desta nova série
de artigos sobre os Lugares de Roma
é o de conhecer um pouco melhor os
principais vestígios da história da
Igreja que se conservam na Cidade
Eterna.

Seguiremos os passos do Fundador
do Opus Dei, recorrendo aos seus
ensinamentos a fim de extrair todo o
fruto possível dos percursos. Porque
para um cristão, que possui a luz da
fé, Roma não é apenas uma cidade de
grande interesse artístico ou
histórico, mas muito mais: é a sua
Casa, um regresso às origens, o
cenário de uma maravilhosa história
– a do Amor infinito de Deus que

https://opusdei.org/pt-pt/article/vestigios-da-historia-da-igreja-seguindo-os-passos-de-sao-josemaria/


quer chegar a toda a humanidade –
que será sempre atual e que nos
interpela especialmente no início do
terceiro milénio, quando todos os
filhos da Igreja temos pela frente o
desafio da nova evangelização.

No dia 23 de junho de 1946, o
fundador do Opus Dei foi pela
primeira vez a Roma. Este facto
evidencia muitos aspetos da vida de
São Josemaria: o seu abandono nas
mãos de Deus e uma fortaleza
heroica para cumprir a sua Vontade,
a sua confiança na Igreja e o seu
amor ao Papa, os sonhos de expansão
apostólica – que pareciam
impossíveis – o desejo de
romanidade: carácter universal,
católico, assente no fundamento
visível da unidade da Igreja, que é
Pedro.

Certa vez perguntaram a São
Josemaria quando tinha pensado ir a
Roma pela primeira vez, e a sua



resposta foi tão concisa como
reveladora: «Nunca pensei vir a
Roma. Tive de vir, porque o Opus Dei
nasceu romano»[1]. Em outras
ocasiões explicava com mais
pormenor o sentido da romanidade
da Igreja, de que o Opus Dei
participa: «Para mim, Romana é
sinónimo de Católica, Universal e
Ecuménica»[2], comentava em 1964
durante um encontro. E alguns anos
mais tarde, escrevia: «Venero com
todas as minhas forças a Roma de
Pedro e de Paulo, banhada pelo
sangue dos mártires, centro de onde
saíram tantos a fim de propagar pelo
mundo inteiro a palavra salvadora
de Cristo. Ser romano não leva
consigo qualquer forma de
particularismo, mas sim de
ecumenismo autêntico, pressupõe o
desejo de dilatar o coração, de o abrir
a todos com o desejo redentor de
Cristo que a todos procura e a todos
acolhe, porque a todos amou
primeiro»[3].



A Igreja de Cristo é romana, porque a
Providência divina dispôs que em
Roma estivesse a sede de Pedro, fonte
de unidade e garantia da transmissão
do depósito da fé revelada. É lógico,
pois, que os cristãos queiram
romanizar-se cada vez mais, de
modo a poder cumprir-se em cada
um o que São Josemaria desejava a
alguns dos seus filhos recém-
chegados à Urbe: «Roma deixará em
vós uma marca profunda e
duradoura, se aproveitardes bem o
tempo. E sabereis ser filhos mais fiéis
da Igreja, e ter um amor mais
sobrenatural ao Santo Padre»[4].

Lugares de Roma (I): As
catacumbas de São Calisto

A perseguição ordenada por Nero no
ano 64 conduziu ao martírio uma
grande quantidade de cristãos. Foi



uma dura prova para a jovem Igreja
de Roma que, desde esse momento,
teve de enfrentar também uma
terrível campanha de calúnias e
desprestígio entre a população. Os
cristãos eram qualificados como
ateus – negavam-se a prestar culto ao
imperador –, perigosos para a
unidade do império e inimigos do
género humano; atribuíam-se-lhes as
piores atrocidades: infanticídios,
antropofagia e desordens morais de
todo o tipo. Tertuliano (160-220)
descrevia assim a situação: «Os
cristãos são os culpados de qualquer
calamidade pública ou males que
sobrevêm ao povo. Se o Tibre
aumenta de volume de água e sai do
leito, se o Nilo não aumenta e não
rega os campos, se o céu não manda
chuva, se a terra treme, se há fome,
se há peste, logo ressoa um mesmo
grito: os cristãos às feras!»[5].

Até ao ano de 313, em que se
alcançou a paz com o Edito de Milão,



a Igreja viveu perseguida. É certo
que estas perseguições não tiveram
sempre a mesma intensidade e que,
excetuando alguns períodos
concretos, os cristãos faziam a sua
vida normal; mas o risco de serem
martirizados estava sempre
presente: bastava a acusação de um
inimigo para que se iniciasse o
processo. Quem se convertia estava
plenamente consciente de que o
cristianismo exigia uma opção
radical que implicava a procura da
santidade e a profissão da fé,
chegando – se fosse necessário – à
entrega da própria vida. O martírio
era considerado, entre os fiéis, um
privilégio e uma graça de Deus: uma
possibilidade de se identificar
plenamente com Cristo no momento
da morte. Para mais, a consciência da
própria debilidade levava-os a
implorar a ajuda do Senhor para o
saber abraçar, se se apresentasse a
ocasião, e a venerar como modelos os
que tinham alcançado a palma do



martírio. É fácil imaginar como
emocionaria a comunidade cristã de
Roma ouvir os pormenores da morte
santa dos seus irmãos na fé. Estes
relatos eram ao mesmo tempo
consolo e fortaleza para os crentes, e
semente para novas conversões. As
relíquias dos mártires recolhiam-se e
sepultavam-se com devoção, e a
partir desse momento recorria-se a
eles como intercessores.

Desde sempre, a lei romana
estabelecia que as necrópoles –
cidades dos mortos, em grego – se
deviam situar fora das muralhas da
cidade. «Ao homem morto nem se
sepultará, nem se cremará na
Urbe»[6]. Os romanos costumavam
incinerar os corpos dos defuntos,
mas também havia algumas famílias
que tinham o costume de enterrar os
seres queridos em campos da sua
propriedade, costume que se foi
impondo posteriormente por
influência do cristianismo.



Ao princípio não havia separação, e
enterravam-se juntos os fiéis e os
pagãos. A partir do século II, graças
aos donativos de alguns cristãos de
boa posição social, a Igreja começou
a ter as suas necrópoles próprias, a
que chamou cemitérios – coimeteria,
do grego koimáo, dormir –: lugares
onde os corpos repousam na espera
da ressurreição. Assim foram
surgindo as catacumbas cristãs, que
não eram – como às vezes se pensa –
esconderijos ou lugares de reunião
para as celebrações litúrgicas, mas
lugares de sepultura onde se
guardavam os restos mortais dos
irmãos na fé. Originariamente, o
termo catacumba fazia referência à
zona da via Ápia que se situa entre o
túmulo de Cecília Metela e a cidade
de Roma. Com o tempo, passou de
toponímico para designar em geral o
cemitério cristão sob a terra. Nos
primeiros séculos foram enterrados
nelas muitos mártires e, junto com os
túmulos de São Pedro e de São Paulo,



as catacumbas passaram a ser
lugares de memória e de veneração
muito queridos para os cristãos de
Roma. Quantas vezes, nos momentos
difíceis, iriam aí implorar a ajuda de
Deus por intercessão daqueles que
tinham proclamado o Evangelho com
o seu sangue! Movidos pela devoção,
era normal que os fiéis quisessem ser
sepultados e esperar a ressurreição
na companhia dos outros membros
da comunidade cristã e, se fosse
possível, próximo de algum Apóstolo
ou de algum mártir.

Na via Ápia

As Catacumbas de São Calisto
encontram-se na saída de Roma pela
via Ápia. No século II, começou a
utilizar-se a zona como lugar de
sepultura, e alguns dos seus
proprietários, sem dúvida cristãos,
facilitaram que fossem ali enterrados
outros irmãos na fé. Por essa época
recebeu sepultura a jovem mártir



Cecília, cuja memória foi muito
venerada desde o momento da sua
morte. Pertencente a uma família
patrícia, Cecília converte-se ao
cristianismo na sua juventude. Casa-
se com Valeriano, a quem também
aproxima da fé, e os dois decidem
viver virginalmente. Pouco depois,
Valeriano – que se ocupava em
recolher e sepultar os restos mortais
dos mártires – é descoberto e
decapitado. Cecília também é
denunciada ante as autoridades.
Tentam asfixiá-la nas caldeiras da
casa e, depois de sair ilesa, é
condenada à morte por decapitação.
A lei romana estipulava que o
carrasco podia dar três golpes com a
espada. Cecília recebe-os, mas não
morre imediatamente. Estendida no
chão, antes de exalar o último
suspiro, encontrou forças para
estender três dedos da mão direita e
um da esquerda, testemunhando até
ao fim a sua fé num Deus Uno e
Trino. Quando séculos mais tarde,



em 1599, se examinaram as suas
relíquias, o corpo incorrupto de
Santa Cecília encontrava-se ainda
nessa posição. Maderno imortalizou-
a numa escultura que hoje se
encontra na igreja de Santa Cecília
no Trastevere – a sua antiga casa,
onde repousam desde o século IX os
restos mortais da santa – e da qual há
uma cópia nas catacumbas de São
Calisto, no lugar onde foi
inicialmente sepultada.

No século II, o cemitério é doado ao
Papa Zeferino (199-217), que confia a
sua administração ao diácono
Calisto. Nasce assim o primeiro
cemitério propriedade da Igreja de
Roma, que um século mais tarde
guardará já os restos mortais de
dezasseis papas, quase todos
mártires. Calisto trabalhou à frente
das catacumbas quase vinte anos,
antes de se tornar o sucessor do Papa
Zeferino como cabeça visível da
Igreja. Durante esse tempo, ampliou



e melhorou a disposição das áreas
principais do cemitério: em especial,
a Cripta dos Papas e a Cripta de Santa
Cecília.

Outro mártir que, com o seu
testemunho, comoveu a comunidade
cristã foi São Tarcísio. No século IV, o
Papa São Dâmaso gravou sobre o seu
túmulo a data exata em que recebeu
o martírio: 15 de agosto de 257,
durante a perseguição de Valeriano.
Tarcísio era um adolescente que
ajudava como acólito a distribuir a
Comunhão entre os cristãos
encarcerados nas prisões. Nesse 15
de agosto foi descoberto, preso e
ameaçado para entregar as Sagradas
Hóstias. Tarcísio negou-se, e preferiu
morrer lapidado a permitir a
profanação do Corpo de Cristo.

Com a paz de Constantino, as
catacumbas continuam a ser lugares
de sepultura, e convertem-se
também em local de peregrinação.

https://opusdei.org/pt-pt/article/51-quem-foi-constantino/


Contudo, no século V, depois do
saque de Roma levado a cabo por
Alarico, aumenta a insegurança no
exterior das muralhas da cidade e
elas serão cada vez menos
frequentadas. No século IX, decide-se
levar os ossos dos santos para as
igrejas que estão dentro da cidade; e
durante a Idade Média as
catacumbas vão caindo
progressivamente no esquecimento:
ninguém vai a esses lugares e em
muitos casos perde-se a memória da
sua localização.

Embora o interesse pelas catacumbas
renasça a partir do século XV, foi só
século XX que voltaram a ser
valorizadas como lugar santo e
tesouro da cristandade. Giovanni
Battista De Rossi, fundador da
arqueologia cristã moderna e
redescobridor das Catacumbas de
São Calisto, conta nas suas memórias
como convenceu Pio IX a visitar as
escavações. Quando chegaram à



Cripta dos Papas, De Rossi explicou-
lhe as inscrições e mostrou-lhe a
lápide que São Dâmaso mandara
colocar no século IV com os nomes
dos sucessores de Pedro martirizados
e ali sepultados. Foi então que Pio IX
tomou consciência do lugar em que
se encontrava. Com os olhos
marejados pela emoção, ajoelhou-se
e esteve um momento absorvido em
oração. Era a primeira vez, depois de
quase mil anos, que um Papa voltava
a pôr os pés nesse lugar santificado
pelo sangue de mártires.

4 de julho de 1946

Pouco depois de chegar a Roma, São
Josemaria falou do seu desejo de ir
rezar às catacumbas. «Vedes que não
estamos sozinhos? – dizia aos seus
filhos durante o tempo de reclusão
na Legação das Honduras, anos antes
–. Como os primeiros fiéis na
quietude das catacumbas romanas,
podemos clamar: “Dominus



illuminatio mea et salus mea, quem
timebo?” (Sl 26,1); o Senhor é a minha
luz e a minha salvação, a quem
temerei? Só assim podemos explicar
os feitos, verdadeiramente corajosos,
que levaram a cabo aqueles
primeiros cristãos. Com uma
confiança segura na ajuda de Deus,
sem fazer coisas estranhas, entraram
em todo o lado: no foro, nos palácios,
até na casa do imperador»[7].

No dia 4 de julho de 1946, São
Josemaria foi, de manhã cedo, às
Catacumbas de São Calisto. O
fundador do Opus Dei celebrou a
Santa Missa na Cripta dos Papas, e o
padre Álvaro del Portillo na de Santa
Cecília. Depois visitaram as
Catacumbas de São Sebastião e os
primeiros sepulcros dos Apóstolos.

Desde os começos da Obra, São
Josemaria gostava de citar os
primeiros cristãos como modelo e
exemplo para explicar a vida dos



fiéis do Opus Dei. Não em vão,
chamava-os como os «nossos
precursores no velho e novíssimo
apostolado da Obra»[8]. Calcula-se que
o número de sepulturas cristãs nas
Catacumbas de São Calisto ronde as
quinhentas mil. A maior parte são
campas simples, com uma breve
inscrição para distingui-las.

A partir do século IV – terminada a
perseguição –, são mais frequentes as
inscrições nas lápides. Junto ao
nome, como que para assinalar um
elemento característico da vida dessa
pessoa, costumava indicar-se a
profissão. Ali havia padeiros,
carpinteiros, alfaiates, pintores,
professores, médicos, advogados,
funcionários públicos, soldados…;
um reflexo claro da variedade de
ofícios dos cristãos, que, – como diz
Santo Agostinho – misturados entre
os demais homens correntes, faziam
a vida que todos faziam, mas
animados «por uma fé diferente,



uma esperança diferente e um amor
diferente»[9]. Como se alegraria São
Josemaria ao pensar naqueles
precursores na fé que procuravam a
santidade no meio do mundo, ao
mesmo tempo em que eram
fermento na massa da sociedade! O
amor e a veneração que sentia por
eles, levava-o a pô-los muitas vezes
como exemplo na sua pregação: «não
tenho outra receita para ser eficaz a
não ser a que tinham os primeiros
cristãos. Não há outra, meus
filhos»[10].

Ao longo da sua vida, o Fundador do
Opus Dei referiu-se em numerosas
ocasiões a pinturas ou gravuras
presentes nas catacumbas para
ilustrar temas como o amor à Virgem
Maria, a fraternidade, ou a unidade
com o Papa, que os fiéis dos
primeiros séculos já graficamente
testemunhavam. Não obstante, se
houvesse que destacar uma imagem
dos primeiros cristãos que



especialmente o enamorava,
certamente teria que falar do Bom
Pastor.

No quarto de trabalho de São
Josemaria em Villa Tevere colocou-se
uma lápide de mármore travertino
com uma reprodução do Bom Pastor
que está nas catacumbas, e os versos
de Juan del Encina: Tan buen
ganadico,/ y más en tal valle,/ placer
es guardarlle./ Y tengo jurado/ de
nunca dejarle,/ mas siempre
guardalle. «Desde o primeiro dia,
desde aquele 2 de outubro de 1928,
sinto o impulso divino, paterno e
materno, para convosco e para com
as vossas vidas. Nenhum me é
estranho, nem dos milhares das
minhas filhas e dos meus filhos que
não conheço»[11].

Gostava de falar do Bom Pastor para
fomentar a nossa preocupação
apostólica por todas as almas.
«Senhor, tenho um punhal cravado



no coração: a necessidade de ajudá-
los. Vai Tu mesmo atrás deles, meu
Bom Pastor, e carrega-os sobre os
teus ombros; que se repita aquela
figura amabilíssima que
contemplamos nas catacumbas.
Quando o pastor encontra a ovelha
que tinha perdido, põe-na aos
ombros, e ao chegar a casa, chama os
amigos e vizinhos e diz-lhes: alegrai-
vos comigo, porque encontrei a
ovelha que se me tinha perdido (Lc
15, 5-6)»[12].

Durante a sua vida, o fundador do
Opus Dei não falou apenas do Bom
Pastor; mas também lutou por sê-lo,
encarnando essas palavras que
Cristo pronuncia no seu Evangelho:
«Eu sou o Bom Pastor. O Bom Pastor
dá a sua vida pelas suas ovelhas» (Jo
10, 11). Como testemunhou o Prelado
do Opus Dei, São Josemaria «meditou
durante toda a sua vida as cenas
evangélicas do Bom Pastor. Amava
muitíssimo essa alegoria e estava



disposto a conhecer as ovelhas, uma
a uma; a dar a vida por elas; a levá-
las às melhores pastagens; e a não
deixar de atender aquela que se
tivesse perdido ou ficado pelo
caminho»[13].

À entrada das Catacumbas de São
Calisto, antes de descer as escadas
que conduzem à Cripta dos Papas,
pode ver-se uma imagem do Bom
Pastor, cópia da original do século IV
que agora se encontra nos Museus do
Vaticano. Também há uma igual em
Villa Tevere, perto da igreja
prelatícia de Santa Maria da Paz,
onde repousam os restos mortais de
São Josemaria. Ao vê-la, são
inúmeras as recordações que evoca:
Jesus Cristo, os primeiros cristãos, o
Papa, todas as almas… «Com que
ternura falava Cristo, Nosso Senhor,
do Bom Pastor! Como o descreve!
Diz-nos que as ovelhas seguiam o
pastor, e queriam-no, e sabiam-se
bem cuidadas…»[14].

https://opusdei.org/pt-br/article/santa-maria-da-paz-igreja-prelaticia-do-opus-dei/


[1] São Josemaria, Arquivo Geral da
Prelatura do Opus Dei (AGP), P01,
1968, p. 224v.

[2] Ibid., P01, II-1964, p. 17

[3] São Josemaria, Amar a Igreja, n.
11.

[4] São Josemaria, AGP, P01, 1973, p.
283.

[5] Tertuliano, Apologeticum, 40, 12.

[6] Doze Tábuas, 10,1.

[7] São Josemaria, AGP, P12, p. 32.

[8] São Josemaria, Instrução, n. 298.

[9] Santo Agostinho, De civitate Dei,
54, 2.



[10] São Josemaria, Apontamentos
recolhidos da pregação oral,
29/02/1964.

[11] São Josemaria, AGP, P18, p.
151-152.

[12] Ibid., P18, p. 276.

[13] Javier Echevarria, Lembrando o
Beato Josemaria, p. 329.

[14] São Josemaria, Apontamentos
recolhidos numa tertúlia, 13/03/1955.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/as-catacumbas-
de-sao-calisto/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/as-catacumbas-de-sao-calisto/
https://opusdei.org/pt-pt/article/as-catacumbas-de-sao-calisto/
https://opusdei.org/pt-pt/article/as-catacumbas-de-sao-calisto/

	Lugares de Roma (I): As Catacumbas de São Calisto

