
opusdei.org

As boas maneiras

A cortesia, a afabilidade, a
delicadeza, e afins são irmãs
mais novas de outras virtudes
maiores. E a família é o
ambiente onde melhor se
aprendem, seja qual for a
idade.

04/06/2013

Se pensarmos como evoluíram as
boas maneiras ao longo do tempo, ou
como mudaram de região para
região, seria fácil deduzir que se
trata de algo puramente
convencional, que se pode modificar



ou mesmo transgredir ao gosto de
cada um.

E, no entanto, parece que o
fundamental, em termos de cortesia,
se mantém: todos temos ouvido
frases como: “pelo comportamento,
nota-se que é de boas famílias” ou
“que criança tão bem-educada!”, e se
o disseram de nós, provavelmente
sentimo-nos honrados.

As virtudes humanas, que são o
fundamento das sobrenaturais, estão
na base dos usos e costumes dos
povos, no que normalmente se
entende como delicadeza ou
educação.

Talvez se não possa dizer que a
afabilidade, a condição de quem é
agradável no trato e na conversa seja
a virtude mais importante. Mas gera
um sentimento de empatia, de
cordialidade, de compreensão, que é
difícil de explicar ou de suprir de
outros modos.



A delicadeza mostra-nos algo sem o
qual não se pode conviver em
sociedade, ensina-nos a ser humanos,
civilizados. A cortesia, a afabilidade,
a boa educação e afins, são irmãs
mais novas doutras virtudes maiores.
Mas a sua particularidade reside em
que sem elas a convivência se
tornaria ingrata. Mais, na prática,
uma pessoa grosseira e indelicada
muito dificilmente poderá viver a
caridade.

Olhando para Jesus

Pode ter-nos acontecido, nalgum
momento da vida, que face a uma
conduta ou a uma atuação pouco
correta da nossa parte nos ocorra:
“que terão pensado de mim? Porque
fiz eu isso? Ou: que mal fiquei!”.

O Evangelho deixou-nos uma página
que descreve duas atitudes em
confronto, a de um “bem-pensante”
da época e a de uma pecadora (cf. Lc
7, 36-ss). Simão, o fariseu, organizou



um almoço ao nível da categoria do
convidado, alguém considerado
como profeta. Seguramente pensou
nos lugares dos comensais, na
atenção ao serviço, nos pratos que
ofereceria e nos temas de conversa
que gostaria de propor ao Mestre.
Era preciso ficar bem, diante da
sociedade que lhe interessava e
diante do hóspede principal. Mas
esqueceu-se de alguns pormenores
de que o Senhor sentiu falta.

«Vês esta mulher? Entrei em tua casa
e não me deste água para os pés; ela,
porém, banhou-me os pés com as
suas lágrimas, e enxugou-os com os
seus cabelos. Não me deste o ósculo;
mas ela, desde que entrou, não
deixou de beijar-me os pés. Não me
ungiste a cabeça com óleo, e ela
ungiu-me os pés com perfume» (Lc 7,
44-46).

À primeira vista, poderiam parecer
coisas insignificantes. No entanto,



Jesus, perfeito Deus e homem
perfeito, nota a sua falta. S.
Josemaria, que contemplando com
grande profundidade a realidade da
encarnação do Filho de Deus, que se
manifesta também em gestos que a
uns olhos sem amor poderiam passar
desapercebidos, comenta a propósito
deste trecho: Jesus Cristo «traz a
salvação e não a destruição da
natureza; com Ele aprendemos que
não é cristão comportar-se mal com o
homem, criatura de Deus, feito à Sua
imagem e semelhança (cf. Gn 1,
26)»[1].

Encontramos aqui ensinamentos
para quem deseja santificar e
santificar-se nos diferentes caminhos
do mundo. Sobretudo, quando a
própria natureza humana, com as
suas disposições e faculdades, foi
elevada pelo Senhor.

Não há nada, por pequeno ou
mínimo que pareça, que não se possa



levar a Deus: «quer comais, quer
bebais, ou façais qualquer outra
coisa, fazei tudo para glória de
Deus» (1Co 10, 31). Todas as
atividades honestas foram redimidas,
de modo que todas, realizadas em
união com Ele, podem ser
corredentoras.

As virtudes são pessoais, da pessoa;
mas é fácil verificar que a pessoa não
é uma “peça isolada”; vivemos em
relação com o mundo, coexistimos
com outros; somos independentes e,
ao mesmo tempo, dependemos dos
outros: «ajudamo-nos ou
prejudicamo-nos. Todos somos elos
de uma mesma cadeia»[2].

As virtudes possuem também este
carácter social. Não são para brilho
pessoal, para fomentar o egoísmo,
mas sim para os outros. Por que
razão nos sentimos tão bem com
algumas pessoas e porventura menos
com outras? Provavelmente, porque



aquele que nos escuta, vemos que
nos compreende, não mostra pressa,
dá serenidade, não se impõe, sugere,
respeita, é discreto, pergunta só o
que deve.

Quem sabe conviver, dar-se bem com
os outros, compartilhar, oferecer,
acolher, dar a paz, está a caminho de
ser verdadeiramente virtuoso. Jesus
ensina-nos que, se faltam algumas
condições, a boa convivência se
deteriora. O civismo é talvez a
melhor forma de apresentação. E
aquelas que poderíamos chamar 
virtudes da convivência constituem o
pressuposto e a base onde se engasta
a joia da caridade.

As virtudes da mesa

É muito frequente, e cada vez se
estende a mais estratos da sociedade,
que quer o pai quer a mãe trabalhem
fora de casa. São necessários dois
ordenados para manter a economia
doméstica. As dificuldades que os



horários e as distâncias impõem para
que a família se junte toda são com
frequência enormes, especialmente
nas grandes cidades E, vá lá–
pensarão muitas mães – que os filhos
podem almoçar na escola!

Não é que antes, quando era mais
fácil almoçar em família, essas
reuniões fossem perfeitas, pois às
vezes os miúdos lutavam uns com os
outros ou protestavam devido à
comida que se lhes servia e os pais
ralhavam-lhes...Mais ou menos,
como agora; as situações, no fundo,
mudaram pouco; mas trata-se, hoje
como ontem, de aproveitar as
oportunidades que a vida nos
oferece, e treinar-se a converter os
contratempos em ocasiões
formativas.

Quantas vezes pensámos em
transformar, por exemplo, os
jantares de cada dia ou os almoços
dos fins de semana em reuniões



familiares? Existem já estudos em
que rapazes e raparigas assinalam a
“refeição em família” como a
atividade mais importante para eles.

Estar com as pessoas que gostam de
nós, compartilhar, ser
compreendidos são modos de
socializar, de aprender a dar-se aos
outros. Melhora as relações entre os
membros da família, proporciona
aos pais momentos informais para
conhecerem melhor os seus filhos e
anteciparem-se a possíveis
dificuldades.

Quantos detalhes de educação em
que há que incidir: “importas-te de ir
buscar o sal?”; “lavaste as mãos antes
de vir para a mesa?”; “põe-te direito e
não cruzes as pernas à mesa”; “podes
ajudar o teu irmão a pôr (ou a
levantar) a mesa?”; “o pão não se
deita fora”; “pega bem no garfo”.
“corta a carne em pedaços pequenos,
e não fales com a boca cheia”. “Deve-



se comer não só com o estômago,
mas com a cabeça, e come-se tudo de
que nos servimos, gostemos ou não”.
“É a sopa que vai à boca e não a boca
até ao prato”. “Limpa a boca antes de
beber, e não faças barulho”. “Não
bebas com os cotovelos apoiados na
mesa”.

Alguns são avisos que mudam
segundo os lugares, outros –
bastantes – são mais universais.
Talvez pareçam negativos – embora
não seja preciso dizê-los todos, nem
continuamente – mas vistos como
afirmações falam da consideração
que temos que ter pelos outros;
coisas pequenas que revelam
correção, cortesia, higiene;
demonstrações de solicitude sobre
aspetos que talvez por inadvertência
possam incomodar alguém.

Nas refeições, podem aprender-se
coisas elementares como de quanto é
razoável que me sirva, tendo em



conta que há outros comensais; ou a
não comer fora de horas e assim
apreciar melhor o que me dão. Por
outro lado, tomar refeições juntos
não é apenas um ato social. É
também cultura no sentido mais
nobre e rigoroso do termo.

A cultura, como muitos autores
sublinharam, está relacionada com o
culto. Dar o culto devido a Deus é
parte da natureza humana, que
também se faz cultura em forma de
ritos e instituições. Que modo mais
estupendo de dar ao Senhor toda a
Sua glória, se o “rito” da refeição é
precedido por uma oração! Se
invocamos a bênção de Deus sobre a
família e os dons que estamos para
receber; se agradecemos ao Senhor o
pão que se nos oferece todos os dias e
rezamos por quem o preparou, e por
quem vive na indigência.

Abençoar à mesa é um costume que
ajuda a interiorizar o facto de que



Deus está continuamente ao nosso
lado, a dar graças pelo que
recebemos e a respeitar os outros na
convivência quotidiana.

Manter o bom tom

À volta da mesa e nas reuniões
familiares, os filhos são preparados
para a vida em sociedade. Cada vez é
mais claro que o lema do “tanto faz”
não se ajusta à realidade. Uma
pessoa que se aborrece por qualquer
coisa ou que discute tudo é um
colega de trabalho complicado.

Alguém que tem que atender o
público e não cuida bem da sua
apresentação demonstra pouca
estima por si próprio e pelos outros,
e não comunica uma grande
confiança, pelo menos à primeira
vista. Expressar-se com correção,
saber intervir numa conversa ou
esperar a sua vez, aprender a
apresentar-se com decoro, na roupa



e nos acessórios, são aspetos da vida
em sociedade.

Mais do que a moda, é o estilo que
nos afasta da vulgaridade é o estilo.
Ter estilo, ter classe caracteriza-se
pela sobriedade e pelo equilíbrio,
pela capacidade de conciliar
extremos e contrastes e não por
andar na moda.

O estilo faz parte da nossa
personalidade. É importante, por
exemplo, aprender a arranjar-se de
acordo com a ocasião. A elegância
não consiste tanto em ter uma roupa
cara ou de marca, mas em
apresentar-se com roupa limpa e
passada a ferro.

E isto, as crianças cultivam-no em
casa, vendo como os pais atuam em
todo o momento com elegância e
discrição. Não é a mesma coisa ir a
um jantar de gala ou estar com
amigos, ou na intimidade da família;
não é a mesma coisa passear de



qualquer maneira pelos corredores
da casa ou vestir um roupão logo ao
levantar-se da cama.

Também as reuniões familiares – e
dentre elas, as refeições – permitem
aos filhos contar as suas pequenas
aventuras na escola; e, aos pais, fazer
um comentário oportuno, ou dar um
critério sobre um determinado
comportamento. São ocasiões para
pôr em comum gostos e interesses,
para se entusiasmarem por dar
passeios à montanha ou por História,
ou para introduzir os filhos na
fascinante arte da narração.

Podemos programar excursões e
visitas artísticas; e desvendar, pouco
a pouco, aspetos das tradições
familiares e religiosas, ou patrióticas,
ou culturais. As crianças aprendem a
falar sem levantar a voz nem gritar
e, mais importante, exercitam-se a
escutar, e habituam-se a não
interromper o fio das conversas, a



não impor os seus pontos de vista
nem as suas exigências.

Em família, com pequenos detalhes
cuidamos uns dos outros. Ninguém
se apresenta mal vestido, nem está à
mesa sem um mínimo de
compostura. As mães, sobretudo,
pensam num prato que mais agrade
a quem festeja um aniversário. Cada
um passa a travessa e está atento ao
que os outros necessitam. Um
oferece o pão ou a água a outro antes
de se servir. Agradece-se, pois o
agradecimento fomenta a concórdia,
e a concórdia a alegria e o sorriso.

Depois de uma boa refeição em
família somos mais felizes: não só
com a alegria fisiológica de animal
são[3], mas porque compartilhámos
com aqueles que mais amamos a
nossa intimidade; enriquecemo-nos
moralmente, pessoalmente.

Os comportamentos mencionados
ajudam a formar a nossa



interioridade; a orientar-se perante
Deus e os outros. A mulher e o
homem maduros estão apoiados na
realidade, por isso contentam-se com
o que têm e desfrutam-no a fundo.
Aprendem a respeitar-se a si
próprios, a serem senhores da sua
alma e do seu corpo. Conduzem-se
com naturalidade, prudência e
medida em qualquer situação.
Perseveram confiadamente – na
amizade, no seu trabalho, nos
objetivos que se propuseram –
porque mais do que receber são
capazes de dar. Aprenderam a ser
generosos, e aparecem todas as
manhãs como o sol, que exultavit ut
gigas ad currendam viam – alegres
como um herói, a percorrer o seu
caminho (Sl 19, 6), com um humor
benéfico, que dignifica tudo aquilo
em que toca.



[1] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
73.

[2] S. Josemaria, Amigos de Deus , n.
76.

[3] cf. S. Josemaria, Caminho , n. 659.

J.M. Martín (2012)

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/as-boas-
maneiras/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/as-boas-maneiras/
https://opusdei.org/pt-pt/article/as-boas-maneiras/
https://opusdei.org/pt-pt/article/as-boas-maneiras/

	As boas maneiras

