
opusdei.org

As bem-
aventuranças (III): o
megafone de Deus

«Bem-aventurados os que
choram, porque serão
consolados». A dor pode ser
uma experiência que nos
permita acolher a Deus. Texto
para jovens sobre as bem-
aventuranças, propostas pelo
Papa Francisco para preparar a
Jornada Mundial da Juventude
na Polónia.

11/06/2016



Aquele não era um Mestre como os
outros. As centenas de pessoas que se
distribuíam pela colina escutavam
com surpresa a sua pregação, feita
com palavras novas. Tinha chamado 
ditosos aos pobres e tinha-lhes
prometido o Reino dos Céus.

Para que a primeira bem-
aventurança calasse fundo nos
corações, o Senhor faria
provavelmente uma pausa antes de
enumerar a segunda. Disse, então:
«Bem-aventurados os que choram,
porque serão consolados»[1].

Ao ouvir estas palavras, muitos
levantariam a cabeça. Não eram
felizes, e por isso tinham deixado a
sua casa e a sua aldeia para
caminharem durante dias em busca
desse Rabi que acendia os corações.
Queriam ser curados de uma doença,
libertar-se de uma situação injusta,
mudar de vida ou recuperar a
esperança em Deus. Mas, chorar?



Como pode o Senhor desejar que
choremos, que soframos? Que
Salvador promete lágrimas aos seus
seguidores?

Surpreendidos, meditariam as
palavras do Mestre. Depois de se ter
dirigido aos pobres, o Senhor indica
agora um caminho aos que choram.
É um Messias que não fala apenas
aos ricos, nem aos que gozam de
muitos talentos, nem àqueles a quem
tudo corre bem na vida. Este Mestre
tem uma mensagem para todos,
porque quem não chorou alguma
vez? Quem duvida de que a tristeza,
o desânimo ou a dor aparecerão cedo
ou tarde na própria vida?

O megafone de Deus

Para que é que Deus é preciso? É
uma pergunta que pode surgir
nalguns momentos da nossa
existência. São épocas em que temos
outras ocupações mais interessantes
ou urgentes para levar a cabo. A



nossa cabeça e o nosso coração estão 
noutras coisas e a relação com o
Senhor vê-se como uma carga, cheia
de regras e compromissos (p. ex.
assistir à Missa ao domingo), de que
nada recebemos. Não vale a pena.

E acontece que, quando na vida
navegamos como num mar em
calmaria, a sensação de sermos os
capitães do nosso próprio barco pode
levar-nos a duvidar mesmo de Deus.
No entanto, é preciso pouco para que
compreendamos que o navio que
comandamos é muito frágil. Uma
doença, problemas na família, um
amor não correspondido ou a
sensação de que nada nos enche
completamente são experiências
capazes de lançar uma sombra sobre
tudo o que nos rodeia.

O escritor C.S. Lewis interpretava
esses momentos de dor – física ou
interior – como uma chamada forte
de Deus. “Deus sussurra-nos nos



nossos prazeres – dizia – fala-nos na
nossa consciência, mas grita na nossa
dor; a dor é o seu megafone para
despertar um mundo surdo”[2].

Efetivamente, Deus acompanha-nos
sempre e os seus conselhos na vida
corrente chegam-nos como um
sussurro. Não se impõe, mas propõe.
Por isso, não é estranho que o ruído
interior, as preocupações ou os
interesses que ocupam o nosso
espírito cheguem a esconder a Sua
voz. Esquecemo-nos, simplesmente,
do Senhor e pomo-lo num canto no
nosso interior. Tornamo-nos surdos.
Mesmo assim, ainda que Deus não
deseje nem provoque a nossa dor,
volta para nos acompanhar no
momento da prova, pois nunca nos
abandona.

Que alguém diga o teu nome

Os sofrimentos que aparecem na
vida podem ser provocados por uma
situação objetiva – o falecimento de



um familiar, uma época de
dificuldade económica ou laboral,
uma doença, etc. São ocasiões em
que a solução para o problema não
está completamente nas nossas
mãos. Nesses momentos, podemos
aprender de Maria Madalena, um
dos muitos personagens a quem –
como o próprio Jesus, Nossa Senhora,
São Pedro ou São Paulo – vemos
chorar nos Evangelhos.

Dois dias depois da crucifixão do
Senhor, Maria vai ao túmulo do
Mestre para tratar o corpo com
aromas. A sua dor não é um
obstáculo que a impeça de servir
Jesus uma última vez. Quantas
recordações a invadiriam naquela
manhã, sozinha pelas ruas de
Jerusalém! Mas ao chegar ao
sepulcro e descobrir que está vazio, a
Madalena fica lavada em lágrimas. Já
nem sequer tem o consolo de ver o
corpo do Senhor: tiraram-lhe tudo.



Perguntaria uma e outra vez a Deus: 
Porquê? Porquê?

“Mulher, porque choras?”[3], diz-lhe
uma voz. Ela, pensando que fosse o
hortelão, responde: “Senhor, se tu O
levaste, diz-me onde O puseste e eu
irei buscá-l’O”. Aquela mulher não
podia imaginar o que tinha
acontecido; só Deus conhece o
porquê de factos que a nós nos
podem levar ao desespero. “Maria!”,
chama o Senhor. “Rabbuni! Mestre!”,
grita ela de alegria ao reconhecê-lo.

Maria!”. Ao ser chamada, os olhos de
Madalena abrem-se à verdade. Às
vezes, necessitamos apenas que
alguém diga com amor o nosso nome
para que as penas se iluminem.
Quando não encontremos sentido
para a dor e já não saibamos o que
fazer, é bom ir diante do Sacrário,
deixar o problema nas mãos de Deus
e escutar o Senhor que diz o nosso
nome.



O elefante preso na estaca

Mas quem deseja encontrar o Senhor
na sua vida normal não necessita de
esperar uma grande tragédia para
obter o consolo de Deus, mas serão as
pequenas deceções, desânimos,
queixas ou contrariedades de cada
dia as oportunidades para procurar a
Sua ajuda.

Em concreto, uma fonte de dor
costuma ser a acumulação de
misérias pessoais. Ainda que
pensemos não ter feito nada de grave
na vida, o nosso coração conserva a
memória de cada ferida. De modo
misterioso, a alma cansa-se com os
pecados cometidos, grandes e
pequenos. E assim, um dia sentimo-
nos esgotados, desmotivados ou
desprezamo-nos sem motivo. Nessas
ocasiões, somos especialmente
débeis, pelo que não convém
permanecer muito tempo tristes, já
que a tristeza chama o pecado, e



assim quando estamos aborrecidos,
desmotivados ou derrotados
podemos cometer grandes tolices. “O
abismo chama o abismo”[4], diz a
Bíblia.

“Todos temos obscuridades nas
nossas vidas – reconhece o Papa
Francisco – mesmo momentos nos
quais tudo, mesmo na própria
consciência, é obscuro, não é
verdade? Caminhar na obscuridade
significa estar satisfeito consigo
mesmo. Estar convencidos de não
necessitar da salvação. Essas são as
trevas!”[5]. Com efeito, como refere o
Papa, existe o perigo de nos
conformarmos com a nossa miséria e
de preferir a amargura à mudança,
porque a mudança implica
crescimento, luta, amadurecimento.
Pensamos: “Deveria estudar”,
“deveria enfrentar menos os meus
pais e compreendê-los”, “deveria
abandonar este vício”... mas muitas
vezes não vamos além do desejo.



Antigamente, para que os elefantes
não fugissem dos circos, costumavam
atá-los a uma estaca com uma grossa
cadeia. O enorme animal possuía
uma força descomunal e poderia
libertar-se com um esticão da pata.
Porque não tentavam? Porque mal
acabados de nascer, tinham sido
presos com cadeias a esse pau
e ,ainda débeis, lutavam por escapar,
mas perdiam rapidamente a vontade
de continuar a puxar. Já grandes,
desconhecedores da força adquirida,
continuavam rendidos diante
daquela simples estaca.

A nós pode acontecer-nos o mesmo;
durante muito tempo lutámos contra
defeitos que nos superam e, cansados
no final, deixámos de combater.
Levantar-nos rapidamente pelas
manhãs, estudar o tempo que
tínhamos previsto, viver a castidade,
falar com sinceridade na confissão
ou ser amáveis quando os outros nos
contrariam podem ter-se convertido



em guerras impossíveis de vencer. E
não é assim; com a ajuda de Deus, há
que continuar a tentar, porque,
talvez, o que antes não era possível,
sê-lo-á agora com um pouco de
esforço. Além disso, contamos com a
graça de Deus; Ele só nos pede que
correspondamos, pede-nos que
alonguemos o braço para que
agarremos o Seu.

Quem não é ainda suficientemente
maduro para ver em si mesmo a
causa dos seus problemas, pode
reagir com rebeldia ou acusando
outros (a família, os amigos, o
“sistema”, etc.). Sucede que o pecado
nos dobra sobre nós mesmos e
deixamos de levantar a vista para os
outros e para Deus. Já não vemos as
necessidades alheias e só pensamos
no que nos afeta.

Por isso, um primeiro passo para nos
libertarmos da dor pode ser olhar
com outros olhos os que nos rodeiam



e deixar de lhes atribuir a culpa do
nosso sofrimento. Ajudar em casa,
preocuparmo-nos pelos problemas
dos nossos pais, dedicar tempo e
atenção a um amigo que o necessita
ou comprometermo-nos numa
iniciativa de solidariedade podem ser
um bom início. Descobriremos, entre
outras coisas, que possuímos a
enorme capacidade de fazer felizes
os outros. Vale a pena fazer esse
esforço!

“Pois vais de novo, uma vez, e
outra, e outra e outra...”

S. Josemaría perguntava: «Não há
alegria? — Pensa: há um obstáculo
entre Deus e eu. — Quase sempre
acertarás»[6]. E é que, para sair de
um buraco na vida, por vezes ajuda
muito fazer uma boa confissão. Se
ainda não estamos preparados para
nos confessarmos, podemos, pelo
menos, fazer exame de consciência e
reconhecer que necessitamos de



mudar. Se o nosso orgulho não no-lo
impede, Deus nos dará até as forças
de que por vezes carecemos para Lhe
pedir perdão.

Os obstáculos que poderão aparecer
– “é melhor confessar-me noutro
dia”, “não estou preparado para
contar esta coisa”, “o sacerdote não
me vai compreender”, “quando me
apetecer”... – são armadilhas que o
diabo nos põe no caminho, que há
que saltar com decisão. Não lhe
devemos conceder nem uma só
vitória. De joelhos diante do
sacerdote, na presença de Deus, não
só cairá da nossa alma a máscara de
mentiras que nos segurava
fragilmente, mas o Senhor nos
encherá da sua graça.

“Pensamos que ir à confissão é como
ir à lavandaria. Mas Jesus no
confessionário não é uma
lavandaria”, mas antes um encontro
com Alguém “que nos espera como



somos. Olha, Senhor, mas eu sou
assim. Estamos envergonhados de
dizer a verdade: fiz isto, pensei
naquilo (...). Envergonhar-se é uma
virtude do humilde!”. Portanto,
devemos confessar-nos “com
confiança, mesmo com alegria, sem
maquilhagem. Nunca devemos
maquilhar-nos diante de Deus! Com a
verdade. Com vergonha? Bendita
vergonha...”. E, com otimismo, o
Papa pergunta: “E se amanhã fizer o
mesmo? Pois vais de novo, uma vez e
outra e outra e outra... Ele espera-nos
sempre”[7]. E noutra ocasião dizia:
“Deus nunca se cansa de nos
perdoar, nós é que nos cansamos de
pedir perdão a Deus”

Só assim a nossa fragilidade não será
um peso que nos enche de
insegurança, mas uma ocasião para
viver com a alegria que só aqueles
que se sabem filhos de Deus
possuem. Assim aconselhava S.
Josemaría: “Triste?... Porque



perdeste essa pequena batalha? -
Não! Alegre! Porque na próxima,
com a graça de Deus e com a tua
humilhação de agora, vencerás!”[8].

Compreenderemos, então, que as
lágrimas que nos levaram até ali – os
sofrimentos interiores, a debilidade
ou as dúvidas – valeram a pena.
Conhecer-nos-emos melhor e,
sobretudo, saberemos que contamos
com a ajuda do Senhor. Quando
abandonarmos os nossos pesares em
Deus e desfrutarmos da paz e serena
alegria da confissão, entenderemos,
por fim, o motivo pelo qual Jesus
chamou “bem-aventurados” aos que
choram.

* * *

Perguntas para a oração pessoal

- Pratico a fé unicamente quando me é
útil? Lembro-me do Senhor só quando
necessito de Lhe pedir alguma coisa?
Para não esquecer a Deus nas épocas



em que outras coisas me ocupam a
cabeça, poderia arranjar um
momento todos os dias para
conversar uns minutos com Ele, ou
recitar uma oração? Posso
concretizar com o meu diretor
espiritual um plano para tratar a
Deus todos os dias?

- Aceito as coisas que não correm
como eu gostaria? Peço a Deus que
me ajude a ver a Sua vontade e a
aproveitar essas ocasiões para me
aproximar mais d’Ele?

- Quando me aborreço ou quando uma
situação se complica, penso naquilo
que poderia fazer mais? Critico
sempre os outros sem nunca
reconhecer a minha parte de
responsabilidade? Peço desculpa
quando me apercebo de que me
enganei ou magoei, mesmo que me
custe?

- Que obstáculos me afastam de pedir
perdão a Deus na confissão? Se já me



confesso, faço alguma coisa para
aprender a confessar-me cada vez
melhor? Vou confessar-me com a
atitude de quem vai “esvaziar o saco”
ou procuro pedir, verdadeiramente,
perdão ao Senhor, com o coração?

J. Narbona / J. Bordonaba

[1] Mt, 5, 4.

[2] C.S. Lewis, El problema del dolor,
Editorial Universitaria, p.96.

[3] Jo 20, 11-18

[4] Salmo 42:7

[5] Papa Francisco, Homilia, 30-
IV-2013.

[6] S. Josemaría, Caminho, n. 662.

[7] Papa Francisco, Homilia, 30-
IV-2013.



[8] S. Josemaría, Via-sacra, III
Estação, nº. 3.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/as-bem-
aventurancas-iii-o-megafone-de-deus/

(28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/as-bem-aventurancas-iii-o-megafone-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/as-bem-aventurancas-iii-o-megafone-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/as-bem-aventurancas-iii-o-megafone-de-deus/

	As bem-aventuranças (III): o megafone de Deus

