
opusdei.org

As bem-
aventuranças (II):
enriquecer com a
pobreza

Dirigido especialmente aos
jovens, o segundo artigo sobre
as bem-aventuranças trata do
conselho do Senhor: «Bem-
aventurados os pobres em
espírito, porque deles é o reino
dos Céus».

03/10/2021

O panorama do alto daquele
pequeno monte devia ser



impressionante. Centenas de pessoas
tinham ido à Galileia porque
queriam conhecer esse novo profeta
de que tanto se falava e que, ao que
parecia, pregava maravilhas. O
Senhor vê-las-ia aproximarem-se
pouco a pouco pela colina e, no final,
quando se fez silêncio, começou a
falar com voz forte: «Bem-
aventurados os pobres em espírito,
porque deles é o reino dos Céus»[1].

Os pobres? Entre os que os
escutavam, muitos eram
verdadeiramente pobres; tinham lá
ido porque sofriam a pobreza e bem
sabiam que não é algo desejável;
Deus quer que tenhamos coisas boas
para comer, um lugar digno para
viver e que gozemos das
comodidades necessárias. No
entanto, o Senhor revela-nos que há
um tipo de pobreza que vale a pena
procurar.



A “pobreza de espírito” parece ser
uma condição necessária para que as
outras bem-aventuranças possam
tornar-se realidade. Por isso, não é
por acaso que o Senhor a proponha
no início do seu discurso, antes de
todas as outras, para que sirva de
base firme sobre a qual construir
uma vida grande e formosa. Mas, o
que é exatamente ser pobre em
espírito?

Deus só sabe dar

Noutra ocasião Jesus caminhava por
uma cidade e todos queriam chegar
até Ele. Os apóstolos esforçavam-se
por Lhe abrir passagem e, assim,
conseguir atravessar a multidão que
tinha ido para a rua para conhecer o
famoso Rabbí. Apertada entre
aqueles entusiastas, uma mulher
gastava as suas poucas forças para
chegar até ao Senhor. A multidão
empurrava-a para todos os lados.
Como sabemos, estava débil e doente,



pois desde há vários anos que perdia
sangue e tinha gasto todo o seu
dinheiro em médicos que não tinham
sabido curá-la. Sem saúde nem
dinheiro, Jesus representa para ela a
sua última esperança.

Seguramente, antes de ver o Senhor,
essa mulher teria aceitado a sua
doença pondo-se nas mãos de Deus.
Quase como uma resposta imediata
do Céu, o Messias passava naquele
dia pela sua cidade. Por isso, estava
convencida de que n’Ele ia encontrar
a solução que tanto desejava. Desse
modo, sem grandes discursos,
simplesmente confiando em Deus,
consegue arrancar do Mestre a força
que a cura dos seus males.

Esta mulher é um exemplo de 
pobreza em espírito, porque
depositou toda a sua fé no Senhor.
Era pobre e sabia que já tinha mais
para dar. Tudo o que lhe fazia falta,
teria de o aceitar como um presente.



Como ela, o pobre em espírito é
aquele que confia completamente em
Deus, porque compreende que Ele só
sabe dar e, se tira algo, é para fazer
mais espaço para os seus dons na
nossa vida. Teria essa senhora lutado
por tocar em Deus com tanta força,
se não tivesse perdido a confiança
em tudo o resto? Seguramente, não.
Portanto, a pobreza pode chegar ou
será necessário procurá-la; em
qualquer caso, é necessário estar
disposto a perder tudo para ganhar o
que verdadeiramente vale a pena,
quer dizer, chegar a ser pobres para
que Deus nos faça ricos. Por isso, a
pergunta seguinte é: de que devo
prescindir para ser pobre?

Menos é mais

Conta-se que no século VII, o
imperador Heráclio entrou em
guerra contra os persas para
recuperar a cruz do Senhor que os
seus inimigos tinham roubado de



Jerusalém e guardavam num palácio
próximo de Bagdad. Após quinze
anos de batalhas, no ano 630, o
exército bizantino pôde recuperar o
lenho e o imperador, à frente das
suas tropas, regressou triunfante à
Cidade Santa.

Heráclio quis levar ele mesmo a cruz
enquanto entrava em Jerusalém, mas
ao tomar a relíquia, esta tornou-se
muito pesada. Para surpresa dos seus
soldados, o imperador, que tinha
lutado em mil batalhas, não podia
com um simples madeiro sobre o seu
cavalo. Envergonhado, desmontou
para o levar a pé, mas também assim
não foi capaz de avançar. Pouco a
pouco, para concentrar as suas forças
na cruz, foi-se libertando de outros
pesos: a coroa, o manto real, a
couraça, a espada e o seu escudo...
Por fim, quando apenas tinha vestida
a sua túnica, pôde levantar o lenho.
Foi então — despojado de todas as
suas riquezas imperiais — que a



imagem do imperador trouxe à
memória de todos aquele Cristo que,
seis séculos antes, tinha carregado a
cruz por essas mesmas ruas.

Como aconteceu a Heráclio, também
a nós a pobreza permitirá parecer-
nos com Jesus e ser capazes de seguir
os seus passos. Pelo contrário o
dinheiro ou as coisas podem
converter-se num grande obstáculo,
porque retiram espaço a Deus e
acrescentam inquietação na alma.
Não porque ter bens seja mau, mas
porque chegamos a dar-lhes
demasiada importância e a nossa
felicidade passa a depender deles em
excesso.

Basta fazer exame para notar que,
quase sem nos apercebermos,
pudemos criar muitas necessidades. 
Necessitamos de ver o capítulo da
nossa série preferida, necessitamos
de ouvir música sempre que estamos
sozinhos, necessitamos de roupa



nova e de marca, necessitamos de
trocar o modelo do nosso telemóvel, 
necessitamos de visitar o frigorífico
com frequência, necessitamos de
olhar para o Whatsapp... E se alguma
destas coisas não é possível,
inquietamo-nos porque unimos a
nossa felicidade a essas
necessidades.

Do mesmo modo, todos já sentimos a
satisfação de comprar coisas novas.
Um novo videojogo, uma nova
canção ou uma nova T-shirt podem
alegrar-nos num dia mau. Às vezes
parece que o dinheiro nos queima o
bolso! Gastar não é algo mau, mas
devemos estar atentos para que não
se converta no único remédio para
nos mantermos alegres.

Terá mesmo que ser maior a nossa
reação, se necessitamos de ajudas
artificiais (drogas ligeiras ou álcool)
para dar um pouco de emoção à
nossa vida. Tomá-las para divertir-se



ou por pura curiosidade é
manifestação clara de uma
personalidade débil, de um espírito
que necessita de se enriquecer com 
produtos e que renunciou a melhorar
ou a divertir-se tirando partido dos
próprios talentos pessoais.

Por vezes, será um bom exercício
prescindir de alguma necessidade 
aparentemente imprescindível para
experimentar a pobreza e não
depender assim em excesso daquilo
que talvez se tenha convertido em
demasiado importante na nossa vida.
Algumas pessoas costumam propor-
se dois ou três pequenos sacrifícios
cada dia, para manter em forma —
livre e ágil — a vontade. Se tentamos
e não conseguimos, será sinal de que
necessitamos de recuperar quanto
antes a nossa liberdade. Será sempre
útil o conselho de São Josemaría:
«Não o esqueças: tem mais quem
precisa de menos. —Não cries
necessidades» [2].



«Vende tudo o que tens, dá-o aos
pobres e depois vem e segue-me»[3]:
é a condição que o Senhor põe ao
jovem rico que tinha pedido para O
seguir. Esse jovem era bom — «vivia
os mandamentos», que já é muito —
mas não era livre. Tudo o que
possuía tinha-se convertido numa
cadeia que o tinha atado e que o
impediu de desfrutar da melhor
oportunidade que se lhe tinha
apresentado na sua vida. Não foi
capaz de ver Jesus e entender a
grandeza da proposta que lhe fazia.
Se os evangelhos nos contam este
episódio é porque o Senhor nos quer
fazer a mesma oferta... e nós
corremos o risco de dar a mesma
resposta.

Avestruzes, ouriços e máscaras

Há outra pobreza, talvez ainda mais
importante, é a pobreza interior, a
humildade de quem se conhece bem
e sabe que — sem Deus — vale muito



pouca coisa. Quem, pelo contrário,
está muito seguro de si mesmo e não
aceita ajuda de ninguém é
semelhante a muitos dos escribas e
fariseus, personagens com quem
Jesus se teve que confrontar. Eles
tinham resposta para tudo, e nunca
lhe pedem ajuda nem lhe colocam
questões com sincero interesse, nem
reconhecem as suas próprias dúvidas
ou debilidades.

Deus só sabe dar, dizíamos antes,
mas há que estar dispostos a receber.
Também nós, por vezes, podemos
aferrar-nos a uma opinião, ser
obstinados, não dar o braço a torcer
ou não reconhecer humildemente
que nos enganámos. Pelo contrário,
como sabemos que o Senhor ajuda
quem se quiser deixar surpreender, é
bom pedir conselho, aprender a
escutar, aceitar com simplicidade as
sugestões que nos faça quem nos
quer ajudar. «Que saibam como és e
te desprezem. — Não te cause pena



ser nada, porque assim Jesus tem que
pôr tudo em ti» [4], aconselhava São
Josemaría. O próprio Deus nos
ajudará se nos aproximarmos dos
sacramentos ou da leitura da Palavra
de Deus, ainda que pensemos que
não é o que necessitamos neste
momento da nossa vida.

Diz-se que a avestruz esconde a
cabeça quando vê o perigo (embora
não seja verdade). Algo assim pode-
nos acontecer quando intuímos que
algo não funciona na nossa vida; por
exemplo, quando nos apercebemos
de que nos custa fazer amigos ou
somos incapazes de controlar as
nossas paixões ou tememos
terrivelmente fracassar ou que se
riam de nós ou ficarmos sozinhos... A
pessoa que não é pobre em espírito
prefere não enfrentar a verdade.
Trata de esconder o perigo ou de
maquilhá-lo. E assim, nega-se a ver
ou fecha-se em si mesma — como os
ouriços — com o silêncio e mesmo



atacando os outros — criticando-os,
por exemplo — para que não se note
a sua debilidade.

Quem não enfrenta os seus erros,
acaba por construir uma máscara
para que os outros pensem que é
uma pessoa diferente
(despreocupada, sempre feliz, segura
de si mesma...). A longo prazo, a sua
vida converter-se-á num teatro,
numa pantomima. Mais cedo ou mais
tarde perguntar-se-á: quem sou eu na
realidade? Em que é que acredito? Os
meus amigos gostam de mim ou do
personagem que pensam que sou?
«Senhor — pedia São Josemaría —
que eu me decida a arrancar,
mediante a penitência, a triste
máscara que forjei com as minhas
misérias...»[5].

Quem não é humilde, depressa
comprovará que a sua vida se
converteu num complexo labirinto. E
o melhor, e por vezes único, modo de



escapar dos labirintos é voar; por
isso, se nos elevamos com a nossa
oração até a presença de Deus, Ele
nos ajudará a ser sinceros e
humildes. Uma pessoa pobre em
espírito não se considera humilhada
quando reconhece as suas
debilidades e pede ajuda nos
sacramentos ou a um diretor
espiritual. Assim viveremos de cara
descoberta, mostrando o nosso
verdadeiro rosto e a nossa
verdadeira alma, com alegria e
otimismo.

«Quem tem o coração livre e
desprendido das coisas do mundo —
disse o Papa — essa pessoa é
“esperada” no Reino dos Céus»[6].
Pobreza material e pobreza interior:
só assim estaremos preparados para
continuar a escutar atentamente o
Senhor — sem outras distrações nem
preocupações — no monte da
Galileia, junto dos apóstolos. Pobres
em espírito, livres do consumismo e



da soberba, seremos capazes de nos
abrir sem condições à felicidade que
nos prometem as outras bem-
aventuranças.

* * *

Perguntas para a oração pessoal

-Poderia evitar alguns gastos? O
dinheiro dura-me pouco tempo no
bolso? Dou alguma esmola na medida
das minhas possibilidades?

-Em que é que procuro segurança?
Nas coisas materiais (roupa,
equipamentos eletrónicos, planos
caros)? Na imagem que os outros têm
de mim? Ou no convívio com Deus e
na amizade verdadeira? Preocupa-me
muito o que pensam os outros de
mim?

-Prolongo a vida das coisas que uso
(roupa, telemóvel...) ou necessito de
trocar passado pouco tempo?
Necessito urgentemente das coisas



que as minhas amigas ou amigos
possuem?

-Fiz o propósito de fazer dois ou três
pequenos sacrifícios todos os dias que
me ajudem a que nada superficial seja
necessário (p. ex. uso do telemóvel, da
televisão, do elevador...)?

-Mostro-me como sou? Fico
aborrecido se me fazem alguma
crítica razoável? Quando foi a última
vez que pedi desculpa? Tenho o bom
costume de pedir conselho?

J. Narbona / J. Bordonaba

[1] Mt 5, 3.

[2] São Josemaría, Caminho, 630.

[3] Mt 19, 20.

[4] S. Josemaría, Caminho, 596.



[5] S. Josemaría, Via Sacra, VI
estação.

[6] Papa Francisco, Homilia, 1-
XI-2015.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/as-bem-
aventurancas-ii-enriquecer-com-a-

pobreza/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/as-bem-aventurancas-ii-enriquecer-com-a-pobreza/
https://opusdei.org/pt-pt/article/as-bem-aventurancas-ii-enriquecer-com-a-pobreza/
https://opusdei.org/pt-pt/article/as-bem-aventurancas-ii-enriquecer-com-a-pobreza/
https://opusdei.org/pt-pt/article/as-bem-aventurancas-ii-enriquecer-com-a-pobreza/

	As bem-aventuranças (II): enriquecer com a pobreza

