
opusdei.org

Aprender a ser fiel

A fidelidade a uma pessoa, a
um amor, a uma vocação, é um
caminho no qual se alternam
momentos de felicidade com
períodos de obscuridade e
dúvida. A Virgem Maria
manteve o seu sim e convida-
nos a ser leais, vendo também a
mão de Deus naquilo que não
compreendemos. Editorial
sobre a fidelidade.

05/03/2020

Decorreram quarenta dias após o
nascimento de Jesus e a Sagrada



Família põe-se a caminho para
cumprir o que está prescrito na Lei
de Moisés: todo o varão
primogénito será consagrado ao
Senhor [1]. A distância de Belém a
Jerusalém não é muita, mas são
precisas várias horas para a
percorrer numa cavalgadura; uma
vez na capital da Judeia, Maria e José
dirigem-se ao Templo. Antes de
entrar, cumpririam, com toda a
piedade, os ritos de purificação;
também comprariam, a um dos
negociantes das redondezas, a
oferenda prescrita para os pobres,
um par de rolas ou duas pombinhas.
A seguir acederiam à grande
esplanada, através das portas de
Hulda e dos monumentais
corredores subterrâneos por onde
passavam os peregrinos. Não é difícil
imaginar a sua emoção e
recolhimento no percurso para o
átrio das mulheres.



Talvez fosse nessa altura que se
aproximou um ancião. O seu rosto
reflecte alegria. Simeão saúda com
afecto Maria e José e manifesta a
ânsia com que tinha esperado por
esse momento; está consciente de
que os seus dias estão a chegar ao
fim, mas sabe também – foi o Espírito
Santo que lho revelou [2] – que não
morrerá sem ter visto o Redentor do
mundo. Ao vê-los entrar, Deus fez-lhe
reconhecer nesse Menino o Santo de
Deus. Com o lógico cuidado que a
tenra idade de Jesus requer, Simeão
toma-O nos braços e comovido eleva
a sua oração a Deus: agora, Senhor,
podes deixar o teu servo partir em
paz, segundo a Tua palavra;
porque os meus olhos viram a Tua
salvação, que preparaste em favor
de todos os povos; luz para
iluminar as nações e glória de
Israel [3].

No final da sua prece, Simeão dirige-
se especialmente a Maria,



introduzindo, naquele ambiente de
luz e de alegria, uma fresta de
sombra. Continua a falar da
redenção, mas acrescenta que Jesus
será sinal de contradição, assim se
descobrirão os pensamentos de
muitos corações e diz à Virgem e
uma espada trespassará a tua alma
[4]. É a primeira vez que alguém fala
desse modo.

Até aqui, tudo – o anúncio do Arcanjo
Gabriel, as revelações a José, as
palavras inspiradas da sua prima
Isabel e as dos pastores – tinha
proclamado a alegria pelo
nascimento de Jesus, Salvador do
mundo. Simeão profetiza que Maria
levará na sua vida o destino do seu
povo e terá um papel de primeiro
plano na salvação. Ela acompanhará
o seu Filho, colocando-se no centro
da contradição em que os corações
dos homens se manifestarão a favor
ou contra Jesus.



Contemplar: meditar na fé

Evidentemente, a Virgem percebe
que a profecia de Simeão não
desmente, mas completa quanto
Deus lhe foi dando a conhecer com
antecedência. A Sua atitude, nesse
momento, será a mesma que as
páginas do Evangelho sublinham
noutras ocasiões: Maria guardava
todas estas coisas meditando-as em
seu coração [5]. A Virgem medita os
acontecimentos que se passam à sua
volta; procura neles a vontade de
Deus, aprofunda as inquietações que
Yahvé põe na sua alma e não cai na
passividade diante do que a rodeia.
Esse é o caminho, como assinalava
João Paulo II, para poder ser leais ao
Senhor: «Maria foi fiel antes de mais
quando, com amor, procurou o
sentido profundo do desígnio de
Deus n’Ela e para o mundo (...). Não
haverá fidelidade se não houver na
origem esta ardente, paciente e
generosa procura; se não se



encontrasse no coração do homem
uma pergunta, para a qual só Deus
tem resposta, melhor dito, para a
qual só Deus é a resposta» [6].

Essa busca da vontade divina leva
Maria ao acolhimento, à aceitação do
que descobre. Maria encontrará, no
decurso dos seus dias, numerosas
oportunidades em que pode dizer
«que se faça, estou pronta,
aceito» [7]. Momentos cruciais para a
fidelidade nos quais, provavelmente,
se apercebia de que não era capaz de
compreender a profundidade do
desígnio de Deus, nem como seria
levado a cabo; e no entanto,
observando-os atentamente surgirá,
com clareza, o seu desejo de que se
cumpra o querer divino. São
acontecimentos em que Maria aceita
o mistério, dando-lhe um lugar na
sua alma «não com a resignação de
alguém que capitula frente a um
enigma, a um absurdo, mas antes
com a disponibilidade de quem se



abre para ser habitado por algo – por
Alguém! – maior que o próprio
coração» [8].

Sob o olhar atento da Virgem, Jesus
crescia em sabedoria, em estatura
e em graça diante de Deus e dos
homens [9]; quando chegaram os
anos da vida pública do Senhor,
apercebia-se de como se ia
realizando a profecia de Simeão, este
Menino está posto para ruína e
ressurreição de muitos em Israel, e
para ser sinal de contradição [10].
Foram anos nos quais a fidelidade de
Maria se expressou em «viver de
acordo com o que se crê. Ajustar a
própria vida ao objeto da adesão
pessoal. Aceitar incompreensões,
perseguições em vez de permitir
rupturas entre o que se vive e o que
se crê»; anos de manifestar, de mil
maneiras, o seu amor e lealdade a
Jesus; anos, enfim, de coerência: «o
núcleo mais íntimo da fidelidade».
Mas toda a fidelidade – como lhe é



próprio – «deve passar pela prova
mais exigente, a da duração», ou seja,
a da constância. «É fácil ser coerente
por um dia ou alguns dias. Difícil e
importante é ser coerente toda a
vida. É fácil ser coerente na hora da
exaltação, difícil é sê-lo na hora da
tribulação. E só pode chamar-se
fidelidade uma coerência que dura
ao longo de toda a vida» [11].

Foi o que fez a Virgem; sempre leal e,
mais ainda, na hora da tribulação.
No transe supremo da Cruz lá está,
acompanhada de um reduzido grupo
de mulheres e do Apóstolo João. A
terra cobriu-se de trevas. Jesus,
cravado no madeiro, com uma
imensa dor física e moral, lança ao
céu uma oração que junta sofrimento
pessoal e segurança radical no Pai: 
Eli, Eli, lemá sabachtani? – que
significa: meu Deus, meu Deus,
porque me desamparaste? [12]. É
assim que começa o Salmo 22, que
culmina num acto de confiança: do



Senhor se hão-de lembrar e a Ele
se hão-de converter todos os povos
da terra [13].

Quais seriam os pensamentos da
Nossa Mãe ao ouvir o grito do seu
Filho? Tinha meditado durante anos
no que o Senhor esperava d’Ela;
agora, vendo o seu Filho na Cruz,
abandonado por quase todos, a
Virgem teria presentes as palavras de
Simeão, uma espada trespassava as
suas entranhas. Sofreria de modo
singular a injustiça que se estava a
consumar; e, no entanto, na
obscuridade da Cruz, a sua fé pôr-
lhe-ia diante dos olhos a realidade do
Mistério, estava a levar-se a cabo o
resgate de todos os homens, de cada
homem.

As palavras de Jesus, cheias de
confiança, far-lhe-iam entender, com
luzes novas, que a sua própria aflição
a associava mais intimamente à
Redenção. Do alto do patíbulo, no



próprio momento da sua morte,
Jesus cruza o olhar com o da sua
Mãe. Encontra-a ao seu lado, em
união de intenções e de sacrifício. E
assim, «o fiat de Maria na
Anunciação encontra a sua plenitude
no fiat silencioso que repete junto da
Cruz. Ser fiel é não atraiçoar na
obscuridade o que se aceitou em
público» [14]. Com a sua
correspondência diária, a Virgem
tinha-se preparado para este
momento. Sabia que, com a sua
entrega incondicional no dia da
Anunciação, tinha abraçado também,
de algum modo, estes
acontecimentos em que agora
participa com plena liberdade
interior: «a sua dor forma um todo
com a do seu Filho. É uma dor cheia
de fé e de amor. A Virgem no
Calvário participa na força salvífica
da dor de Cristo, unindo o seu fiat, o
seu sim, ao do seu Filho» [15]. Maria
permanece fiel e oferece ao seu Filho
um bálsamo de ternura, de união, de



fidelidade; um sim à Vontade divina
[16]; e sob a protecção dessa
fidelidade, o Senhor coloca São João
e, com ele, a Igreja de todos os
tempos: Eis a tua mãe [17].

Fidelidade: responder à fé

Fidelidade: procura, acolhimento,
coerência, constância... A vida de
Maria aparece como uma resposta de
fé diante das mais variadas
situações. Tal resposta é possível
porque se perturba ao receber as
mensagens de Deus e as medita.
Assim o faz entender o próprio
Senhor quando, perante o elogio
daquela mulher entusiasta, precisa o
verdadeiro motivo pelo qual a sua
Mãe merece ser louvada: antes bem-
aventurados aqueles que ouvem a
palavra de Deus e a põem em
prática [18]. É uma das lições mais
importantes que é preciso aprender
de Maria; a fidelidade não se
improvisa, cultiva-se dia a dia; não se



aprende a ser fiel espontaneamente.
O certo é que a virtude da fidelidade
é uma disposição que nasce do firme
propósito de corresponder à própria
chamada e que prepara para acolher
o projecto de Deus; mas tal decisão
requer que cada um seja
constantemente coerente.

A perseverança que pede a fidelidade
não é, de nenhum modo, inércia ou
monotonia. A vida desenvolve-se
numa contínua sucessão de
impressões, pensamentos e actos; a
nossa inteligência, vontade e
afectividade mudam constantemente
de conteúdos e a experiência mostra
que não podemos concentrar todas
as potências num único objecto
durante longo tempo. Por isso, não
tem cabimento falar de unidade de
vida se não se tem em conta que,
acima de qualquer mudança, o
homem tem o poder de meditar e
avaliar quais são os episódios
decisivos da sua história e



hierarquizá-los, para ser coerente
com a trajectória de vida que
escolheu. Caso contrário, apenas
poderá concentrar-se nas
experiências do momento e acabará
na superficialidade e na
inconstância. Como diz São Paulo, 
tudo me é permitido. Mas nem
tudo convém. Tudo me é
permitido. Mas não eu de nada me
farei escravo [19].

O cristão discerne os acontecimentos
chave à luz da fé; através dela avalia
os que são genuinamente
significativos, acolhendo a
mensagem que encerram e deixando
que se convertam em pontos de
referência para as suas acções. Os
factos ou as situações não são
avaliadas pela sua actualidade, mas
pela sua qualidade. A pessoa fiel
guia-se pelo significado autêntico que
um acontecimento teve na sua vida;
de modo que as realidades
verdadeiramente fundamentais – por



exemplo o amor de Deus, a filiação
divina, a certeza da vocação, a
proximidade de Cristo nos
sacramentos – reconhecem-se, na
própria história, como realmente
efectivas, capazes de guiar a conduta
e ser fonte de atitudes firmes.
Convém ter presente o que
recordava São Josemaria: só as
pessoas levianas mudam
caprichosamente o objecto dos
seus amores [20]. Noutra ocasião
desenvolve com mais pormenor esta
mesma ideia, inspirando-se na
estrela que guiou os Reis Magos: Se a
vocação é o mais importante, se a
luz da estrela vai à nossa frente,
para nos orientar no nosso
caminho de amor de Deus, não é
lógico ter dúvidas quando, uma
vez ou outra, a perdemos de vista.
Quase sempre por nossa culpa, em
certos momentos da nossa vida
interior, acontece-nos o que
aconteceu na viagem dos Reis
Magos: a estrela oculta-se. Já



conhecemos o esplendor divino da
nossa vocação, estamos
convencidos do seu carácter
definitivo, mas talvez o pó que
levantamos ao caminhar – o pó
das nossas misérias – forme uma
nuvem densa, que não deixa
passar a luz [21].

Quando nos ocorre algo do género,
temos que recordar esses momentos
decisivos da nossa vida, em que
vimos o que Deus nos pedia e
tomámos decisões generosas que nos
comprometem.

Deste modo, a memória desempenha
um papel de capital importância na
fidelidade, pois evoca as magnalia
Dei, as coisas grandes que Deus fez
na nossa própria vida; e a história
pessoal converte-se em assunto de
diálogo com o Senhor; é mais um
acicate para ser coerentes, fiéis. São
Josemaria vê nessa virtude a
realização prática do compromisso



cabal da liberdade humana, que
aspira aos dons mais elevados; uma
liberdade que se entrega plenamente
e com pleno discernimento; ou seja é
o amor e não a inércia que nos leva a
ser fiéis ao compromisso. Assim se
verifica na vida de Maria ou na
história do Povo de Israel: Lembra-te
destas coisas, Jacó; reflecte, Israel,
que és meu servo. Criei-te, qual
servo para mim, Israel, não te
deixarei no olvido. Dissipei qual
nuvem as tuas culpas, e como
vapor os teus pecados; volta a
mim, pois te resgatei [22]. Recordar
a bondade do Senhor – no cosmos e
em cada pessoa – move à lealdade.

Sobre esse fundamento, as luzes e
graças que Deus deixa na nossa alma
– quando recebemos os sacramentos,
na oração, nos meios de formação,
mas também nas nossas relações
pessoais ou no trabalho – oferecem
soluções e aplicações concretas para
ser fiéis na vida corrente; faíscas de



luz com que a alma afina na piedade
e melhora na fraternidade; que
impulsionam o trabalho apostólico e
fazem com que se desempenhe o
trabalho profissional com
entusiasmo e espírito de serviço.
Sendo dóceis aos pensamentos,
decisões e afectos que o Espírito
Santo suscita em nós, vamos
crescendo em fidelidade e
colaboramos – ainda que sem nos
apercebermos disso – na realização
dos planos divinos.

Que fecunda é a fé que interioriza os
acontecimentos da própria biografia!
O homem descobre com luzes novas
que não está só; todos dependemos
da graça de Deus e dos outros; e a
vocação cristã coloca-nos perante a
responsabilidade de levar muitos ao
seu amor. Perante situações que
podem ser mais difíceis ou cujo
sentido não consegue compreender –
relações familiares complicadas,
falta de saúde, período de aridez



interior, dificuldades no trabalho – o
homem procura e acolhe a vontade
do Senhor: se aceitamos o bem das
mãos de Deus, porque não
haveremos de aceitar o mal? [23],
diz a Sabedoria divina pela boca do
Santo Jó.

Então não se consideram as
tentações como algo isolado ou
incompatível com as moções ou
decisões que se reconheceram como
inspiradas por Deus no passado,
entram, antes, no plano divino de
salvação.

J.J. Marcos

[1] Lc 2, 23.

[2] Cfr. Lc 2, 26.

[3] Lc 2, 29-32.

[4] Cfr. Lc 2, 34-35.

[5] Lc 2, 19; cfr. Lc 2, 51.



[6] João Paulo II, Homilia na Catedral
Metropolitana da Cidade do México,
26-I-1979.

[7] Ibid.

[8] Ibid.

[9] Lc 2, 52.

[10] Lc 2, 34.

[11] João Paulo II, Homilia na
Catedral Metropolitana da Cidade do
México, 26-I-1979.

[12] Mc 15, 34.

[13] Sal 22 (21), 28.

[14] João Paulo II, Homilia na
Catedral Metropolitana da Cidade do
México, 26-I-1979.

[15] Bento XVI, Discurso do Angelus,
17-IX-2006.

[16] Via Sacra, IV estação.



[17] Jo 19, 27.

[18] Lc 11, 28.

[19] 1 Co 6, 12.

[20] Cristo que passa, n. 75.

[21] Cristo que passa, n. 34.

[22] Is 44, 21-22

[23] Job 2, 10.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/aprender-a-ser-
fiel/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/aprender-a-ser-fiel/
https://opusdei.org/pt-pt/article/aprender-a-ser-fiel/
https://opusdei.org/pt-pt/article/aprender-a-ser-fiel/

	Aprender a ser fiel

