
opusdei.org

Aprender a perdoar

A arte de conviver está
relacionada com a capacidade
de pedir perdão e perdoar.
Todos somos fracos e caímos
com frequência. Temos que nos
ajudar a levantar-nos sempre.
Conseguimos isso, muitas vezes,
através do perdão.

26/03/2019

Ver também: “O valor de uma pessoa
não depende dos outros”, uma
enntrevista à teóloga Jutta Burggraf

https://opusdei.org/pt-pt/article/o-valor-de-uma-pessoa-nao-depende-dos-outros/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-valor-de-uma-pessoa-nao-depende-dos-outros/
https://opusdei.org/pt-pt/article/o-valor-de-uma-pessoa-nao-depende-dos-outros/


Se alguém nos pisar num autocarro
cheio, mas pedir desculpa com
amabilidade, normalmente não
teremos muita dificuldade em
esboçar um sorriso, mesmo que o
nosso pé esteja a doer. Somos
conscientes de que quem nos pisou
não o fez propositadamente, mas por
descuido ou empurrado pela força da
gravidade. Não é responsável pela
sua ação. Neste caso, não será
necessário exercitar o perdão, pois
este refere-se a um mal que alguém
nos causou voluntariamente.

Uma reflexão prévia

Quando falamos do autêntico perdão,
movemo-nos num terreno muito
mais profundo. Um pé pisado por
descuido não tem importância, mas
tem-na uma ferida no coração
humano causada pela livre atuação
de outra pessoa. Todos sofremos, de
vez em quando, injustiças,
humilhações e rejeições; alguns têm



de suportar diariamente torturas,
não só na cadeia, mas também no
trabalho ou na própria família. É
verdade que ninguém pode causar-
nos tanto dano como quem nos
deveria amar. Dizem os árabes que a
única dor que destrói mais do que o
ferro é a da injustiça que procede dos
nossos familiares.

Não é só por causa da injustiça que o
nosso coração pode sofrer. Pode
sofrer também devido à infidelidade
e à corrupção, ao desgaste. O amor
pode esfriar em consequência do
desgaste diário, da desatenção e do 
stress; pode ir desaparecendo oculta
e silenciosamente. Casais
aparentemente muito unidos podem
sofrer “divórcios interiores”, podem
viver externamente juntos sem
contudo estarem unidos
interiormente, na mente e no
coração. Podem conviver,
suportando-se.



Diante das feridas provenientes do
trato com os outros, é possível reagir
de diferentes formas. Podemos bater
naqueles que nos bateram, ou falar
mal dos que falaram mal de nós. Mas
não vale a pena gastar energias com
aborrecimentos, receios, rancores ou
desespero; e menos ainda fecharmo-
nos para não sofrermos mais. Só o
perdão liberta.

O perdão consiste em renunciar à
vingança e querer, apesar de tudo, o
melhor para quem nos ofendeu. A
tradição cristã oferece testemunhos
impressionantes desta atitude.
Temos o famoso exemplo de Santo
Estevão, o primeiro mártir, que
morreu rezando por aqueles que o
apedrejavam. Também nos nossos
dias há muitos exemplos. Em 1996,
um monge trapista chamado
Christian foi morto na Argélia devido
a uma perseguição religiosa,
juntamente com outros monges que
tinham permanecido no seu



mosteiro. Christian deixou uma carta
à sua família para que a lessem
depois da sua morte. Nela dava
graças a todos os que tinha
conhecido e dizia: “Neste
agradecimento incluo-vos
evidentemente a vós, amigos de
ontem e de hoje… E também a vós,
amigos da última hora, que não
tendes ideia do que ides fazer. Sim,
também a vós, meus perseguidores,
digo este ‘obrigado’ e este ‘a Deus’.
Que Deus, nosso Pai, nos conceda
voltarmos a ver-nos no Paraíso, se
for do seu agrado”.

Talvez pensemos que estes são casos-
limite, reservados a alguns heróis;
que são ideais belos, mas mais
admiráveis do que imitáveis, e que se
encontram muito longe de nossas
experiências pessoais.

Pode uma mãe perdoar ao assassino
do seu filho? Podemos perdoar a
uma pessoa que nos deixou numa



situação completamente ridícula
diante de outros, que nos tirou a
liberdade ou a dignidade, que nos
enganou, difamou ou destruiu algo
que para nós era muito importante?
Estas são algumas das situações
existenciais sobre as quais convém
interrogarmo-nos.

I. Que quer dizer “perdoar”?

Que é o perdão? Que faço quando
digo a uma pessoa “perdoo-te”?

Perdoar é rejeitar a vingança e os
rancores, e dispor-se a ver o agressor
como uma pessoa digna de
compaixão. Não é esquecer a
injustiça. Pressupõe um mal que
alguém nos ocasiona realizado com
toda a liberdade. Consideremos estes
elementos com mais atenção.

1. Reagir perante um mal

Em primeiro lugar, deve tratar-se
realmente de um mal realizado



contra nós. Se um cirurgião me
amputar um braço extremamente
infetado, posso sentir dor e tristeza,
posso até ficar furioso com o médico,
mas não preciso de lhe perdoar nada,
pois fez-me um grande bem: salvou a
minha vida. Situações semelhantes
podem ocorrer na educação. Os bons
pais não cedem a todos os caprichos
dos filhos: formam-nos na fortaleza.
Numa ocasião uma professora disse-
me: “Não me importa o que os meus
alunos pensem sobre mim hoje. O
que importa é o que venham a
pensar dentro de trinta anos”. O
perdão só tem sentido quando
alguém recebeu um dano objetivo da
parte de outra pessoa.

Por outro lado, perdoar não consiste,
de modo algum, em não querer ver o
dano sofrido, em dourá-lo ou
suavizá-lo. Alguns passam pela vida
sem dar importância às injúrias com
que são tratados pelos colegas ou
cônjuges, porque pretendem escapar



de qualquer conflito buscando a paz
a qualquer preço, ou porque desejam
viver num ambiente harmonioso, ou
porque para eles tudo vai dar ao
mesmo. Não dão importância ao
facto de os outros não lhes dizerem a
verdade; não se importam se os
outros os utilizam como meros
objetos para conseguirem fins
egoístas. Não dão importância à
fraude nem ao adultério. Esta atitude
é perigosa porque pode levar a uma
completa cegueira perante os
valores. A indignação e a ira são
reações normais e até necessárias
nalgumas ocasiões. Quem perdoa
não fecha os olhos perante o mal;
não nega que existe objetivamente
uma injustiça. Se o negasse, não teria
nada a perdoar[1].

Se alguém se habituar a calar-se
sempre, talvez possa por algum
tempo gozar de uma aparente paz,
mas no fim pagará um preço muito
elevado por renunciar à liberdade de



ser ele mesmo. Esconderá e sepultará
as suas frustrações no mais profundo
de seu coração, por detrás de um
grosso muro que ele próprio irá
levantar para se proteger. E nem
sequer reparará na sua falta de
autenticidade, pois é normal que
uma injustiça doa e deixe uma
ferida. Se não se olha a ferida de
frente, não se pode curá-la. Portanto,
estaremos permanentemente a fugir
da própria intimidade (isto é, de nós
mesmos) e a dor corroerá lenta e
irremediavelmente a nossa pessoa.
Pode fazer-se uma viagem à volta do
mundo ou até mudar de cidade, mas
ninguém pode fugir do sofrimento.

Toda a dor ignorada regressa pela
porta do fundo. Permanece por longo
tempo como experiência traumática
e pode ser a causa de feridas
perpétuas. Uma dor oculta pode
levar, nalguns casos, a que uma
pessoa se torne azeda, obsessiva,
medrosa, nervosa ou insensível; que



rejeite uma amizade ou que tenha
pesadelos. Mesmo sem querer, mais
cedo ou mais tarde, reaparecerão as
lembranças. Afinal de contas, muitos
reparam que talvez tivesse sido
melhor encarar direta e
conscientemente a experiência da
dor. Encarar um sofrimento de
maneira adequada é a chave para
conseguir a paz interior.

2. Atuar com liberdade

O ato de perdoar é livre. É a única
ação que não re-age necessariamente
segundo o conhecido princípio “olho
por olho e dente por dente”[2] . O
ódio provoca violência e a violência
justifica o ódio. Quando perdoo,
ponho um ponto final a este ciclo
vicioso; impeço que esta reação em
cadeia siga o seu curso. Quando
perdoo, liberto o outro, que deixa de
estar sujeito ao processo iniciado.
Mas, em primeiro lugar, liberto-me a
mim mesmo. Começo a desligar-me



de aborrecimentos e rancores. Não
estou a “reagir” de modo automático,
mas inicio um novo processo
também em mim mesmo.

Superar as ofensas é uma tarefa
muito importante, porque o ódio e a
vingança envenenam a alma.

O filósofo Max Scheler afirma que
uma pessoa ressentida se intoxica[3].
O outro feriu-o, e não consegue pôr
de lado essa consciência. Nela se
encerra, se instala e se fecha. Fica
amarrada ao passado. Dá vazão ao
seu rancor com repetições e mais
repetições do mesmo sentimento.
Desse modo, acaba por arruinar a
sua vida.

Os ressentimentos fazem com que as
feridas ocasionadas pela injustiça
infetem no nosso interior e exerçam
o seu influxo pesado e devastador,
criando uma espécie de mal-estar e
de insatisfação gerais.
Consequentemente, quem se deixa



levar por eles não se sentirá feliz
consigo mesmo nem se encontrará
contente em nenhum lugar. As
lembranças amargas podem acender
sempre de novo a ira e a tristeza,
podem levar a depressões. Diz um
ditado chinês: “Aquele que procura
vingança cava duas fossas”.

No seu livro, “A minha primeira
amiga branca”, uma jornalista norte-
americana, de cor, descreve como a
opressão que o seu povo sofrera nos
Estados Unidos a levou na sua
juventude a odiar os brancos,
“porque lincharam e mentiram,
fizeram-nos prisioneiros,
envenenando-nos e eliminando-
nos”[4].

A autora confessa que, depois de
algum tempo, chegou a reconhecer
que o seu ódio, por muito
compreensível que fosse, estava a
destruir a sua identidade e a sua
dignidade. Ficava completamente



cega perante os gestos de amizade
que uma rapariga branca lhe
mostrava no colégio. Aos poucos
descobriu que, em vez de esperar
que os brancos pedissem perdão
pelas suas injustiças, ela tinha que
pedir perdão pelo seu próprio ódio e
pela sua incapacidade de ver nos
brancos pessoas, e deixar de pensar
que fossem membros de uma raça de
opressores. Encontrou o inimigo no
seu próprio íntimo, formado pelos
preconceitos e rancores que a
impediam de ser feliz.

As feridas não curadas podem
reduzir enormemente a nossa
liberdade. Podem dar origem a
reações desproporcionadas e
violentas que nos surpreendam a nós
mesmos. Uma pessoa ferida fere os
outros. Muitas vezes esconde o seu
coração por detrás de uma couraça.
Pode parecer dura, inacessível e
intratável. Na realidade, não é assim.
Só precisa de se defender. Parece



dura, mas é insegura; vive
atormentada pelas más experiências.

Torna-se necessário descobrir as
feridas para se poderem limpar e
curar. Pôr ordem no próprio interior
pode ser um passo para tornar
possível o perdão. Mas este passo é
sumamente difícil e por vezes não se
consegue dar. Pode-se renunciar à
vingança, mas não à dor. Aqui se vê
claramente que o perdão, embora
estreitamente unido a vivências
afetivas, não consiste num
sentimento. É um ato da vontade que
não se reduz ao nosso estado
psíquico [5]. Pode-se perdoar
chorando.

Quando uma pessoa realizou o ato de
perdoar com completa liberdade, o
sofrimento perde com frequência a
sua amargura, e pode acontecer que,
com o passar do tempo, desapareça.
“As feridas transformam-se em



pérolas”, diz Santa Hildegarda de
Bingen.

3. Lembrar o passado

É lei natural que o tempo “cure”
algumas chagas. Não as fecha
totalmente, mas fá-las esquecer.
Alguns falam da “caducidade das
nossas emoções”[6]. Chegará um
momento em que uma pessoa não
poderá chorar mais, nem se sentirá
ferida. Não é um sinal de ter
perdoado ao seu agressor, mas sim
de ter “vontade de viver”. Um
determinado estado psíquico, por
mais intenso que seja, não se pode
tornar permanente. A esse estado
segue-se um lento processo de
desprendimento, pois a vida
continua. Não podemos ficar sempre
aí, colados ao passado, perpetuando
em nós a dor sofrida. Se
permanecermos na dor, bloqueamos
o ritmo da natureza.



A memória pode transformar-se num
cultivo de frustrações. A capacidade
de se desligar e de esquecer é, pois,
importante para o ser humano, mas
não tem nada a ver com a atitude de
perdoar. Esta atitude não consiste em
esquecer tudo como se nada tivesse
acontecido. Exige recuperar a
verdade da ofensa e da justiça, que
muitas vezes pretendemos camuflar
ou distorcer. O mal feito deve ser
reconhecido e, na medida do
possível, reparado. É preciso
“purificar a memória”. Uma
memória sadia pode converter-se em
mestra da vida. Viver em paz com o
passado ensina a aprender muito
com os acontecimentos vividos.
Devem-se lembrar as injustiças
passadas só para que não se repitam,
e devemos lembrá-las como
perdoadas.

4. Renunciar à vingança



Uma vez que o perdão exprime a
nossa liberdade, é possível também
negarmos a alguém este dom. O
judeu Simon Wiesenthal conta num
dos seus livros as suas experiências
quando esteve preso nos campos de
concentração durante a Segunda
Guerra Mundial. Um dia, uma
enfermeira aproximou-se dele e
pediu-lhe que a seguisse. Levou-o a
um quarto onde se encontrava um
jovem oficial das SS que estava a
morrer. Este oficial contou a sua vida
ao preso judeu Simon Wiesenthal.
Falou-lhe da sua família, da sua
formação, e de como chegou a ser
colaborador de Hitler. Pesava-lhe
especialmente um crime em que
tinha participado: numa ocasião os
soldados sob o seu comando
prenderam numa casa 300 judeus e
depois queimaram-nos. Morreram
todos.

“Sei que é horrível – diz o oficial –.
Durante as longas noites em que



estou à espera da minha morte, sinto
grande urgência de falar sobre isto
com um judeu e de pedir perdão de
todo coração”. Wiesenthal conclui o
seu relato dizendo: “De repente
compreendi, e sem dizer uma única
palavra, saí do quarto”[7]. Outro
judeu, que também estava por ali,
disse: “Não, não vou perdoar a
nenhum dos culpados, não estou
disposto agora nem nunca a perdoar
a nenhum deles”[8]. Perdoar
significa renunciar à vingança e ao
ódio.

Existem, por outro lado, pessoas que
renunciam à vingança porque nunca
se consideram feridas. Não porque
não queiram ver o mal e reprimam a
dor, mas pelo contrário: percebem as
injustiças com objetividade, com toda
a clareza, mas não deixam que elas
as incomodem. “Mesmo que eles nos
matem, eles não podem fazer-nos
mal nenhum”[9], é um dos seus
lemas. Conseguiram um férreo



domínio de si mesmas. A sua
insensibilidade é a sua ironia.
Sentem-se superiores aos outros e
mantêm interiormente uma
distância tão grande para com eles
que ninguém pode mexer no seu
coração. Como nada as afeta, não
recriminam os seus opressores.

Que importa à lua o latir de um
cachorro? É a atitude dos estoicos e
talvez também de alguns “gurus”
asiáticos que vivem solitários na sua
“magnanimidade”. Não se dignam
olhar para aqueles que, sem nenhum
esforço, os absolvem. Não percebem
a existência do “parasita”. O
problema consiste em que, neste
caso, não existe nenhuma relação
interpessoal. Não se quer sofrer e,
portanto, renuncia-se ao amor. Uma
pessoa que ama faz-se sempre
pequena e vulnerável. Encontra-se
perto dos outros. É mais humano
amar e sofrer muito ao longo da vida
do que adotar uma atitude distante e



superior aos outros. Quando a
alguém nunca dói a atuação do
outro, é supérfluo o perdão. Não
existe ofensa e ofendido.

5. Olhar o agressor na sua
dignidade pessoal

O perdão começa quando, graças a
uma força nova, uma pessoa rejeita
todo o tipo de vingança. Não fala dos
outros a partir das suas experiências
dolorosas. Evita julgá-los e
desvalorizá-los, e está disposta a
escutá-los com o coração aberto.

O segredo consiste em não identificar
o agressor e a sua obra [10]. Todo o
ser humano é maior que a sua culpa.
Um exemplo eloquente é-nos dado
por Albert Camus quando se dirige
aos nazis numa carta pública e fala
dos crimes cometidos na França: “E
apesar de tudo, continuarei a chamá-
los seres humanos… Esforçamo-nos
por respeitar em vós o que não
soubestes respeitar nos outros” [11].



Quem perdoa percebe que cada
pessoa está acima dos seus piores
erros.

Interessante é aquela história que se
conta de um general do século XIX.
Quando se encontrava no leito de
morte, um sacerdote perguntou-lhe
se perdoava aos seus inimigos. “Não
é possível, respondeu o general.
Mandei-os executar a todos”[12].

O perdão de que se fala nestas linhas
não consiste em saldar um castigo,
mas antes de mais numa atitude
interior. Significa viver em paz com
as recordações e não perder o apreço
por ninguém. É possível também
considerar um defunto tendo em
conta a sua dignidade pessoal.
Ninguém está completamente
corrompido; em todos brilha uma
luz.

Ao perdoar, dizemos a alguém: “Não,
tu não és assim. Sei quem tu és! Na
realidade, tu és muito melhor”.



Queremos todo o bem possível para o
outro, o seu pleno desenvolvimento,
a sua alegria mais profunda e
esforçamo-nos por amá-lo do fundo
do coração, com grande sinceridade.

II. Que atitudes nos dispõem a
perdoar?

Depois de esclarecer, em traços
largos, em que consiste o perdão,
consideremos agora algumas
atitudes que nos dispõem a realizar
este ato de perdoar, que nos liberta
também dos outros.

1. Amor

Perdoar é amar intensamente. O
verbo latino “per-donare” exprime-o
com muita clareza: o prefixo “per”
intensifica o verbo que acompanha:
“donare”. É dar abundantemente,
entregar-se até ao extremo. O poeta
Werner Bergengruen diz que o amor
se prova na fidelidade e se completa
no perdão. Porém, é muito difícil



amar quando nos ofendem com
gravidade. É necessário, num
primeiro passo, separar de algum
modo o agressor, ainda que seja só
interiormente. Enquanto a faca
estiver na ferida, esta nunca
cicatrizará. É preciso retirar a faca,
ganhar distância, e só então
poderemos ver o seu rosto. Certo
desprendimento é condição prévia
para poder perdoar com todo o
coração, e dar ao outro o amor de
que precisa.

Uma pessoa só pode viver e
desenvolver-se de forma sadia
quando é aceite tal como é, quando
alguém a quer de verdade e lhe diz:
“É bom que existas”[13]. Faz falta
não só que tu “estejas aqui”, na terra,
mas também que te afirmes no ser
para te sentires feliz no mundo, para
que seja possível adquirires
autoestima e consigas relacionar-te
com os outros através da amizade.
Neste sentido tem-se dito que o amor



continua e aperfeiçoa a obra da
criação [14]. Amar uma pessoa
significa torná-la consciente do seu
próprio valor, da sua própria beleza.

Uma pessoa amada é uma pessoa a
quem dizemos: “que bom que
existas!”. E, ao mesmo tempo ela diz-
nos: “preciso de ti, do teu amor, para
ser eu mesmo!”.

Deste modo, se não perdoo ao
próximo, se não mostro o meu amor
por ele, de certo modo tiro-lhe o
espaço para viver e se desenvolver
sadiamente. Encontrará dificuldades
para alcançar os seus ideais e
conseguir a sua autorrealização. Por
outras palavras, e falando num
sentido espiritual: de certo modo
conduzo-o à morte espiritual. De
facto, pode matar-se uma pessoa com
palavras injustas e duras, com
pensamentos maus ou,
simplesmente, negando-lhe o perdão.
Certamente cairá na tristeza e na



amargura. Kierkegaard fala do
“desespero daquele que,
desesperadamente, quer ser ele
mesmo”, mas não chega a sê-lo
porque os outros lho impedem [15].

Se, por outro lado, concedemos o
perdão, ajudamos o próximo a voltar
à sua própria identidade, a viver com
uma nova liberdade e com uma
felicidade mais profunda.

2. Compreensão

É preciso compreender que cada
pessoa precisa de mais amor do que
“merece”. Cada pessoa é mais frágil
do que parece. Todos somos frágeis e
podemos afundar-nos. Perdoar é ter
a firme convicção de que, por detrás
de qualquer mal, em cada pessoa
existe um ser humano frágil, mas
capaz de mudar. Perdoar significa
crer na possibilidade de
transformação e de evolução dos
outros.



Se uma pessoa não perdoa, é possível
que seja por levar os outros
demasiado a sério ou por exigir
muito deles. Porém, “tomar alguém
perfeitamente a sério, significa
destruí-lo”, adverte o filósofo Robert
Spaemann[16]. Todos somos frágeis e
frequentemente falhamos. E muitas
vezes não somos conscientes das
consequências dos nossos próprios
atos: “não sabemos o que
fazemos”[17]. Quando, por exemplo,
uma pessoa está aborrecida, diz
coisas que, no fundo, não pensa nem
quer dizer. Se a levar completamente
a sério em cada minuto do dia e
começar a “analisar” o que ela diz
quando está com raiva, poderei
causar conflitos sem fim. Se
levássemos em conta todas as falhas
dessa pessoa, acabaríamos por a
transformar num monstro, mesmo
sendo uma pessoa encantadora.

Temos de acreditar nas capacidades
dos outros e fazê-los perceber que



acreditamos. Às vezes impressiona
ver como uma pessoa se pode
transformar. Como muda uma
pessoa quando é tratada com
confiança e segundo o melhor
conceito que dela tenhamos. Há
muitas pessoas que sabem animar os
outros a serem melhores.
Comunicam-lhes a segurança de que
há dentro delas muito de bom e belo,
apesar de todos os seus erros e
quedas. Atuam segundo o que diz a
sabedoria popular: “se quiseres que
os outros sejam bons, trata-os como
se já o fossem”.

3. Generosidade

Perdoar exige um coração
misericordioso e generoso. Significa
ir além da justiça. Há situações
extremamente complexas, nas quais
a simples justiça se torna impossível.
Quando algo foi roubado, devolve-se
e o assunto fica encerrado. Quando
algo foi quebrado, conserta-se ou



substitui-se. Mas, que fazer se
alguém perde algo mais sério: um
membro, um familiar ou um bom
amigo? É impossível restituí-lo com
justiça. Justamente aí, onde a
restituição é incapaz de saldar a
perda, é que tem lugar o perdão.

O perdão não anula o direito, mas
excede-o infinitamente. Às vezes não
existe solução justa no mundo
exterior. Mas pode-se mitigar, pelo
menos, o dano interior, através do
carinho, do ânimo ou do consolo.
“Persuadi-vos de que apenas com a
justiça nunca resolvereis os grandes
problemas da humanidade – afirma
S. Josemaria Escrivá –. A caridade
tem que ir dentro e ao lado porque
dulcifica tudo”. E São Tomás resume:
“A justiça sem misericórdia é
crueldade”.

O perdão procura vencer o mal com
abundância de bem. É por natureza
incondicional, pois é dom gratuito



que provém do amor sempre
imerecido. Isto significa que quem
perdoa não exige nada do seu
agressor, nem sequer que sinta pena
pelo que fez. Antes, muito antes de o
agressor buscar a reconciliação,
quem ama já perdoou.

O arrependimento do outro não é
condição necessária para o perdão,
embora seja conveniente. É, com
certeza, muito mais fácil perdoar
quando o outro pede perdão. Mas às
vezes é necessário compreender que
naqueles que fazem o mal podem
existir bloqueios que os impedem de
reconhecer a sua culpabilidade.

Há um modo “impuro” de perdoar 
[18]: quando se fazem cálculos e
especulações e se colocam metas. ”Eu
perdoo-te para que tomes
consciência da barbaridade que
fizeste. Perdoo-te, para que
melhores”. Pode-se pensar até em
buscar fins educativos ou louváveis,



mas neste caso não se trataria do
verdadeiro perdão, pois o perdão
deve ser concedido sem nenhuma
condição, tal como o amor autêntico.
“Perdoo-te porque te amo, apesar de
tudo”.

Posso perdoar o próximo inclusive
sem que ele o saiba, quando o outro
não irá entender o perdão. Seria um
presente que lhe daria, mesmo que
não o ficasse a saber, ou não
soubesse o porquê.

4. Humildade

É necessária prudência e delicadeza
para descobrir como mostrar ao
próximo o perdão. Às vezes não é
aconselhável fazê-lo logo, se a outra
pessoa ainda estiver sensível.
Poderia parecer-lhe uma vingança
oculta, talvez se sentisse mais
humilhada e aborrecida. De facto,
oferecer a reconciliação pode ter um
caráter de acusação. É possível que
por detrás do perdão se esconda uma



atitude farisaica: demonstrar que
tenho razão e sou generoso. O que,
nesse caso, impede a harmonia, não
é a falta de perdão, mas a própria
arrogância.

Por outro lado, oferecer o perdão é
sempre arriscar, pois este gesto não
garante a boa receção e pode
incomodar o agressor em qualquer
momento. “Quando alguém perdoa,
entrega-se ao outro, ao seu poder, e
expõe-se ao que o outro
imprevisivelmente possa fazer e dá-
lhe a liberdade de no futuro ofender
e ferir (de novo) ”[19]. Aqui se vê que
é necessária a humildade para
buscar a reconciliação.

Quando for oportuno, talvez depois
de um longo período de tempo,
convém ter uma conversa com quem
se sentiu ofendido. Nela se podem
dar a conhecer os próprios motivos e
razões, o próprio ponto de vista; e se
devem escutar atentamente os seus



argumentos. É importante escutar
até ao fim e esforçar-se por captar
também as palavras não ditas. De vez
em quando é necessário “trocar de
posição”, pelo menos mentalmente, e
tratar de ver o mundo na perspetiva
dos outros.

O perdão é um ato de nobreza e não
de vontade inflexível. É um ato
humilde e respeitoso para com o
próximo e não de domínio e
humilhação. Para que seja
verdadeiro e “puro”, quem perdoa
deve evitar até o menor sinal de uma
“superioridade moral” que, em
princípio, não existe. Não somos
capazes de julgar o que se esconde
no coração dos outros. Nas conversas
deve-se evitar acusar o agressor.
Aquele que demonstra a própria
indefetibilidade, não oferece
realmente o perdão. Enfurecer-se
pela culpa do outro pode conduzir
facilmente ao obscurecimento da
própria culpa, se a houver. Devemos



perdoar como pecadores que somos,
não como justos, já que o perdão é
mais para compartilhar (estando ao
mesmo nível) do que para conceder
(estando num nível superior).

Todos precisamos do perdão, porque
todos fazemos mal aos outros,
mesmo que por vezes não reparemos
nisso. Precisamos do perdão para
desfazer os nós do passado e
recomeçar. É importante que cada
pessoa reconheça a própria fraqueza,
as próprias falhas, que talvez tenham
levado os outros a um mau
comportamento. Não duvidemos em
pedir sempre perdão aos outros.

5. Abrir-se à graça de Deus

Não podemos negar que a exigência
do perdão chega nalgumas ocasiões
ao limite das nossas forças. É
possível perdoar a alguém que nos
tenha prejudicado seriamente e
ainda por cima não peça perdão e
nos continue a prejudicar? Talvez



nunca seja possível perdoar de todo
o coração se contamos apenas com as
forças humanas.

Mas um cristão nunca está só. Pode
contar em cada momento com a
ajuda poderosa de Deus e
experimentar a alegria de ser amado
por Ele. O próprio Deus nos declara o
seu grande amor: “Não temas; Eu
chamei-te pelo teu nome; tu és meu.
Se tiveres de atravessar as águas,
estarei contigo; se os rios
transbordarem, não te
submergirão… Tu és precioso e muito
estimado a meus olhos; Eu amo-te”.

Um cristão pode experimentar
sempre a alegria de ser perdoado por
Deus. Os pecados tocam a raiz do
nosso ser: afetam a nossa relação
com Deus. Nos estados totalitários, as
pessoas que – na opinião das
autoridades – se “desviaram”, são
lançadas nas cadeias ou internadas
em clínicas psiquiátricas; no



Evangelho de Jesus Cristo, ao
contrário, são convidadas para uma
grande festa: a festa do perdão. Deus
aceita sempre o nosso
arrependimento e convida-nos à
conversão. A sua graça opera em nós
uma profunda transformação:
liberta-nos da corrupção interior e
sara as nossas feridas.

É sempre Deus quem ama primeiro e
é Ele quem nos perdoa em primeiro
lugar. É Deus quem nos dá as forças
para cumprirmos este mandamento
cristão, provavelmente o mais difícil
de todos: amar os inimigos e perdoar
aos que nos ofendem. Mas, no fundo,
não se trata tanto de uma exigência
moral – como Deus te perdoou, tu
deves perdoar aos outros – mas de
um imperativo existencial para se
encontrar a paz.

Apesar disso, o perdão faz parte da
identidade do cristão, de imitar
Cristo que perdoa sempre. Por este



motivo, os seguidores de Cristo não
podem deixar de olhar para o seu
Mestre e encontrar n’Ele inspiração.
Olhando para Cristo, os cristãos
souberam ao longo da história
transformar as tragédias em vitórias.

Com a graça de Deus, também nós
podemos encontrar sentido para o
facto de termos sido ofendidos e
feitos objeto de injustiças. Nenhuma
experiência é em vão. Muito pelo
contrário: podemos sempre aprender
algo. Também quando nos
surpreende uma tempestade ou
devemos suportar o frio ou o calor.

Podemos sempre aprender algo que
nos ajude a compreender melhor o
mundo, os outros ou a nós mesmos.
Gertrud von Le Fort diz que “não só o
dia claro, mas também a noite escura
tem os seus milagres”. “Existem
certas flores que só se encontram nos
desertos. Há estrelas que só podem
ser vistas no escuro. Há algumas



experiências do amor de Deus que só
se vivem quando nos encontramos
no mais completo abandono, quase
no limite do desespero”.

Reflexão final

Perdoar é um ato de fortaleza
espiritual, um ato libertador. É um
mandamento cristão e é muito mais
que um grande alívio. Significa optar
pela vida e agir com criatividade.

Contudo, não parece adequado
sugerir comportamentos às vítimas.
É compreensível que uma mãe não
possa perdoar imediatamente ao
assassino do seu filho. É preciso dar-
lhe o tempo necessário até que
consiga perdoar. Se alguém a
acusasse de rancorosa ou vingativa,
aumentaria a sua ferida. São Tomás
de Aquino, o grande teólogo da Idade
Média, aconselha àqueles que
sofrem, entre outras coisas, que não
quebrem a cabeça com argumentos
racionais, nem a ler ou a escrever.



Pelo contrário, devem tomar um
banho, dormir e falar com um
amigo[20]. Geralmente, num
primeiro momento não somos
capazes de aceitar uma grande dor.
Necessitamos de tranquilidade. Pode
ajudar-nos muito seguir o ritmo da
natureza. Só uma pessoa pouco
inteligente poderia escandalizar-se
com estes conselhos.

Perdoar pode ser um trabalho
interior autêntico e duro. Mas, com a
ajuda de bons amigos e, sobretudo,
com a ajuda da graça divina, é
possível realizá-lo. “Com o meu Deus,
salto os muros”, canta o salmista.

Se conseguirmos criar uma cultura
do perdão, poderemos juntos
construir um mundo habitável, onde
haverá mais vitalidade e
fecundidade. Poderemos projetar um
futuro realmente novo. Para
terminar estas linhas, podem ajudar-
nos estas sábias palavras:



Queres ser feliz por um momento?
Vinga-te. Queres ser feliz para
sempre? Perdoa.

Jutta Burggraf, teóloga alemã já
falecida, escreveu este artigo para
"Retos de futuro en educación". (Ed.
por O.F. Otero, Madrid 2004)

Notas

[1] Sublinhou-se que a justiça,
juntamente com a verdade são os
pressupostos do perdão. Cf. João
Paulo II, Mensaje para a Jornada
Mundial de la Paz, Oferece o perdão,
recebe a paz, 1-I-1997.

[2]Mt 5,38.

[3]M. SCHELER, Das Ressentiment im
Aufbau der Moralen, em Vom
Umsturz der Werte, Bern 51972, pp.
36s.



[4] P. RAYBON, My First White
Friend, New York 1996, p.4s.

[5] Cfr. D. von HILDEBRAND,
Moralia, Werke IX, Regensburg 1980,
p.338.

[6] A. KOLNAI, Forgiveness, en B.
WILLIAMS; D. WIGGINS (eds.), 
Ethics, Value and Reality. Selected
Papers of Aurel Kolnai, Indianapolis
1978, p.95.

[7] Cf. S. WIESENTHAL, The
Sunflower. On the Possibilities and
Limits of Forgiveness, New York 1998.
Contudo, a questão do perdão, neste
autor, apresenta-se aberta. Cf. IDEM, 
Los límites del perdón, Barcelona
1998.

[8] P. LEVI, Se isto é um homem, Ed.
Dom Quixote, Lisboa 2010.Cfr. IDEM, 
Los hundidos y los salvados,
Barcelona 1995, p.117.



[9] Atribui-se normalmente esta frase
ao filósofo estoico Epicteto, que era
escravo. Cf. EPICTETO, Handbüchlein
der Moral, ed. por H. Schmidt,
Stuttgart 1984, p.31.

[10] O ódio não é dirigido às pessoas,
mas sim às obras. Cf. Rm 12,9. Apoc
2,6.

[11] A. CAMUS, Cartas a um amigo
alemão, Ed. Livros do Brasil, Lisboa
199,.

[12]Cf. M. CRESPO, Das Verzeihen.
Eine philosophische Untersuchung,
Heidelberg 2002, p.96.

[13] J. PIEPER, Über die Liebe,
Munique 1972, p.38s.

[14]Cf. ibid., p.47.

[15] S. Kierkegaard, Die Krankheit
zum Tode, Munique 1976, p.99.

[16] R. SPAEMANN, Felicidad y
benevolencia, Madrid 1991, p.273.



[17] Mas há também um não querer
ver,uma cegueira voluntária. Cf. D.
von HILDEBRAND, Sittlichkeit und
ethische Werterkenntnis. Eine
Untersuchung über ethische
Strukturprobleme, Vallendar 31982,
p.49.

[18] Cf. V. JANKÉLÉVITCH, El perdón,
Barcelona 1999, p.144.

[19] A. CENCINI, Vivir en paz, Bilbao
1997, p.96.

[20] Cf. TOMÁS DE AQUINO, Summa
theologiae I-II, q.22.

Jutta Burggraf

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/aprender-a-

perdoar/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/aprender-a-perdoar/
https://opusdei.org/pt-pt/article/aprender-a-perdoar/
https://opusdei.org/pt-pt/article/aprender-a-perdoar/

	Aprender a perdoar

