
opusdei.org

“Apoiado na graça,
tu podes!”

O trabalho corrente e a
Eucaristia são os temas centrais
da homilia do Prelado do Opus
Dei na Universidade de
Navarra, eco daquela que em
1967 pronunciou São
Josemaria.

01/11/2010

Estamos a assistir, no Campus da
Universidade de Navarra e em
circunstâncias semelhantes às de há
50 anos, ao acontecimento supremo
da História da humanidade: o



Sacrifício de Cristo, que se faz
presente de modo sacramental na
Eucaristia: oferecemo-lo à Trindade
Santíssima, em acção de graças, por
ocasião do quinquagésimo
aniversário da constituição da
Associação de Amigos e da
transformação do “Estudio General
de Navarra” em Universidade.
Admiremo-nos perante este
Santíssimo Mistério da Missa, pelo
qua o Senhor quis aproximar-se de
nós do modo mais íntimo,
oferecendo-nos a possibilidade de
participar na Sua própria Vida, com
vista a gozar da plenitude dessa
intimidade, para sempre, quando
cheguemos ao Seu encontro
definitivo.

O ambiente envolvente desta
celebração é o mesmo em que São
Josemaria, Fundador do Opus Dei e
primeiro Grande Chanceler desta
Universidade,celebrou a Sagrada
Eucaristia, em 1967. Não me deterei

https://www.unav.es/servicio/opusdei/1967-2
https://www.unav.es/servicio/opusdei/1967-2


nos detalhes externos de então, que –
comentados naquela homilia – tanto
ajudaram quem se encontrava
presente, mas servir-me-ei, sim, do
texto que, de pé junto ao altar, este
santo sacerdote pronunciou.

O eco das suas palavras continua a
ressoar em muitíssimas almas;
serviram e servem para que
inumeráveis cristãos tenham levado
mais a sério a sua resposta ao Amor
da Trindade, conscientes de que a
nossa existência há-de girar, em
unidade de vida, à volta do Sacrifício
de Jesus Cristo, no qual o Amor
infinito de Deus se derrama sobre a
humanidade.

São Josemaria fez-nos considerar
novamente – pois a sua pregação
começou em 1928 – que a vida cristã,
a de cada dia, tem que se
desenvolver, nas circunstâncias mais
diversas, com referência à Eucaristia.
Mostrou-nos que, se queremos –



porque a graça de Deus nunca nos
falta – o mistério eucarístico dá
forma e alento ao verdadeiro
percurso do nosso caminhar
quotidiano.

Precisou então, com agradecimento e
convicção, que «o sacrifício
sacramental do Corpo e do Sangue
do Senhor (...) reúne em si todos os
Mistérios do Cristianismo»(1). Quer
dizer, insistia que não só esses dons
se dirigem a nós, mas que entramos
em pleno nos mistérios de Deus, para
engrandecer toda a nossa vida, com
um encontro no qual a plenitude de
Deus se nos entrega, tanto no
extraordinário como no corrente, no
próprio desenvolvimento da vida do
dia a dia.

Enchamo-nos de alegria e de sentido
de responsabilidade, porque é muito
certo que Deus nobiscum, Deus está
com cada um de nós; e que é Deus ad
salvandum, um Deus para nos salvar.



Quando isso acontece, podemos
descobrir a riqueza do Amor do
Senhor pelas Suas criaturas. Por isso,
São Josemaria insistiu em que a
possibilidade de elevar à ordem
sobrenatural até o mais material, nos
fica patente porque Deus quis
utilizar o pão e o vinho, fruto da
terra e da mão do homem, para que
se transformem no Corpo e no
Sangue do próprio Jesus Cristo,
perfeito Deus e perfeito Homem, pois
tomou a nossa natureza, com todas
as suas características, excepto o
pecado, para levar a cabo a nossa
salvação.

O primeiro Grande Chanceler da
Universidade animou-nos – fá-lo
agora do Céu – a que, como
consequência de uma profunda vida
eucarística, essencialmente
eucarística, e conhecendo que o
próprio Deus feito homem decidiu
percorrer os nossos caminhos,
saibamos descobrir o quid divinum



que se encerra em todas as
circunstâncias e ocupações, mesmo
aquelas que parecem mais materiais.
Seremos mais plenamente homens,
mais plenamente mulheres na
medida em que queiramos e
permitamos que o Corpo e o Sangue
de Cristo nos alimentem e nos
embriaguem de modo que a nossa
vida seja uma continuação da Sua
Vida; podemos consegui-lo sempre,
se O olhamos mais, se convivemos
mais com Ele, se O amamos mais!

Tenhamos muito presente que, como
São Josemaria nos convidou, temos
de nos ater «sobriamente, à
realidade mais material e imediata
que é onde Nosso Senhor está»(2),
quer dizer, ao nosso viver diário.
Este santo sacerdote que, ao longo do
seu caminhar terreno, não cessou de
querer ver com os olhos de Cristo, 
Domine, ut videam; e de actuar em
Cristo e por Cristo, Domine, ut sit; nos
exorta a dar transcendência divina à



nossa jornada quotidiana. E,
precisamente por isso, não se cansou
de aconselhar e repetir que os que se
sabem filhos de Deus, têm de “fazer
de cada dia uma Missa”, já que este
grande Mistério, o próprio Santo
Sacrifício do Calvário, atou
definitivamente o Céu e a terra. Sim,
queridos irmãos e irmãs, quando
olhamos com Cristo, quando
actuamos em Cristo e por Cristo,
quando vivemos a Missa oferecemo-
nos com Ele a Deus Pai, pelo Espírito
Santo «unindo-nos à Suas
intenções, em nome também de
todas as criaturas»(3).

Toca-nos profundamente a certeza
de que, apesar da nossa pequenez, da
nossa debilidade pessoal, a nossa
existência adquire uma grande
dimensão, se a gastamos com Jesus
Cristo. Deus, mediante a Eucaristia,
faz-nos Igreja, Corpo do próprio
Senhor e coloca-nos na Sua barca
para que naveguemos



coerentemente por todas as águas da
sociedade, anunciando que Deus
chama todos à santidade. O
caminhar de cada um neste nosso
mundo – que Deus ama
apaixonadamente, a ponto de nos
entregar o Seu Filho – está unido à
Eucaristia, já que a força que dimana
do Corpo e do Sangue de Jesus nos
capacita para tornar divinos todos os
caminhos da terra, dando realidade
àquelas palavras de São Josemaria: 
«Quando um cristão realiza com
amor a mais intranscendente das
acções diárias, ela transborda da
transcendência de Deus»(4). Se nos
decidimos a empreender este
caminho, por vezes estreito e duro,
saberemos acolher com alegria –
talvez engolindo as lágrimas, o peso
da dor, quando cheguem a doença, as
sequelas da pobreza, da
incompreensão, até dos bons, porque
descobriremos, não um
determinismo desapiedado, mas a
mão amorosa do nosso Pai do Céu,



que nos abençoa com a exigência
amável da Cruz.

A eficácia infinita da Santa Cruz é-
nos comunicada pelo Senhor, de
modo especial no Sacramento da
Eucaristia, «a acção mais sagrada e
transcendente que o homem, por
graça de Deus, pode realizar nesta
vida»(5). A santificação de cada
momento – resposta à confiança de
Deus, que nos entrega cinco, dois
talentos é sempre serviço ao Reino de
Cristo de que a Igreja – governada
pelo Papa e pelos Bispos em
comunhão com Ele – é «germe e
princípio»(6), e da qual nós somos
parte. Por isso, este sacerdote, servo
bom e fiel, repetiu-nos com grande
constância e fortaleza: todos, cada
uma, cada um, somos – é – Igreja e
temos que fazer a Igreja descobrindo
que o trabalho, a vida em família, o
repouso, tudo é “meio e a ocasião do
nosso encontro com Cristo”(7).



Nessa luta santa para secundar o
querer de Deus, já desde muito
jovem, São Josemaria fomentou na
sua alma – e aconselhava-o aos
outros – o recurso ao Paráclito, que
tem uma estreita relação com a Cruz
e, portanto, com a Eucaristia.
Expressava-o com palavras simples e
profundas, ao considerar que «o
Espírito Santo é fruto da Cruz»(8) e
que, depois da recepção da Sagrada
Comunhão, “quando desaparecem
as espécies, fica o Espírito Santo”.
Esta presença íntima de Deus em nós
há-de impulsionar-nos a levar mais a
sério a santificação de cada dia.

É verdade: a tarefa é árdua, exige
esforço constante. Mas repetirei a
cada um com São Josemaria: 
apoiado na graça, tu podes!
Exortava-nos assim, porque palpitou
sempre no seu coração uma
realidade maravilhosa: cada homem
foi criado à imagem e semelhança de
Deus e foi chamado a participar da



intimidade divina como filho de Deus
Pai, em Cristo, pelo Espírito Santo. Ao
dispô-lo assim, confia-nos o encargo
de colaborar com Ele na salvação
deste mundo. Chegava também a
esta conclusão ao estar consciente –
na sua profunda humildade – de que
tinha que fazer o Opus Dei, quando
não contava com nenhum meio
humano, apenas com a sua
juventude e, sobretudo, com a graça
de Deus. Com essa perspectiva, bem
convencido da sua pequenez, não
cessava de nos repetir que todos
podemos ser capazes de regenerar o
mundo, de converter a terra, a
humanidade, se cumprimos a fundo
o nosso dever.

Alegra-me referir outra afirmação de
São Josemaria, que pregou
repetidamente, com valentia e
clareza, para que ninguém se
sentisse excluído deste dever.
Assegurou sem temor de se
equivocar, quebrando esquemas dos



tempos em que começou a Obra, que
o matrimónio é caminho vocacional.
E na homilia que hoje recordamos
insistiu: «O amor que conduz ao
matrimónio e à família, pode ser
um caminho divino, vocacional,
maravilhoso, meio para uma
completa dedicação ao nosso
Deus»(9). E salta à vista – como
pormenorizou noutra ocasião – que,
para santificar o caminho
matrimonial, não é suficiente o amor
humano; são precisas as virtudes
teologais.

Ao dirigir-me agora expressamente
aos Amigos da Universidade de
Navarra, recolho outras palavras
desse encontro nesteCampus, que
comemoramos: «Sois parte de um
povo que sabe estar comprometido
no progresso da sociedade a que
pertence. O vosso alento cordial, a
vossa oração, o vosso sacrifício e a
vossa contribuição material não
seguem os caminhos de um



confessionalismo católico; ao
prestardes a vossa cooperação sois
testemunho claro de uma recta
consciência cívica, preocupada
pelo bem comum temporal;
testemunhais que uma
Universidade pode nascer das
energias do povo e ser sustentada
pelo povo»(10).

Agradeço-vos de todo o coração a
vossa ajuda à Universidade de
Navarra e abençoo os vossos esforços
para que sejam cada dia mais
eficazes. Recordo-vos, ao mesmo
tempo, que as vossas actividades, em
cada jornada, hão-de procurar, muito
especialmente, a santidade, também
a das pessoas com que vos
relacionais. Para vos mostrar a
grandeza da vossa tarefa e vos
confirmar na importância do vosso
papel, mencionarei umas palavras
que escutei frequentemente dos
lábios de São Josemaria desde que o
conheci em 1948 e que também aqui



pronunciou: «A vocação cristã
consiste em fazer poesia heróica
da prosa de cada dia. Na linha do
horizonte, meus filhos, parecem
unir-se o Céu e a terra. Mas não,
onde se juntam de verdade é nos
vossos corações quando viveis
santamente a vida de cada
dia…»(11) 

Por isso, um cristão, um homem de
Cristo, um homem de Eucaristia, não
se conforma com trabalhar bem, com
rectidão; também assim se
comportam milhões de pessoas que
não convivem ou não conhecem a
Deus. A vida profissional e familiar
das mulheres e dos homens que se
sabem enxertados em Cristo pelo
Baptismo e que se alimentam da
Eucaristia, procuram converter a sua
ocupação em instrumento de
santificação, de amor e de serviço ao
Céu e à terra. Salienta-o a oração
colecta, dirigida a Deus Pai, que
rezámos, pedindo a intercessão e o



exemplo de São Josemaria: “Que no
exercício do trabalho corrente nos
configuremos ao Teu Filho Jesus
Cristo e sirvamos com amor
ardente a obra da Redenção”.

Pouco depois, na leitura do
Evangelho, escutámos o relato da
primeira pesca milagrosa. Uma cena
repetidamente meditada pelo
Fundador do Opus Dei. Aí descobria
como o Mestre deseja contar com os
homens de todos os tempos que
anseiam segui-l’O.

São Lucas detém-se, como escutámos,
num detalhe aparentemente
marginal. Os pescadores, depois
discípulos, estão a lavar e a
remendar as redes, depois de uma
noite de pesca em vão. Redes que
simbolizam o trabalho profissional,
familiar, com que se serve e se
constrói a sociedade. Mas,
obedecendo a Cristo com lealdade,
escutando-O no desempenho dos



diferentes trabalhos, as redes
convertem-se em instrumento para
levar as almas a Deus, aos
sacramentos.

Santifiquemos o trabalho, acabando-
o bem, sabendo que, a partir da vida
pública, da cátedra, do bloco
operatório, dos trabalhos manuais,
do lar chegaremos muito longe,
dando cumprimento à indicação de
Jesus: duc in altum! levai até aos
confins da terra a rede de salvação.
Como aos primeiros cristãos, não
deve travar o ambiente, o
secularismo, o materialismo prático,
embora para nós sejam ambientes
estranhos, agressivos e mesmo
hostis. Cheios de optimismo, já que
possuímos a Verdade de Cristo, a
única, meditemos a consideração que
nos oferece São Josemaria: «Todos os
mares deste mundo são nossos, e lá
onde a pesca é mais difícil é
também mais necessária»(12).



Ao encontrar Cristo ao longo do dia,
ao conviver com Ele no meio dos afãs
dos homens nossos irmãos,
exercitemo-nos na fé. Fé no amor de
Deus por nós; fé na Sua Providência;
fé na força da Sua mensagem; fé em
que nos prometeu que permanecerá
connosco até ao fim dos tempos; fé 
«finalmente – como acrescentava o
primeiro Grande Chanceler desta
Universidade – para
demonstrarmos ao mundo que
tudo isto não são apenas
cerimónias e palavras, mas uma
realidade divina, ao
apresentarmos aos homens o
testemunho de uma vida corrente
santificada»(13).

Antes de concluir, quero agradecer
de todo o coração a presença de
todas as Excelentíssimas e
Ilustríssimas autoridades. A minha
gratidão vai também para o
queridíssimo povo de Navarra e para
os seus dignos representantes,



consciente do apoio material e moral
oferecido à Universidade desde a
constituição do “Estudio General”,
em 1952, elevado pela Santa Sé ao
nível de Universidade há 50 anos.
Penso igualmente que esta nobre
região, tão rica em história e em
tradições de serviço à Igreja e à
sociedade civil, reconhece com
gratidão quanto esta Universidade
fez e faz por Navarra, como deixou
patente a Comunidade Foral ao
conceder a sua Medalha de Ouro à
Universidade, anos atrás. Graças à
formação que esta Alma Mater
disponibiliza a estudantes de muitos
países e ao seu reconhecido prestígio
internacional em campos tão
importantes como a Medicina, as
Letras, o Direito, as Ciências
empresariais ou a Engenharia
industrial e as Faculdades
eclesiásticas, para citar só algumas
das suas áreas, o nome de Navarra é
cada vez mais conhecido e apreciado



em Espanha e além fronteiras, em
nações dos cinco continentes.

Sinto o grato dever de agradecer, por
justiça e sincero afecto, o apoio que,
desde o primeiro momento, a
Conferência Episcopal espanhola
demonstrou a esta Universidade; o
meu reconhecimento mais profundo
dirige-se também ao Excelentíssimo
Arcebispo de Pamplona, D. Francisco
Pérez González e aos seus imediatos
predecessores, com uma lembrança
especial para D. Enrique Delgado y
Gómez.

Ao recordar também o amor com
que São Josemaria mandou esculpir
a imagem de nossa Senhora do Amor
Formoso, para oferecer a esta
Universidade de Navarra, depois de
ter sido benzida pelo Servo de Deus,
Sua Santidade o Papa Paulo VI, quero
deixar nas mãos da Mãe de Jesus
Cristo e nossa Mãe, os vossos
trabalhos, as vossas intenções, as



vossas alegrias e as vossas penas.
Desde que passou pela mente do
nosso primeiro Grande Chanceler
este propósito de fazer a imagem,
não cessou de comentar que tinha o
desejo de que, guardados pelas mãos
de Santa Maria, que cuidaram do
próprio Deus feito Homem,
nascessem e se robustecessem os
amores nobres dos que trabalham e
estudam nesta Universidade e dos
habitantes de toda a Comunidade
Foral. Que Ela, Santa Maria, fomente
em nós um amor formoso, ou seja,
uma conduta limpa, generosa, recta,
que nos capacite para amar a
Santíssima Trindade e para amar e
servir todas as pessoas, no
matrimónio ou no celibato
apostólico, segundo o caminho
concreto com que Deus nos
abençoou a cada um. Assim seja.

-------------------------------------------------



1. São Josemaria, Homilia “Amar o
mundo apaixonadamente”, homilia
pronunciada em 8-X-1967, texto em 
Temas Actuais do Cristianismo, n.
113.

2. São Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo, n. 116.

3. Fórmula da consagração ao Amor
Misericordioso.

4. São Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo, n. 116.

5. São Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo, n. 113.

6. Concilio Vaticano II. Const. dogm. 
Lumen gentium, n. 15.

7. Cfr. São Josemaria, Temas Actuais
do Cristianismo, n. 114.

8. São Josemaria, Forja, n. 759.

9. São Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo, n. 121.



10. São Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo, n. 120.

11. São Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo, n. 116.

12. São Josemaria, Forja, n. 979.

13. São Josemaria, Temas Actuais do
Cristianismo, n. 123.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/apoiado-na-

graca-tu-podes/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/apoiado-na-graca-tu-podes/
https://opusdei.org/pt-pt/article/apoiado-na-graca-tu-podes/
https://opusdei.org/pt-pt/article/apoiado-na-graca-tu-podes/

	“Apoiado na graça, tu podes!”

