
opusdei.org

«Aperuit Illis»:
Domingo da Palavra
de Deus

Carta Apostólica sob forma de
"Motu Proprio" do Santo Padre
Francisco "Aperuit Illis" pela
qual se se institui o Domingo da
Palavra de Deus (terceiro
domingo do Tempo Comum).

30/09/2019

1. «ABRIU-LHES o entendimento para
compreenderem as Escrituras» (Lc
24, 45). Trata-se de um dos últimos
gestos realizados pelo Senhor



ressuscitado, antes da sua Ascensão.
Encontrando-se os discípulos
reunidos, Jesus aparece-lhes, parte o
pão com eles e abre-lhes o
entendimento à compreensão das
sagradas Escrituras. Revela àqueles
homens, temerosos e desiludidos, o
sentido do mistério pascal, ou seja,
que Ele, segundo os desígnios eternos
do Pai, devia sofrer a paixão e
ressuscitar dos mortos para oferecer
a conversão e o perdão dos pecados
(cf. Lc 24, 26.46-47); e promete o
Espírito Santo que lhes dará a força
para serem testemunhas deste
mistério de salvação (cf. Lc 24, 49).

A relação entre o Ressuscitado, a
comunidade dos crentes e a Sagrada
Escritura é extremamente vital para
a nossa identidade. Sem o Senhor
que nos introduz na
SagradaEscritura, é impossível
compreendê-la em profundidade;
mas é verdade também o contrário,
ou seja, que, sem a Sagrada Escritura,



permanecem indecifráveis os
acontecimentos da missão de Jesus e
da sua Igreja no mundo. Como
justamente escreve S. Jerónimo, «a
ignorância das Escrituras é
ignorância de Cristo» (Commentarii
in Isaiam, Prologus: PL 24, 17).

2. No termo do Jubileu Extraordinário
da Misericórdia, pedi que se pensasse
num «domingo dedicado
inteiramente à Palavra de Deus, para
compreender a riqueza inesgotável
que provém daquele diálogo
constante de Deus com o seu
povo» (Carta ap. Misericordia et
misera, 7). A dedicação dum domingo
do Ano Litúrgico particularmente à
Palavra de Deus permite, antes de
mais nada, fazer a Igreja reviver o
gesto do Ressuscitado que abre,
também para nós, o tesouro da sua
Palavra, para podermos ser no
mundo arautos desta riqueza
inexaurível. A propósito, voltam à
mente os ensinamentos de Santo

http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html


Efrém: «Quem poderá compreender,
Senhor, toda a riqueza duma só das
tuas palavras? Como o sedento que
bebe da fonte, muito mais é o que
perdemos do que o que tomamos. A
tua palavra apresenta muitos aspetos
diversos, como diversas são as
perspetivas daqueles que a estudam.
O Senhor pintou a sua palavra com
muitas belezas, para que aqueles que
a perscrutam possam contemplar
aquilo que preferirem. Escondeu na
sua palavra todos os tesouros, para
que cada um de nós se enriqueça em
qualquer dos pontos que
medita» (Comentários sobre o
Diatessaron, 1, 18).

Assim, com esta Carta, pretendo dar
resposta a muitos pedidos que me
chegaram da parte do povo de Deus
no sentido de se poder celebrar o 
Domingo da Palavra de Deus em toda
a Igreja e com unidade de intenções.
Já se tornou uma prática comum
viver certos momentos em que a



comunidade cristã se concentra
sobre o grande valor que a Palavra
de Deus ocupa na sua vida diária.
Nas diversas Igrejas locais, há uma
riqueza de iniciativas que torna a
Sagrada Escritura cada vez mais
acessível aos crentes para os fazerem
sentir-se agradecidos por tão grande
dom, comprometidos a vivê-lo no dia
a dia e responsáveis por testemunhá-
lo com coerência.

O Concílio Ecuménico Vaticano II deu
um grande impulso à redescoberta
da Palavra de Deus, com a
constituição dogmática Dei Verbum.
Das suas páginas que merecem ser
sempre meditadas e vividas,
emergem de forma clara a natureza
da Sagrada Escritura, a sua
transmissão de geração em geração
(cap. II), a sua inspiração divina (cap.
III) que abraça o Antigo e o Novo
Testamento (caps. IV e V) e a sua
importância para a vida da Igreja
(cap. VI). Para incrementar esta

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_po.htm
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html


doutrina, Bento XVI convocou em
2008 uma Assembleia do Sínodo dos
Bispos sobre o tema «A Palavra de
Deus na vida e na missão da Igreja»
e, depois dela, publicou a exortação
apostólica Verbum Domini, que
constitui um ensinamento
imprescindível para as nossas
comunidades[1]. Neste Documento,
aprofunda-se de modo particular o
caráter performativo da Palavra de
Deus, sobretudo quando, na ação
litúrgica, emerge o seu caráter
propriamente sacramental[2].

Por isso, é bom que não venha jamais
a faltar na vida do nosso povo esta
relação decisiva com a Palavra viva,
que o Senhor nunca Se cansa de
dirigir à sua Esposa, para que esta
possa crescer no amor e no
testemunho da fé.

3. Portanto estabeleço que o III
Domingo do Tempo Comum seja
dedicado à celebração, reflexão e

http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt.html
http://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_po.htm#XII_Assembl%C3%A9ia_Geral_Ordin%C3%A1ria_do_S%C3%ADnodo_dos_Bispos
http://www.vatican.va/roman_curia/synod/index_po.htm#XII_Assembl%C3%A9ia_Geral_Ordin%C3%A1ria_do_S%C3%ADnodo_dos_Bispos
http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20100930_verbum-domini.html


divulgação da Palavra de Deus. Este 
Domingo da Palavra de Deus colocar-
se-á, assim, num momento propício
daquele período do ano em que
somos convidados a reforçar os laços
com os judeus e a rezar pela unidade
dos cristãos. Não se trata de mera
coincidência temporal: a celebração
do Domingo da Palavra de Deus
expressa uma valência ecuménica,
porque a Sagrada Escritura indica, a
quantos se colocam à sua escuta, o
caminho a seguir para se chegar a
uma unidade autêntica e sólida.

As comunidades encontrarão a
forma de viver este Domingo como
um dia solene. Entretanto será
importante que, na celebração
eucarística, se possa entronizar o
texto sagrado, de modo a tornar
evidente aos olhos da assembleia o
valor normativo que possui a Palavra
de Deus. Neste Domingo, em
particular, será útil colocar em
evidência a sua proclamação e



adaptar a homilia para se pôr em
destaque o serviço que se presta à
Palavra do Senhor. Neste Domingo,
os Bispos poderão celebrar o rito do
Leitorado ou confiar um ministério
semelhante, a fim de chamar a
atenção para a importância da
proclamação da Palavra de Deus na
liturgia. De facto, é fundamental que
se faça todo o esforço possível no
sentido de preparar alguns fiéis para
serem verdadeiros anunciadores da
Palavra com uma preparação
adequada, tal como já acontece
habitualmente com os acólitos ou os
ministros extraordinários da
comunhão. Da mesma maneira, os
párocos poderão encontrar formas
de entregar a Bíblia, ou um dos seus
livros, a toda a assembleia, de modo
a fazer emergir a importância de
continuar na vida diária a leitura, o
aprofundamento e a oração com a
Sagrada Escritura, com particular
referência à lectio divina.



4. O regresso do povo de Israel à
pátria, depois do exílio de Babilónia,
foi assinalado de modo significativo
pela leitura do livro da Lei. A Bíblia
dá-nos uma comovente descrição
daquele momento, no livro de
Neemias. O povo está reunido em
Jerusalém, na praça da Porta das
Águas, a escutar a Lei. Aquele povo
dispersara-se com a deportação, mas
agora encontra-se reunido à volta da
Sagrada Escritura «como um só
homem» (Ne 8, 1). Durante a leitura
do Livro sagrado, o povo «escutava
com atenção» (Ne 8, 3), ciente de
encontrar naquela palavra o sentido
para os acontecimentos vividos. Em
reação à proclamação daquelas
palavras, brotou a comoção e o
pranto. Os levitas «liam, clara e
distintamente, o livro da Lei de Deus
e explicavam o seu sentido, de modo
que se pudesse compreender a
leitura. O governador Neemias,
Esdras, sacerdote e escriba, e os
levitas que instruíam o povo



disseram a toda a multidão: “Este é
um dia consagrado ao Senhor, vosso
Deus; não vos entristeçais nem
choreis”. Pois todo o povo chorava ao
ouvir as palavras da Lei. (…) “Não
vos entristeçais, porque a alegria do
Senhor é a vossa força”» (Ne 8,
8-9.10).

Estas palavras encerram uma grande
lição. A Bíblia não pode ser
património só de alguns e, menos
ainda, uma coletânea de livros para
poucos privilegiados. Pertence, antes
de mais nada, ao povo convocado
para a escutar e se reconhecer nesta
Palavra. Muitas vezes, surgem
tendências que procuram
monopolizar o texto sagrado,
desterrando-o para alguns círculos
ou grupos escolhidos. Não pode ser
assim. A Bíblia é o livro do povo do
Senhor que, escutando-a, passa da
dispersão e divisão à unidade. A
Palavra de Deus une os crentes e faz
deles um só povo.



5. Nesta unidade gerada pela escuta,
primariamente os Pastores têm a
grande responsabilidade de explicar
e fazer compreender a todos a
Sagrada Escritura. Uma vez que é o
livro do povo, todos os que têm a
vocação de ser ministros da Palavra
devem sentir fortemente a exigência
de a tornar acessível à sua
comunidade.

De modo particular, a homilia
desempenha uma função totalmente
peculiar, porque possui «um caráter
quase sacramental» (Francisco,
Exort. ap. Evangelii gaudium, 142).
Introduzir profundamente na
Palavra de Deus, com uma linguagem
simples e adaptada a quem escuta,
requer do sacerdote que faça
descobrir também «a beleza das
imagens que o Senhor utilizava para
incentivar a prática do bem» (Ibid.,
142). Trata-se duma oportunidade
pastoral a não perder!

http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Palavras_que_abrasam_os_cora%C3%A7%C3%B5es
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Palavras_que_abrasam_os_cora%C3%A7%C3%B5es


Com efeito, para muitos dos nossos
fiéis, esta é a única ocasião que têm
para captar a beleza da Palavra de
Deus e a ver referida à sua vida
diária. Por isso, é preciso dedicar
tempo conveniente à preparação da
homilia. Não se pode improvisar o
comentário às leituras sagradas.
Sobretudo a nós, pregadores, pede-se
o esforço de não nos alongarmos
desmesuradamente com homilias
enfatuadas ou sobre assuntos não
atinentes. Se nos detivermos a
meditar e rezar sobre o texto
sagrado, então seremos capazes de
falar com o coração para chegar ao
coração das pessoas que escutam, de
modo a expressar o essencial que é
recebido e produz fruto. Nunca nos
cansemos de dedicar tempo e oração
à Sagrada Escritura, para que seja
acolhida, «não como palavra de
homens, mas como ela é realmente,
palavra de Deus» (1 Ts 2, 13).



É bom também que os catequistas,
atendendo ao ministério que
desempenham de ajudar a crescer na
fé, sintam a urgência de se renovar
através da familiaridade e estudo das
sagradas Escrituras, que lhes
consintam promover um verdadeiro
diálogo entre aqueles que os escutam
e a Palavra de Deus.

6. Antes de ir ter com os discípulos,
que estavam fechados em casa, e de
lhes abrir a mente ao entendimento
da Sagrada Escritura (cf. Lc 24,
44-45), o Ressuscitado aparece a dois
deles no caminho que vai de
Jerusalém a Emaús (cf. Lc 24, 13-35).
Na sua narração, o evangelista Lucas
faz notar que se verificou no próprio
dia da Ressurreição, ou seja, no
domingo. Aqueles dois discípulos
conversavam sobre os recentes
acontecimentos da paixão e morte de
Jesus. O seu caminho é marcado pela
tristeza e a desilusão, devido ao
trágico fim de Jesus. Esperaram n’Ele



como Messias libertador, e agora
embatem no escândalo do
Crucificado. Discretamente, o
Ressuscitado em pessoa aproxima-Se
e caminha com os discípulos, mas
eles não O reconhecem (cf. Lc 24, 16).
Ao longo do caminho, o Senhor
interpela-os, dando-Se conta de que
não compreenderam o sentido da
sua paixão e morte; chama-lhes
«homens sem inteligência e lentos de
espírito» (Lc 24, 25) e, «começando
por Moisés e seguindo por todos os
Profetas, explicou-lhes, em todas as
Escrituras, tudo o que Lhe dizia
respeito» (Lc 24, 27). Cristo é o
primeiro exegeta! Não só as
Escrituras antigas tinham predito
aquilo que Jesus havia de realizar,
mas Ele próprio quis ser fiel àquela
Palavra para tornar evidente a única
história da salvação, que n’Ele
encontra a sua realização.

7. Por isso a Bíblia, enquanto
Escritura Sagrada,fala de Cristo e



anuncia-O como Aquele que deve
passar pelo sofrimento para entrar
na glória (cf. Lc 24,26). E d’Ele falam
não só uma parte, mas todas as
Escrituras. Sem estas, são
indecifráveis a sua morte e
ressurreição. Por isso, uma das mais
antigas confissões de fé sublinha que
Cristo «morreu pelos nossos pecados,
segundo as Escrituras; foi sepultado e
ressuscitou ao terceiro dia, segundo
as Escrituras, e apareceu a Cefas»(1
Cor 15, 3-5). Uma vez que as
Escrituras falam de Cristo,
consentem acreditar que a sua morte
e ressurreição não pertencem à
mitologia mas à história, e
encontram-se no centro da fé dos
seus discípulos.

É profundo o vínculo entre a Sagrada
Escritura e a fé dos crentes. Sabendo
que a fé vem da escuta, e a escuta
centra-se na Palavra de Cristo (cf. Rm
10, 17), daí se vê a urgência e a
importância que os crentes devem



dar à escuta da Palavra do Senhor,
tanto na ação litúrgica, como na
oração e reflexão pessoais.

8. A «viagem» do Ressuscitado com
os discípulos de Emaús conclui com a
ceia. O misterioso Viandante acede
ao pedido insistente que os dois Lhe
dirigem: «Fica connosco, pois a noite
vai caindo e o dia já está no
ocaso» (Lc 24, 29). Sentam-se à mesa;
Jesus toma o pão, pronuncia a
bênção, parte-o e dá-o a eles. Naquele
momento, abrem-se-lhes os olhos e
reconhecem-No (cf. Lc 24, 31).

A partir desta cena, compreendemos
como seja indivisível a relação entre
a Sagrada Escritura e a Eucaristia. O
Concílio Vaticano II ensina: «A Igreja
venerou sempre as divinas Escrituras
como venera o próprio Corpo do
Senhor, não deixando jamais,
sobretudo na sagrada Liturgia, de
tomar e distribuir aos fiéis o pão da
vida, quer da mesa da palavra de



Deus quer da do Corpo de
Cristo» (Dei Verbum, 21).

A frequência assídua da Sagrada
Escritura e a celebração da Eucaristia
tornam possível o reconhecimento
entre pessoas que são parte umas das
outras. Como cristãos, somos um só
povo que caminha na história,
fortalecido pela presença no meio de
nós do Senhor que nos fala e
alimenta. O dia dedicado à Bíblia
pretende ser, não «uma vez no ano»,
mas uma vez por todo o ano, porque
temos urgente necessidade de nos
tornar familiares e íntimos da
Sagrada Escritura e do Ressuscitado,
que não cessa de partir a Palavra e o
Pão na comunidade dos crentes. Para
tal, precisamos de entrar em
confidência assídua com a Sagrada
Escritura; caso contrário, o coração
fica frio e os olhos permanecem
fechados, atingidos, como somos, por
inumeráveis formas de cegueira.

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html


Sagrada Escritura e Sacramentos são
inseparáveis entre si. Quando os
Sacramentos são introduzidos e
iluminados pela Palavra,
manifestam-se mais claramente
como a meta dum caminho onde o
próprio Cristo abre a mente e o
coração ao reconhecimento da sua
ação salvífica. Neste contexto, é
preciso não esquecer um
ensinamento que vem do livro do
Apocalipse; lá se ensina que o Senhor
está à porta e bate. Se uma pessoa
ouvir a sua voz e Lhe abrir a porta,
Ele entra para cear junto com ela (cf.
3, 20). Cristo Jesus bate à nossa porta
através da Sagrada Escritura; se
ouvirmos e abrirmos a porta da
mente e do coração, então Ele entra
na nossa vida e permanece connosco.

9. Na II Carta a Timóteo, que de certa
forma constitui o testamento
espiritual de Paulo, este recomenda
ao seu fiel colaborador que frequente
assiduamente a Sagrada Escritura. O



Apóstolo está convencido de que
«toda a Escritura é inspirada por
Deus e adequada para ensinar,
refutar, corrigir e educar na
justiça» (3, 16). Esta recomendação
de Paulo a Timóteo constitui uma
base sobre a qual a constituição
conciliar Dei Verbum aborda o
grande tema da inspiração da
Sagrada Escritura, base essa donde
emergem particularmente a 
finalidade salvífica, a dimensão
espiritual e o princípio da encarnação
para a Sagrada Escritura.

Apelando-se, antes de mais nada, à
recomendação de Paulo a Timóteo, a 
Dei Verbum sublinha que «os livros
da Escritura ensinam com certeza,
fielmente e sem erro a verdade que
Deus, para nossa salvação, quis que
fosse consignada nas sagradas
Escrituras» (n. 11). Porque estas
instruem tendo em vista a salvação
pela fé em Cristo (cf. 2 Tm 3, 15), as
verdades nelas contidas servem para

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html


a nossa salvação. A Bíblia não é uma
coletânea de livros de história nem
de crónicas, mas está orientada
completamente para a salvação
integral da pessoa. A inegável
radicação histórica dos livros
contidos no texto sagrado não deve
fazer esquecer esta finalidade
primordial: a nossa salvação. Tudo
está orientado para esta finalidade
inscritana própria natureza da
Bíblia,composta como história de
salvação na qual Deus fala e age para
ir ao encontro de todos os homens e
salvá-los do mal e da morte.

Para alcançar esta finalidade
salvífica, a Sagrada Escritura, sob a
ação do Espírito Santo, transforma
em Palavra de Deus a palavra dos
homens escrita à maneira humana
(cf. Dei Verbum, 12). O papel do
Espírito Santo na Sagrada Escritura é
fundamental. Sem a sua ação, estaria
sempre iminente o risco de ficarmos
fechados apenas no texto escrito,

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html


facilitando uma interpretação
fundamentalista, da qual é
necessário manter-se longe para não
trair o caráter inspirado, dinâmico e
espiritual que o texto possui. Como
recorda o Apóstolo, «a letra mata,
enquanto o Espírito dá a vida» (2 Cor
3, 6). Por conseguinte, o Espírito
Santo transforma a Sagrada Escritura
em Palavra viva de Deus, vivida e
transmitida na fé do seu povo santo.

10. A ação do Espírito Santonão diz
respeito apenas à formação da
Sagrada Escritura, mas atua também
naqueles que se colocam à escuta da
Palavra de Deus. É importante a
afirmação dos padres conciliares,
segundo a qual a Sagrada Escritura
deve ser «lida e interpretada com o
mesmo Espírito com que foi
escrita» (Dei Verbum, 12). Com Jesus
Cristo, a revelação de Deus alcança a
sua realização e plenitude; e, todavia,
o Espírito Santo continua a sua ação.
De facto, seria redutivo limitar a ação

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html


do Espírito Santo apenas à natureza
divinamente inspirada da Sagrada
Escritura e aos seus diversos autores.
Por isso, é necessário ter confiança
na ação do Espírito Santo que
continua a realizar uma sua peculiar
forma de inspiração, quando a Igreja
ensina a Sagrada Escritura, quando o
Magistério a interpreta de forma
autêntica (cf. ibid., 10) e quando cada
crente faz dela a sua norma
espiritual. Neste sentido, podemos
compreender as palavras ditas por
Jesus aos discípulos, depois que estes
Lhe asseveraram ter compreendido o
significado das suas parábolas: «Todo
o doutor da lei instruído acerca do
Reino do Céu é semelhante a um pai
de família, que tira coisas novas e
velhas do seu tesouro» (Mt 13, 52).

11. Por fim, a Dei Verbum especifica
que «as palavras de Deus, expressas
por línguas humanas, tornaram-se
intimamente semelhantes à
linguagem humana, como outrora o

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html


Verbo do eterno Pai Se assemelhou
aos homens, tomando a carne da
fraqueza humana» (n. 13). Isto
equivale a dizer que a encarnação do
Verbo de Deus dá forma e sentido à
relação entre a Palavra de Deus e a
linguagem humana, com as suas
condições históricas e culturais. É
neste evento que ganha forma a
Tradição, também ela Palavra de
Deus (cf. ibid., 9). Muitas vezes corre-
se o risco de separar Sagrada
Escritura e Tradição, sem
compreender que elas, juntas,
constituem a única fonte da
Revelação. O caráter escrito da
primeira, nada tira ao facto de ela ser
plenamente palavra viva; assim
como a Tradição viva da Igreja, que
no decurso dos séculos a transmite
incessantemente de geração em
geração, possui aquele livro sagrado
como a «regra suprema da fé» (Ibid.,
21). Além disso, antes de se tornar
um texto escrito, a Palavra de Deus
foi transmitida oralmente e mantida

http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html
http://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html


viva pela fé dum povo que a
reconhecia como sua história e
princípio de identidade no meio de
tantos outros povos. Por isso, a fé
bíblica funda-se sobre a Palavra viva,
não sobre um livro.

12. Quando a Sagrada Escritura é lida
com o mesmo Espírito com que foi
escrita, permanece sempre nova. O
Antigo Testamento nunca é velho,
uma vez que é parte do Novo, pois
tudo é transformado pelo único
Espírito que o inspira. O texto
sagrado inteiro possui uma função
profética: esta não diz respeito ao
futuro, mas ao hoje de quem se
alimenta desta Palavra. Afirma-o
claramente o próprio Jesus, no início
do seu ministério: «Cumpriu-se hoje
esta passagem da Escritura, que
acabais de ouvir» (Lc 4, 21). Quem se
alimenta dia a dia da Palavra de
Deus torna-se, como Jesus,
contemporâneo das pessoas que
encontra; não se sente tentado a cair



em nostalgias estéreis do passado,
nem em utopias desencarnadas
relativas ao futuro.

A Sagrada Escritura desempenha a
sua ação profética, antes de mais
nada, em relação a quem a escuta,
provocando-lhe doçura e amargura.
Vêm à mente as palavras do profeta
Ezequiel, quando, convidado pelo
Senhor a comer o rolo do livro,
confessa: «Ele foi, na minha boca,
doce como o mel» (3, 3). Também o
evangelista João revive, na ilha de
Patmos, a mesma experiência de
Ezequiel de comer o livro, mas
acrescenta algo de mais específico:
«Na minha boca era doce como o
mel; mas, depois de o comer, as
minhas entranhas encheram-se de
amargura» (Ap 10, 10).

A doçura da Palavra de Deus impele-
nos a comunicá-la a quantos
encontramos na nossa vida,
expressando a certeza da esperança



que ela contém (cf. 1 Ped 3, 15-16).
Entretanto a amargura apresenta-se,
muitas vezes, no facto de verificar
como se torna difícil para nós termos
de a viver com coerência, ou de
constatar sensivelmente que é
rejeitada, porque não se considera
válida para dar sentido à vida. Por
isso, é necessário que nunca nos
abeiremos da Palavra de Deus por
mero hábito, mas nos alimentemos
dela para descobrir e viver em
profundidade a nossa relação com
Deus e com os irmãos.

13. Outra provocação que nos vem
da Sagrada Escritura tem a ver com a
caridade. A Palavra de Deus apela
constantemente para o amor
misericordioso do Pai, que pede a
seus filhos para viverem na caridade.
A vida de Jesus é a expressão plena e
perfeita deste amor divino, que nada
guarda para si, mas a todos se
oferece sem reservas. Na parábola do
pobre Lázaro, encontramos uma



indicação preciosa. Depois da morte
de Lázaro e do rico, este vê o pobre
no seio de Abraão e pede para Lázaro
ser enviado a casa dos seus irmãos a
fim de os advertir sobre a vivência
do amor do próximo para evitar que
venham sofrer os mesmos tormentos
dele. A resposta de Abraão é incisiva:
«Têm Moisés e os Profetas; que os
oiçam!» (Lc 16, 29). Escutar as
sagradas Escrituras para praticar a
misericórdia: este é um grande
desafio lançado à nossa vida. A
Palavra de Deus é capaz de abrir os
nossos olhos, permitindo-nos sair do
individualismo que leva à asfixia e à
esterilidade enquanto abre a estrada
da partilha e da solidariedade.

14. Um dos episódios mais
significativos desta relação entre
Jesus e os discípulos é a
Transfiguração. Acompanhado por
Pedro, Tiago e João, Jesus sobe ao
monte para rezar. Os evangelistas
lembram como se tornaram



resplandecentes o rosto e as vestes
de Jesus, enquanto dois homens
conversavam com Ele: Moisés e Elias,
que personificam respetivamente a
Lei e os Profetas, isto é, as sagradas
Escrituras. A reação de Pedro a tal
visão transborda de jubilosa
maravilha: «Mestre, é bom estarmos
aqui. Façamos três tendas: uma para
Ti, uma para Moisés e outra para
Elias» (Lc 9, 33). Naquele momento,
uma nuvem cobre-os com a sua
sombra, e o medo apodera-se dos
discípulos.

A Transfiguração faz pensar na Festa
dos Tabernáculos, quando Esdras e
Neemias liam o texto sagrado ao
povo, depois do regresso do exílio. Ao
mesmo tempo, antecipa a glória de
Jesus como preparação para o
escândalo da paixão; glória divina
que é evocada também pela nuvem
que envolve os discípulos, símbolo da
presença do Senhor. Esta
Transfiguração é semelhante à da



Sagrada Escritura, que se transcende
a si mesma, quando alimenta a vida
dos crentes. Como nos recorda a 
Verbum Domini, «para se recuperar a
articulação entre os diversos sentidos
da Escritura, torna-se decisivo
identificar a passagem entre letra e
espírito. Não se trata duma passagem
automática e espontânea; antes, é
preciso transcender a letra» (n. 38).

15. No caminho da receção da
Palavra de Deus, acompanha-nos a
Mãe do Senhor, reconhecida como
bem-aventurada por ter acreditado
no cumprimento daquilo que Lhe
dissera o Senhor (cf. Lc 1, 45). A bem-
aventurança de Maria antecede todas
as bem-aventuranças pronunciadas
por Jesus para os pobres, os aflitos, os
mansos, os pacificadores e os que são
perseguidos, porque é condição
necessária para qualquer outra bem-
aventurança. Nenhum pobre é bem-
aventurado por ser pobre; mas passa
a sê-lo, se, como Maria, acreditar no

http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20100930_verbum-domini.html


cumprimento da Palavra de Deus.
Lembra-o um grande discípulo e
mestre da Sagrada Escritura, Santo
Agostinho: «Uma pessoa do meio da
multidão, cheia de entusiasmo,
exclamou: “Bem-aventurado o ventre
que Te trouxe”. E Ele: “Mais felizes
são os que ouvem a palavra de Deus
e a guardam”. Como que a dizer:
também a minha mãe, a quem tu
chamas bem-aventurada, é bem-
aventurada justamente porque
guarda a palavra de Deus, não
porque n’Ela o Verbo Se fez carne e
habitou entre nós, mas porque
guarda o próprio Verbo de Deus por
meio do Qual foi feita, e que n’Ela Se
fez carne» (Sobre o Evangelho de São
João, 10, 3).

Possa o domingo dedicado à Palavra
fazer crescer no povo de Deus uma
religiosa e assídua familiaridade com
as sagradas Escrituras, tal como
ensinava o autor sagrado já nos
tempos antigos: esta palavra «está



muito perto de ti, na tua boca e no
teu coração, para a praticares» (Dt
30, 14).

Roma, em São João de Latrão, no dia
30 de setembro de 2019, Memória
litúrgica de São Jerónimo e início do
1600º aniversário da sua morte.

Francisco

[1] cf. AAS 102 (2010), 692-787.

[2] «Assim é possível compreender a
sacramentalidade da Palavra através
da analogia com a presença real de
Cristo sob as espécies do pão e do
vinho consagrados. Aproximando-
nos do altar e participando no
banquete eucarístico, comungamos
realmente o corpo e o sangue de
Cristo. A proclamação da Palavra de
Deus na celebração comporta
reconhecer que é o próprio Cristo
que Se faz presente e Se dirige a nós
para ser acolhido» (Verbum Domini,
56).

http://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20100930_verbum-domini.html


© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/aperuit-illis-

domingo-da-palavra-de-deus/
(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/aperuit-illis-domingo-da-palavra-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/aperuit-illis-domingo-da-palavra-de-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/aperuit-illis-domingo-da-palavra-de-deus/

	«Aperuit Illis»: Domingo da Palavra de Deus

