
opusdei.org

Amar o mundo
apaixonadamente
(voz de São
Josemaria)

Homilia “Amar o mundo
apaixonadamente”. Nesta
homilia o santo fundador do
Opus Dei resume o Espírito que
difundiu desde 1928.

05/10/2019

Homilia “Amar o mundo
apaixonadamente” (in 'Entrevistas a
São Josemaria’, n. 113). Nesta
homilia, pronunciada no campus da 

https://escriva.org/pt-pt/conversaciones/amar-o-mundo-apaixonadamente/
https://escriva.org/pt-pt/conversaciones/amar-o-mundo-apaixonadamente/
https://escriva.org/pt-pt/conversaciones/amar-o-mundo-apaixonadamente/
https://escriva.org/pt-pt/conversaciones/amar-o-mundo-apaixonadamente/


Universidade de Navarra em 8 de
outubro de 1967 o santo fundador do
Opus Dei resume o Espírito que
difundiu desde 1928.

Acabais de ouvir a leitura solene dos
dois textos da Sagrada Escritura
correspondentes à Missa do XXI
Domingo depois de Pentecostes.
Tendo ouvido a palavra de Deus, já
estais situados no âmbito em que se
hão-de mover as palavras que agora
vos dirijo: palavras de sacerdote,
pronunciadas perante uma grande
família de filhos de Deus na sua
Santa Igreja. Palavras, pois, que
desejam ser sobrenaturais,
pregoeiras da grandeza de Deus e das
suas misericórdias para com os
homens; palavras que vos
disponham para a impressionante

https://www.unav.edu/


Eucaristia que hoje celebramos aqui
no campus da Universidade de
Navarra.

Considerai por uns instantes o facto
que acabo de mencionar. Celebramos
a Sagrada Eucaristia, o sacrifício
sacramental do corpo e do sangue de
Nosso Senhor, esse mistério de fé que
reúne em si todos os mistérios do
Cristianismo. Celebramos, portanto,
a acção mais sagrada e
transcendente que o homem, por
graça de Deus, pode realizar nesta
vida. Comungar o Corpo e o Sangue
de Nosso Senhor é, de certo modo,
desligar-nos dos laços de terra e de
tempo, para estar já com Deus no
Céu, onde o próprio Cristo enxugará
as lágrimas dos nossos olhos e onde
não haverá morte, nem pranto, nem
gritos de fadiga, porque o mundo
velho já terá passado (Cfr Ap. XXI, 4).

Esta verdade tão consoladora e
profunda, esta significação



escatológica da Eucaristia, como
costumam denominá-la os teólogos,
poderia, no entanto, ser mal
entendida; e de facto tem-no sido,
sempre que se tem pretendido
apresentar a existência cristã como
algo de exclusivamente espiritual –
espiritualista, quero dizer – próprio
da gente pura, extraordinária, que
não se mistura com as coisas
desprezíveis deste mundo, ou que,
quando muito, as tolera como
realidade necessariamente
justaposta ao espírito, enquanto aqui
vivemos.

Quando se vêem as coisas deste
modo, o lugar por excelência da vida
cristã passa a ser o templo; e ser
cristão, nesse caso, consiste em ir ao
templo, participar em cerimónias
sagradas, incrustar-se numa
sociologia eclesiástica, numa espécie
de mundo segregado, que se
apresenta a si mesmo como a
antecâmara do Céu, enquanto o



mundo comum segue o seu próprio
caminho. A doutrina do Cristianismo
e a vida da graça passariam, por
conseguinte, como que roçando o
atribulado avançar da história
humana, mas sem se encontrarem
com ele.

Nesta manhã de Outubro, enquanto
nos dispomos a penetrar no
memorial da Páscoa do Senhor,
respondemos simplesmente que não
a essa visão deformada do
Cristianismo. Reflecti um momento
no enquadramento da nossa
Eucaristia, da nossa Acção de Graças:
encontramo-nos num templo
singular; poderíamos dizer que a
nave é o campus universitário; o
retábulo, a Biblioteca da
Universidade; além a maquinaria
que levanta novos edifícios; e por
cima, o céu de Navarra...

Esta enumeração não vos confirma,
de uma forma palpável e



inesquecível, que o verdadeiro lugar
da vossa existência cristã é a vida
corrente? Meus filhos, onde
estiverem os homens, vossos irmãos;
onde estiverem as vossas aspirações,
o vosso trabalho, os vossos amores, é
aí que está o sítio do vosso encontro
quotidiano com Cristo. É no meio das
coisas mais materiais da Terra que
devemos santificar-nos, servindo
Deus e todos os homens.

Tenho ensinado constantemente com
palavras da Sagrada Escritura: o
mundo não é mau porque saiu das
mãos de Deus, porque é uma criatura
Sua, porque Iavé olhou para ele e viu
que era bom (Cfr. Gen. 1, 7 e ss.). Nós,
os homens, é que o tornamos mau e
feio, com os nossos pecados e as
nossas infidelidades. Não duvideis,
meus filhos: qualquer forma de
evasão das honestas realidades
diárias é, para vós, homens e
mulheres do mundo, coisa oposta à
vontade de Deus.



Pelo contrário, deveis compreender
agora – com uma nova clareza – que
Deus vos chama a servi-Lo em e a
partir das ocupações civis, materiais,
seculares da vida humana: Deus
espera-nos todos os dias no
laboratório, no bloco operatório, no
quartel, na cátedra universitária, na
fábrica, na oficina, no campo, no lar
e em todo o imenso panorama do
trabalho. Ficai a saber: escondido
nas situações mais comuns há um
quê de santo, de divino, que toca a
cada um de vós descobrir.

Eu costumava dizer àqueles
universitários e àqueles operários
que vinham ter comigo por volta de
1930 que tinham que saber 
materializar a vida espiritual. Queria
afastá-los assim da tentação, tão
frequente então como agora, de viver
uma vida dupla: a vida interior, a
vida de relação com Deus, por um
lado; e por outro, diferente e
separada, a vida familiar,



profissional e social, cheia de
pequenas realidades terrenas.

Não, meus filhos! Não pode haver
uma vida dupla; se queremos ser
cristãos, não podemos ser
esquizofrénicos. Há uma única vida,
feita de carne e espírito, e essa é que
tem de ser – na alma e no corpo –
santa e cheia de Deus, deste Deus
invisível que encontramos nas coisas
mais visíveis e materiais.

Não há outro caminho, meus filhos:
ou sabemos encontrar Nosso Senhor
na nossa vida corrente ou nunca O
encontraremos Por isso posso dizer-
vos que a nossa época precisa de
restituir à matéria e às situações que
parecem mais vulgares o seu sentido
nobre e original, colocá-las ao serviço
do Reino de Deus, espiritualizá-las,
fazendo delas o meio e a ocasião do
nosso encontro permanente com
Jesus Cristo.



O sentido cristão autêntico – que
professa a ressurreição de toda a
carne – sempre combateu, como é
lógico, a desencarnação, sem receio
de ser julgado materialista. É lícito,
portanto, falar de um materialismo
cristão, que se opõe audazmente aos
materialismos fechados ao espírito.

Que são os sacramentos – vestígios
da Encarnação do Verbo, como
afirmaram os antigos – senão a mais
clara manifestação deste caminho
que Deus escolheu para nos
santificar e levar para o Céu? Não
vedes que cada sacramento é o amor
de Deus, com toda a sua força
criadora e redentora, que se nos dá
servindo-se de meios materiais? O
que é esta Eucaristia – já iminente –
senão o Corpo e o Sangue adoráveis
do nosso Redentor, que Se nos
oferece através da humilde matéria
deste mundo – vinho e pão – através
dos elementos da natureza cultivados
pelo homem, como o último Concílio



Ecuménico quis recordar? (Cfr. 
Gaudium et Spes, nº 38.)

Compreende-se, meus filhos, que o
Apóstolo pudesse escrever: todas as
coisas são vossas; vós sois de Cristo e
Cristo de Deus (I Cor III 22-23). Trata-
sede um movimento ascendente que
o Espírito Santo, difundido nos
nossos corações, quer provocar no
mundo: da terra até à glória de Nosso
Senhor. E para que ficasse claro que
nesse movimento se incluía até o que
parece mais prosaico, S. Paulo
escreveu também: quer comais, quer
bebais, fazei tudo para glória de Deus
(I Cor X, 31.).

Esta doutrina da Sagrada Escritura,
que se encontra, como sabeis, no
próprio cerne do espírito do Opus
Dei, há-de levar-vos a realizar o
vosso trabalho com perfeição, a amar
a Deus e os homens fazendo com
amor as pequenas coisas da vossa
jornada habitual, descobrindo esse 



quê divino que está encerrado nos
pormenores. Que bem se enquadram
aqui aqueles versos do poeta de
Castela: Devagar, e boa letra; /que
fazer as coisas bem/ importa mais que
fazê-las (A. MACHADO, Poesias
Completas. CLXI – Proverbios y
cantares XXIV, Espasa-Calpe, Madrid,
1940.).

Asseguro-vos, meus filhos, que,
quando um cristão realiza com amor
a mais intranscendente das acções
diárias, ela transborda da
transcendência de Deus. Por isso vos
tenho repetido, com insistente
martelar, que a vocação cristã
consiste em fazer poesia heróica da
prosa de cada dia. Na linha do
horizonte, meus filhos, parecem
unir-se o céu e a terra. Mas não; onde
se juntam deveras é nos vossos
corações, quando viveis santamente
a vida de cada dia...



Viver santamente a vida de cada dia,
acabo de dizer-vos. E com estas
palavras refiro-me a todo o
programa da vossa vida cristã.
Deixai-vos, pois, de sonhos, de falsos
idealismos, de fantasias, daquilo a
que costumo chamar mística do
oxalá – oxalá não me tivesse casado;
oxalá não tivesse esta profissão;
oxalá tivesse mais saúde; oxalá fosse
mais novo; oxalá fosse velho!... – e
cingi-vos, pelo contrário,
sobriamente, à realidade mais
material e imediata, que é onde
Nosso Senhor está: vede as minhas
mãos e os meus pés, disse Jesus
ressuscitado; sou Eu mesmo. Tocai-
Me e vede que um espírito não tem
carne e ossos como vedes que Eu
tenho (Lc 24, 39.).

São muitos os aspectos do ambiente
secular em que vos moveis, que se
iluminam a partir destas verdades.
Pensai, por exemplo, na vossa
actuação de cidadãos na vida civil.



Um homem sabedor de que o mundo
– e não só o templo – é o lugar do seu
encontro com Cristo, ama esse
mundo, procura adquirir uma boa
preparação intelectual e profissional,
vai formando – com plena liberdade
– os seus próprios critérios sobre os
problemas do meio em que vive; e
toma, como consequência, as suas
próprias decisões que, por serem
decisões de um cristão, procedem
também de uma reflexão pessoal que
tenta humildemente captar a
vontade de Deus nesses aspectos,
pequenos e grandes, da vida.

Mas esse cristão não se lembra nunca
de pensar ou de dizer que desce do
templo ao mundo para representar a
Igreja, e que as suas soluções são as 
soluções católicas daqueles
problemas. Isso não pode ser, meus
filhos! Isso seria clericalismo, 
catolicismo oficial, ou como
quiserdes chamar-lhe. De qualquer
modo, seria violentar a natureza das



coisas. Tendes de difundir por toda a
parte uma verdadeira mentalidade
laical, que há-de levar os cristãos a
três consequências:

– a serem suficientemente honrados
para arcarem com a sua
responsabilidade pessoal;

– a serem suficientemente cristãos
para respeitarem os seus irmãos na
fé que proponham – em matérias
discutíveis – soluções diversas das
suas

– e a serem suficientemente católicos
para não se servirem da Igreja, nossa
Mãe, misturando-a com
partidarismos humanos.

Vê-se claramente que, neste terreno
como em todos, não poderíeis
realizar o programa de viver
santamente a vida diária se não
gozásseis de toda a liberdade que vos
é reconhecida – simultaneamente –
pela Igreja e pela vossa dignidade de



homens e de mulheres criados à
imagem de Deus. A liberdade pessoal
é essencial para a vida cristã. Mas
não vos esqueçais, meus filhos, de
que falo sempre de uma liberdade
responsável.

Interpretai, portanto, as minhas
palavras como o que são: um
chamamento a exercerdes –
diariamente!, não apenas em
situações de emergência – os vossos
direitos; e a cumprirdes nobremente
as vossas obrigações como cidadãos –
na vida política, na vida económica,
na vida universitária, na vida
profissional –, assumindo com
coragem todas as consequências das
vossas decisões, arcando com a
independência pessoal que vos
corresponde. E essa mentalidade
laical cristã permitir-vos-á fugir de
toda a intolerância, de todo o
fanatismo. Di-lo-ei de um modo
positivo: far-vos-á conviver em paz
com todos os vossos concidadãos e



fomentar também a convivência nos
diversos sectores da vida social.

Sei que não tenho necessidade de
recordar o que ao longo de tantos
anos venho repetindo. Esta doutrina
de liberdade civil, de convivência e
de compreensão é uma parte muito
importante da mensagem que o Opus
Dei difunde. Terei que voltar a
afirmar que os homens e as
mulheres que querem servir Jesus
Cristo na Obra de Deus são
simplesmente cidadãos iguais aos
outros que se esforçam por viver
com responsabilidade séria – até às
últimas consequências – a sua
vocação cristã?

Nada distingue os meus filhos dos
seus concidadãos. Por outro lado,
exceptuando a Fé, nada têm de
comum com os membros das
congregações religiosas. Amo os
religiosos e venero e admiro as suas
clausuras, os seus apostolados, o seu



afastamento do mundo – o seu 
contemptus mundi –, que são outros
sinais de santidade na Igreja. Mas
Nosso Senhor não me deu vocação
religiosa, e desejá-la para mim seria
uma desordem. Nenhuma
autoridade na terra poderá obrigar-
me a ser religioso, como nenhuma
autoridade pode forçar-me a contrair
matrimónio. Sou sacerdote secular:
sacerdote de Jesus Cristo, que ama
apaixonadamente o mundo.

Os que seguiram Jesus Cristo comigo,
pobre pecador, são: uma
percentagem de sacerdotes que
exerciam antes uma profissão ou
tinham uma ocupação laical; um
grande número de sacerdotes
seculares de muitas dioceses do
mundo – que confirmam assim a
obediência e amor aos seus Bispos
respectivos, e a eficácia do seu
trabalho diocesano, com os braços
sempre abertos em cruz para que
todas as almas caibam nos seus



corações, e que estão como eu, em
plena rua, no mundo, e o amam; e a
grande multidão, formada por
homens e mulheres de diversas
nações, de diversas línguas, de
diversas raças, que vivem do seu
trabalho profissional, casados na sua
maior parte, solteiros muitos outros,
que participam com os seus
concidadãos na grave tarefa de
tornar mais humana e mais justa a
sociedade temporal, na nobre lide
das ocupações diárias, com
responsabilidade pessoal – repito –,
alcançando e sofrendo, ombro a
ombro com os outros homens, êxitos
e fracassos, procurando cumprir os
seus deveres e exercer os seus
direitos sociais e cívicos. E tudo isto,
com naturalidade, como qualquer
cristão consciente, sem mentalidade
de selectos, fundidos na massa dos
seus colegas, enquanto procuram
detectar a luz divina que reverbera
nas realidades mais vulgares.



Também as obras promovidas pelo
Opus Dei, como associação, têm essas
características eminentemente
seculares: não são obras
eclesiásticas. Não gozam de
nenhuma representação oficial da
Hierarquia da Igreja. São obras de
promoção humana, cultural, social,
realizadas por cidadãos que
procuram iluminá-las com a luz do
Evangelho e aquecê-las com o amor
de Cristo. Ficareis esclarecidos com
um dado: o Opus Dei não tem nem
terá jamais, por exemplo, a missão de
dirigir Seminários diocesanos, onde
os Bispos, instituídos pelo Espírito
Santo (Act 20, 28), preparam os seus
futuros sacerdotes.

O Opus Dei fomenta, pelo contrário,
centros de formação operária e de
formação agrícola, de ensino básico,
secundário e universitário, e tantas
outras e tão variadas actividades em
todo o mundo, porque os seus
anseios apostólicos – escrevi há



muitos anos – são um mar sem
limites.

Mas, por que me hei-de alongar nesta
matéria, se a vossa própria presença
é mais eloquente do que um
prolongado discurso? Vós, Amigos da
Universidade de Navarra, sois parte
de um povo que sabe estar
comprometido no progresso da
sociedade a que pertence. O vosso
alento cordial, a vossa oração, o
vosso sacrifício e a vossa
contribuição material não seguem os
caminhos de um confessionalismo
católico; ao prestardes a vossa
cooperação, sois o perfeito
testemunho de uma recta
consciência civil, preocupada pelo
bem comum temporal; testemunhais
que uma Universidade pode nascer
das energias do povo e ser
sustentada pelo povo.

Quero agradecer uma vez mais nesta
ocasião, a colaboração que prestam à



nossa Universidade a minha
nobilíssima cidade de Pamplona, a
grande e forte região navarra; os
Amigos procedentes de toda a
geografia espanhola e – com
particular emoção o digo – os não
espanhóis e até os não católicos e não
cristãos que compreenderam, e
assim o demonstram com factos, a
intenção e o espírito deste
empreendimento.

A todos eles se deve que esta
Universidade seja um foco, cada vez
mais vivo, de liberdade cívica, de
preparação intelectual, de emulação
profissional, e um estímulo para o
ensino universitário. O vosso
generoso sacrifício serve de base a
um trabalho universal que procura o
incremento das ciências humanas, a
promoção social, a pedagogia da fé.

O que acabo de dizer foi visto com
clareza pelo povo navarro, que
também reconhece na sua



Universidade um factor de promoção
económica para a região e,
especialmente, de promoção social,
que permitiu a tantos dos seus filhos
o acesso às profissões intelectuais
que, de outro modo, seria difícil e,
em certos casos, impossível. A
compreensão do papel que a
Universidade havia de ter na sua
vida motivou certamente o apoio que
Navarra lhe dispensou desde o
começo; apoio que, sem dúvida, será
cada vez mais amplo e entusiasta.

Continuo a manter a esperança –
porque corresponde a um critério
justo e à realidade vigente em tantos
países – de que chegará o momento
em que o Estado espanhol
contribuirá, por seu lado, para
aliviar os encargos de um
empreendimento que não tem em
vista nenhum proveito privado e
que, pelo contrário, totalmente
consagrado ao serviço da sociedade,
procura trabalhar com eficácia para



a prosperidade presente e futura da
nação.

E agora, meus filhos e minhas filhas,
permiti que me detenha noutro
aspecto – particularmente querido –
da vida comum. Refiro-me ao amor
humano, ao amor casto entre um
homem e uma mulher, ao noivado,
ao matrimónio. Devo dizer uma vez
mais que esse amor humano santo
não é algo de permitido, de tolerado,
à margem das verdadeiras
actividades do espírito, como
poderiam insinuar os falsos
espiritualismos a que antes aludia.
Há quarenta anos que venho
pregando exactamente o contrário,
através da palavra e da escrita, e os
que não compreendiam já o vão
entendendo.

O amor que conduz ao matrimónio e
à família pode ser também um
caminho divino, vocacional,
maravilhoso, meio para uma



completa dedicação ao nosso Deus.
Realizai as coisas com perfeição,
tenho-vos recordado, ponde amor
nas pequenas actividades da jornada,
descobri – insisto – esse quê divino
que se oculta nos pormenores: toda
esta doutrina encontra um lugar
especial no espaço vital em que o
amor humano se enquadra.

Já o sabeis muito bem, professores,
alunos e todos os que dedicais o
vosso trabalho à Universidade de
Navarra: pus os vossos amores sob a
protecção de Santa Maria, Mãe do
Amor Formoso. E aí tendes a ermida
que construímos com devoção no 
campus universitário, para recolher
as vossas orações e a oblação desse
amor maravilhoso e limpo que Ela
abençoa.

Não sabíeis que o vosso corpo é
templo do Espírito Santo, que
recebestes de Deus, e que não vos
pertenceis? (I Cor 6, 19.)Quantas



vezes, diante da imagem da Virgem
Santa, da Mãe do Amor Formoso,
respondereis com uma alegre
afirmação à pergunta do Apóstolo:
sabemos, sim, e queremos vivê-lo
com a tua ajuda poderosa, ó Virgem
Mãe de Deus!

A oração contemplativa surgirá em
vós sempre que meditardes nesta
realidade impressionante: uma coisa
tão material como o meu corpo foi
escolhida pelo Espírito Santo para
estabelecer a Sua morada...; já não
me pertenço...; o meu corpo e a
minha alma – o meu ser inteiro – são
de Deus... E essa oração será rica em
resultados práticos, derivados da
grande consequência que o próprio
Apóstolo apresenta: glorificai a Deus
no vosso corpo (I Cor 6, 20).

Por outro lado, não podeis
desconhecer que só entre os que
compreendem e valorizam em toda a
sua profundidade o que acabamos de



considerar acerca do amor humano,
pode surgir aquela outra
compreensão inefável de que Jesus
falou (Cfr Mt 19, 11), que é um puro
dom de Deus e que conduz a
entregar o corpo e a alma a Nosso
Senhor, a oferecer-Lhe o coração
indiviso, sem a mediação do amor
terreno.

Tenho de terminar, meus filhos.
Disse-vos ao começar que a minha
palavra gostaria de vos anunciar
alguma coisa da grandeza e da
misericórdia de Deus. Julgo tê-lo
cumprido, ao falar-vos de viver
santamente a vida corrente: porque
uma vida santa no meio da realidade
secular – sem ruído, com
simplicidade, com veracidade – não
será porventura hoje a mais
consoladora manifestação das 
magnalia Dei (Ecles 18, 5), dessas
portentosas misericórdias que Deus
sempre realizou, e não deixa de
realizar para salvar o mundo?



Peço-vos agora com o salmista que
vos unais à minha oração e ao meu
louvor: magnificate Dominum
mecum, et extollamus nomen eius
simul (Ps.XXXIII, 4.); louvai comigo o
Senhor e exaltemos todos juntos o
Seu nome. Ou seja, meus filhos:
vivamos de Fé.

Tomemos o escudo da Fé, o elmo da
salvação e a espada do espírito que é
a Palavra de Deus. Assim nos anima
o Apóstolo S. Paulo na Epístola aos de
Éfeso (Ef 6, 11 e ss.) que há
momentos se proclamava
liturgicamente.

Fé, virtude de que os cristãos tanto
necessitamos, especialmente neste
ano da Fé promulgado pelo nosso
amadíssimo Santo Padre o Papa
Paulo VI, pois, faltando a Fé, falta o
próprio fundamento da santificação
da vida corrente.

Fé viva nestes momentos, porque nos
aproximamos do mysterium fidei (I. 



Tim 3, 9), da Sagrada Eucaristia;
porque vamos participar nesta
Páscoa do Senhor, que resume e
realiza as misericórdias de Deus para
com os homens.

Fé, meus filhos, para confessar que,
dentro de instantes, sobre esta ara, se
vai renovar a obra da nossa Redenção
(Secreta do IX Domingo depois de
Pentecostes.). Fé, para saborear o
Credo e sentir, em torno deste altar e
nesta Assembleia, a presença de
Cristo que faz de nós cor unum et
anima una (Act 4, 32.), um só coração
e uma só alma; e nos converte em
família, em Igreja una, santa,
católica, apostólica e romana, que
para nós é o mesmo que universal.

Fé, finalmente, filhas e filhos
queridíssimos, para demonstrarmos
ao mundo que tudo isto não são
cerimónias e palavras, mas uma
realidade divina, ao apresentarmos
aos homens o testemunho de uma



vida corrente santificada, em Nome
do Pai e do Filho e do Espírito Santo e
de Santa Maria.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/amar-o-
mundo-apaixonadamente/ (18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/amar-o-mundo-apaixonadamente/
https://opusdei.org/pt-pt/article/amar-o-mundo-apaixonadamente/
https://opusdei.org/pt-pt/article/amar-o-mundo-apaixonadamente/

	Amar o mundo apaixonadamente (voz de São Josemaria)

