opusdei.org

Amar “com todo o
coracao” (Dt 6, 5) -
Consideracoes sobre
o0 amor do cristao,
nos ensinamentos de
S. Josemaria Escriva

Neste estudo publicado no n. 26
da revista Romana (Janeiro
1998), o Prof. José Maria
Yanguas fala da importancia
dos afectos na vida crista.

03/10/2011



A tese de que a Teologia Moral nem
sempre valorizou na sua justa
medida o papel da afectividade na
vida cristd, ndo encontrara
provavelmente excessivas objeccdes.
E frequente, com efeito, considerar
que as pessoas dotadas de viva
sensibilidade, de uma afectividade
forte, intensa, estdo expostas a
particulares perigos. A veeméncia de
certos sentimentos interpreta-se, com
excessiva precipitacdo, como
auséncia de controlo, do devido
controlo que devemos exercer sobre
nos mesmos. Olha-se com certo
receio, sendo com aberta
desconfianca ou suspeita, a esfera
afectiva da pessoa, como se nela se
escondessem especiais insidias ou
imperasse uma desordem mais
profunda que a produzida pelo
pecado na inteligéncia ou na vontade
humanas. A que se deve tal receio?

As causas podem ser diversas. Por
um lado, ha aqueles que consideram



como ideal moral, uma espécie de
indiferenca estdica, acompanhada de
um elegante respeito das formas, das
“boas maneiras”, mas longe de
qualquer excesso. Considera-se
modelar uma vida moral governada
pela maxima do ne quid nimis , do
evitar qualquer tipo de “exageros”:
uma vida de certo modo neutra,
“objectiva”. Um ideal de vida moral
ao qual dificilmente se ajustaria
aquele episddio em que Cristo
expulsa do templo os mercadores
(cfr. Mt 21, 12ss).

A suspeita pode nascer também da
possibilidade, nada irreal, de que na
vida de uma pessoa com intensa
afectividade, o coragdo invada o
campo proprio da inteligéncia ou da
vontade, permitindo assim que seja
ele quem decida sobre a verdade ou
0 erro e quem leva, em ultima
instancia, a vontade a actuar([1].
Perante tal perigo prefere-se obrigar
0 coracdo a calar-se, impedir que se



pronuncie. Sentimentos e afectos
pertenceriam ao mundo cego do
passional que exige nado so controlo,
mas também uma constante
repressao e, se for possivel,
supressao.

Deste modo esquece-se que a
perfeicdo do homem implica o
desenvolvimento harmaonico de tudo
0 que é autenticamente humano e
que, por isso, depende também da
qualidade da sua vida afectiva. A
pessoa humana ndo é so inteligéncia
e vontade. Uma pessoa dotada de
uma inteligéncia preclara e de uma
vontade férrea, mas sem coracao ou
com um coracdo duro e incapaz de
amar, possui uma personalidade
mutilada, ndo reproduz de modo
algum a imagem de Jesus Cristo que
se revela no Evangelho.

Por isso, foi possivel dizer que: «E
verdadeiramente boa a vida do
sujeito que ndo so sabe escolher



rectamente, como também participa
emotivamente na boa conduta:
apaixona-se pelo bem e pelo mal
moral; deseja um e repele o outro,
também apaixonadamente; sente
amor ou ddio, prazer ou tristeza,
esperanca ou temor, etc.»[2]. A
perfeicdo moral das ac¢des humanas,
a plenitude de bondade de que sdo
capazes, requer, pois, a participacao
dos afectos ou sentimentos
adequados; pede que a sua
realizacdo seja acompanhada pelo
sentimento ou pela emocdo “devida”,
quer dizer, a que corresponde a
qualidade da accdo que se cumpre, a
que “condiz” com a mesma. A
rectiddo do juizo da inteligéncia e a
bondade do acto da vontade deve-se
acrescentar, por assim dizer, a
rectiddo do mundo afectivo da
pessoa, a tonalidade tipicamente
humana que da cor aos nossos actos
e que os torna inconfundiveis com os
de qualquer outra pessoa. A
“concordancia” da afectividade com



0 acto intencional que a motiva e ao
qual de algum modo esta
inseparavelmente ligado, é em si
mesma valiosa: surpreenderia muito,
numa pessoa de grande craveira
moral, que “sentisse” um movimento
de tristeza perante tdo grande bem;
ou que a alegria que pode despertar
nele um acto trivial, superasse em
intensidade e, sobretudo em
profundidade, aquela que
experimenta perante a comovedora
accdo de quem da generosamente a
vida por outrem.

Este estudo vai nesta direccao: a de
mostrar que o amor a Deus e ao
proximo alcanca a sua plenitude
quando, em maior ou menor grau,
abraca no seu raio de influéncia a
afectividade humana, o mundo dos
sentimentos. A graca divina, com
efeito, estd chamada a permear
qualquer homem, ndo sé a
inteligéncia e a vontade, mas
também a afectividade. Esse amplo e



variado mundo que define e
caracteriza em boa medida cada
pessoa, ndo deve ser nem sufocado
nem suprimido, mas ordenado,
reordenado, e integrado no processo
de “cristificacdo”, quer dizer, no
empenho do cristao, guiado e
sustentado pela graca, em identificar-
se totalmente com Cristo.

Para o por em evidéncia, servir-me-ei
da doutrina teoldgico-ascética de S.
Josemaria Escriva de Balaguer, pois
um ponto-chave dos seus
ensinamentos é este: 0 amor
sobrenatural, a caridade, tem em noés
uma dimensdo humana que néo
pode ser substituida; trata-se do
amor de uma criatura que nao €
somente espirito, mas também corpo
e alma em unidade substancial.

Com este fim, procurarei mostrar, em
primeiro lugar, que nos
ensinamentos de S. Josemaria se faz
referéncia a duas graves



deformacoes da afectividade que
podem minar a autenticidade da vida
cristd: o sentimentalismo e o ideal da
indiferenca estdica (I). Depois,
tentarei por em evidéncia o
horizonte doutrinal no qual se situa a
doutrina de S. Josemaria sobre o
papel da afectividade na vida do
cristao (II), para me centrar,
seguidamente, no modo de entender
a virtude da caridade, especifico de
S. Josemaria (III).

1. Sentimentalismo e indiferenca
estoica

A fé cristd ensina que o pecado
quebrou a harmonia entre a criacgao,
de maneira particular a harmonia
interna do homem. Quando o
Concilio Vaticano II define o pecado,
apresenta-o como ruptura, como
factor de desordem, dentro e fora do
homem[3]. Como recorda o
Catecismo da Igreja Catolica: «A
harmonia interior da pessoa



humana, a harmonia entre o homem
e a mulher, enfim, a harmonia entre
0 primeiro casal e toda a criagdo
constituia o estado dito de “justica
original”»[4]. Com o pecado dos
Nnossos primeiros pais aquela
situacdo foi profundamente alterada,
de modo que «a harmonia em que
viviam, gracas a justica original,
ficou destruida; o dominio das
faculdades espirituais da alma sobre
o corpo foi quebrado...»[5]. Todas as
poténcias da alma, como argumenta
S. Tomas, ficaram de algum modo
privadas da ordem que lhes é
propria e pela qual se ordenam
naturalmente a virtude: a natureza
humana ficou ferida[6]. Mas gracas
ao Baptismo, que é banho de
regeneracao, os homens sdo
renovados no Espirito Santo[7], sdo
uma nova criatura[8]. Permanecem,
no entanto, no baptizado, algumas
consequéncias temporais do pecado,
entre elas a inclinacdo para o mal
que chamamos “concupiscéncia”,



uma certa debilidade na harmonia
estabelecida, harmonia que é preciso
ir consolidando com a graca de Deus
e 0 empenho pessoal.

Sentimentalismo e indiferenca
estdica sdo dois modos equivocados
de situar-se neste quadro geral
apenas esbocado. Trata-se de dois
perigos que assaltam igualmente
qualquer cristao, alterando
profundamente a adequada
integracdo dessas forcas do homem
que englobamos sob 0 nome genérico
de afectividade.

a) Sentimentalismo pietista

A afectividade, e a prépria vida
moral, pode ser identificada e
grotescamente reduzida ao mundo
mutavel dos sentimentos,
privilegiando-os indevidamente na
vida do cristdo e consentindo que
invadam areas proprias do
entendimento e da vontade; o
sentimento converte-se assim em



critério de verdade e no principal
motivo que pde em movimento a
vontade. A verdade objectiva
desaparece ao ficar reduzida ao
sentimento, como acontece nalgumas
modernas correntes da Ftica, e a
vontade debilita-se perdendo o vigor
que deve caracteriza-la.

O ideal de vida crista patente nas
obras de S. Josemaria é de teor muito
diferente. Reage com energia contra
0 que define, em tracos rapidos e
eficazes, de sabor impressionista,
como «manifestagdes desse
sentimentalismo ineficaz, vazio de
doutrina, eivado de pietismo»[9];
quer dizer uma vida cristd que nado
se apoia numa solida formacao da fé,
que a confunde e identifica com uma
piedade que se esgota em multiplas
manifestacGes puramente externas
de piedade. «Urge adquirir doutrina,
e viver de fé, para poder da-la, e
evitar assim que as almas caiam nos
erros da ignorancia ou no pietismo ,



que desfigura com a sua devocao va,
sentimentalista ou supersticiosa, o
rosto da verdadeira piedade»[10].

Legitimar o papel da afectividade na
vida cristd ndo significa de modo
algum fomentar sentimentos
passageiros «que trazem a emocao
ou as lagrimas»; ndo é uma questao
de sentimentalismo superficial, de
falta de fortaleza pessoal, de uma
espiritualidade epidérmica que ndo é
“profundamente humana”[11]. Nem
é¢ um modo de entender a vida crista
na qual se concede demasiado
espaco a afectividade, ao sentimento,
e que é compativel com um
“cumprimento rotineiro” dos
proprios deveres, «com o fastio ou
com a apatia»[12], com uma
“entrega” ineficaz que ndo se propde
de modo algum revitalizar a
existéncia inteira com aluzdaféea
forca do amor.



Sentimentalismo e pietismo vao
frequentemente de maos dadas,
segundo o Fundador do Opus Dei, e
sdo uma caricatura da verdadeira
piedade cristd, uma espécie de
carnavalesco «disfarce, um embuste
feito a Deus e aos homens»[13],
aparéncia de vida crista, que na
realidade reduz a verdadeira
piedade a um apéndice — «aparato
externo de piedade»[14] —, a
“entusiasmo facil”[15], a “devogao
sensivel”[16], carente de sdlida raiz
doutrinal e ndo raramente
acompanhada de uma vistosa falta
de qualidades humanas. Uma espécie
de piedade que ndo valoriza
suficientemente as virtudes humanas
e que ndo é raro ver acompanhada
de falta de humanidade em
personalidades pouco harmoniosas.
E uma falsa piedade que S. Josemaria
define com “beatice” e que descreve
assim:



«A beatice ndo é mais do que uma
triste caricatura pseudo-espiritual,
fruto geralmente da falta de doutrina
e também de certa deformacdo
humana. E 16gico que repugne a
quem ama o que € auténtico e
sincero»[17].

b) Indiferenca estoica

Por outro lado, a afectividade pode
ser intencionalmente sufocada,
dando lugar a uma espécie de ideal
moral de caracter estoico que se
esforcga por conseguir a indiferenca
ou supressao da afectividade, ideal
desumano de quem se ruboriza ao
ter que admitir a presenca de afectos
na sua vida, que se envergonha de os
sentir, que os considera escdria da
vida moral que deve ser eliminada
para que esta ultima possa
resplandecer em toda a sua pureza.
Os afectos, pensa-se, humanizariam
demasiado a vida crista. Da-se lugar
assim ao ideal de orientacdo



kantiana no qual a intervencdo da
afectividade parece minar a
autenticidade prépria do
comportamento moral: a do
cumprimento do dever pelo proprio
dever, sem permitir que nenhuma
outra razdo a falsifique ou
contamine.

S. Josemaria ndo se mostra mais
indulgente com este outro modo
errado de entender a afectividade,
caracteristico de certo tipo de
laicismo moral. Aqui a vida crista
perde vivacidade, calor; aparece
como algo espartilhado, rigido. Os
sentimentos constituem um perigo, o
amor degrada-se até se converter em
«caridade oficial, seca e sem
alma»[18]. Da-se por assente que
«conservar um coracdo limpo, digno
de Deus, significa ndo o misturar,
ndo o contaminar com afectos
humanos»[19]; e corre-se o grave
risco «de se tornarem tesos, sem
vida, como uma boneca de trapos», 0



perigo de que a vida moral adquira
«uma rigidez de papeldo»[20]. Aqui a
indiferenca ndo é desapego dos bens
terrenos, desapego que nao significa
desprezo, mas justa apreciacdo dos
mesmos, afirmacdo da supremacia
absoluta de Deus, unico Senhor.
Trata-se antes da indiferenca propria
de uma “razdo fria” e de uma
«vontade de puro espirito»[21],
propria de quem so sabe viver uma
caridade “oficial” estranhamente
compativel com uma indiferenca
fria, que se expressa por palavras,
gestos ou comportamentos que
parecem exigéncia de um guido,
recitacao de um papel teatral,
realizacgdo artificial de um gesto,
exercicio burocratico de uma funcéo.
Este tipo de indiferenca proxima, ou
mesmo idéntica, ao “ desamor ” —
qualidade de um animo insensivel,
incapaz de se comover —, é com 0
odio, inimigo mortal da caridade[22].



Esta visdo das coisas mais parece
consequéncia de uma mentalidade
deista, incapaz de pensar num Deus
proximo, que tem um nome, um
Deus que é «Pai e muito Pai» — como
reza um conhecido ponto de
Caminho[23], concretizando com
acerto poético o que nos ensina a
Revelacgdo. SO o horizonte cinzento,
de uma ideia deista de Deus admite a
indiferenca de um “coracdo
seco”[24]. Algo que nada tem a ver
com os momentos de frieza ou de
cansaco pelos que pode passar uma
pessoal[25], nem com o “decaimento
fisico” ou o “cansaco interior” que
podem fazer a vida interior perder
brilho, frescura, sem que por isso se
possa falar de indiferenca. A
divergéncia aparece clara neste
ponto de Caminho : «Que tudo te €
indiferente? — Ndo queiras iludir-te.
Agora mesmo, Se eu te perguntasse
por pessoas e por actividades, em
que por Deus empenhaste a tua
alma, havias de responder-me —



briosamente! — com o interesse de
quem fala de coisa propria.

Ndo: para ti, ndo é tudo indiferente —
€ que nao és incansavel..., e
necessitas de mais tempo para ti;
tempo que sera também para as tuas
obras, porque, no fim de contas, tu és
0 instrumento.»[26].

E também caracteristico deste
delineamento converter a vida crista
num «tabique angustiante de
obrigacdes que deixa a alma
submetida a uma tensao
desesperada»[27], com o peso
acrescentado de dever controlar,
sufocar ou extirpar sentimentos e
afectos profundos, sobre os quais, no
entanto, ndo temos dominio. Da-se
assim lugar a formacao de espiritos
internamente violentos, preocupados
convulsivamente de poder exibir
uma folha imaculada de servigos
prestados, de obediéncia sem
manchas.



II. Horizonte doutrinal dos
ensinamentos de S. Josemaria 1) A
Humildade Santissima de Jesus Cristo

Se quisermos que a afectividade, o
variado mundo dos sentimentos
superiores, ocupe na vida crista o
lugar que lhe corresponde, sem cair
em nenhum dos extremos ha pouco
assinalados, nao temos outro
caminho a ndo ser fixar o olhar em
Jesus Cristo. Sim, porque o equivoco
que esta na base daqueles erros ndo
é outro que o desconhecimento do
significado exacto e completo da
Encarnacdo do Verbo Eterno de Deus,
0 mistério de Jesus Cristo Nosso
Senhor como verdadeiro Deus e
verdadeiro Homem. «Certa
mentalidade laicista e outras
maneiras de pensar a que
poderiamos chamar pietistas
coincidem em néo considerar o
cristdo como homem inteiro e pleno.
Para os primeiros, as exigéncias do
Evangelho sufocariam as qualidades



humanas; para os outros, a natureza
caida poria em perigo a pureza da fé.
O resultado é o mesmo: desconhecer
a profundidade da Encarnacdo de
Cristo, ignorar que o Verbo se fez
carne, homem, e habitou entre nos (Jo
1, 14 )»[28].

Levar a sério que o Filho de Deus se
fez carne e habitou entre nos,
significa para S. Josemaria que 0s
filhos de Deus, que tém de imitar
Cristo, tém de ser muito humanos e
muito divinos . Isso explica a
insisténcia com que recorda que
«viver cristdimente ndo é deixar de
ser homemny, e 0 vigor com que
convida a ndo «abdicar do esforco
por adquirir essas virtudes que
alguns tém, mesmo sem conhecerem
Cristo»[29].

A importancia, que as virtudes
humanas possuem no modo
caracteristico de S. Josemaria viver o
Evangelho, tem as suas raizes na



profunda intuicdo da centralidade do
mistério da Encarnacao para a vida
cristd. Com frase incisiva afirmava:

«A nossa fé confere todo o seu relevo
a estas virtudes que nenhuma pessoa
deveria deixar de cultivar. Ninguém
pode ganhar ao cristdo em
humanidade»[30].

O mistério da Encarnacao
desautoriza de raiz qualquer
tentativa de vida crista que ndo faca
do baptizado um ser “integralmente
humano”[31]. Quando afirmamos a
perfeita Humanidade de Jesus Cristo
estamos a referir-nos a uma Pessoa
com inteligéncia e vontade, mas
também com um rico mundo de
sentimentos e afectos. «Tende em vos
0s mesmos sentimentos de Cristo
Jesus»[32], escreve S. Paulo.

E o que descobrimos mal abrimos o0s
Evangelhos. Imediatamente

advertimos que «a indiferenca néo é
ter o coracao seco... como Jesus nao o



teve»[33]. Tem «um coracdo de carne
como 0 nosso»[34], assim o
demonstram as numerosas cenas da
vida de Nosso Senhor as que S.
Josemaria recorria para por em
evidéncia como € o amor de Cristo: a
ressurreicdo do filho da viuva de
Naim, que manifesta toda a sua
capacidade de compaixdo; a cura do
paralitico; o pranto pela morte de
Lazaro; a compaixdo pelas multiddes
que o0 seguem e nao tém que comer; 0
seu trato com os pecadores[35]...
Com tracos abreviados mostra-nos
um quadro do mundo intimo de
Cristo:

«Narram os Evangelhos que Jesus
ndo tinha onde reclinar a cabeca,
mas contam-nos também que tinha
amigos queridos e de confianca,
ansiosos por recebé-Lo em sua casa.
E falam-nos da sua compaixao pelos
enfermos, da sua magoa pelos que
ignoram e erram, da sua indignacao
perante a hipocrisia. Jesus chora pela



morte de Lazaro, ira-se com 0s
mercadores que profanam o Templo,
deixa que se enterneca o seu coracao
com a dor da viuva de Naim»[36].

O mais extraordinario e comovedor
neste ponto é que naqueles gestos
humanos podemos descobrir os
gestos de Deus, porque Cristo € Deus
feito homem, Homem perfeito: «no
humano da-nos a conhecer a
divindade»[37]; nas manifestagdes de
amor do Coracdo de Cristo tem lugar
a definitiva manifestacdo do amor de
Deus aos homens:

«(...) o amor de Jesus aos homens é
um aspecto insondavel do mistério
divino, do amor do Filho ao Pai e ao
Espirito Santo. O Espirito Santo, o
laco de amor entre o Pai e o Filho,
encontra no Verbo um Coracéo
humano (...) o amor, no seio da
Trindade, derrama-se sobre todos os
homens pelo Amor do Coracéo de
Jesus[38].



Esta é a verdadeira escola onde S.
Josemaria, segundo as suas proprias
palavras, aprendeu a amar e onde
nos, os homens, devemos aprender a
libertar os nossos coracdes do odio e
da indiferenca. O modo de Cristo
amar sera sempre o modelo para o
amor cristdo[39]. SO assim a nossa
conduta recordard a de Jesus e
evocara a sua “figura
maravilhosa”[40].

2) A unidade da pessoa, corpo e
esplrito, graca e natureza

S. Josemaria ndo formulou
certamente uma teoria antropologica
nem propunha uma determinada
nocdo de homem. A concepc¢ao do
homem subjacente aos seus
ensinamentos € a que oferece afé e a
boa teologia, uma ideia
profundamente unitaria. Corpo e
espirito, como a natureza e a graca,
ndo sdo realidades que se sobrepéem
ou entram em contacto



esporadicamente. Sdo realidades
diferentes e inconfundiveis, mas de
tal modo entrelacadas na pessoa do
cristdo que esta é, real e
indivisivelmente, una. A alma
informa todo o corpo. A unido
substancial de ambos tem os seus
efeitos tanto no mundo espiritual
como no corporal. Pela sua parte a
graca cura, aperfeicoa e eleva a
natureza humana: o homem
completo, corpo e espirito, inicia
uma nova existéncia. Mas o acto de
fé é acto do entendimento humano e
0 acto de caridade é acto da vontade
e do coracdo humano. A semente da
graca estd chamada a permear toda a
nossa humanidade e toda a nossa
existéncia. Como a gota de azeite se
estende sobre o papel, assim ira
estendendo a graca o seu raio de
accao, primeiro a nossa inteligéncia e
vontade, raiz e sede da liberdade;
depois, se ndo opomos resisténcia,
acabara por alcancar os nossos
sentimentos, a nossa afectividade.



A doutrina de S. Josemaria é uma
necessaria conclusdo da visao do
homem sugerida pela Revelacdo e
encontra nas suas palavras uma
expressdo enérgica e,
simultaneamente, delicada:

«Para que, de uma forma grafica,
esta verdade ficasse bem gravada na
vossa mente, preguei milhares de
vezes que nos ndo temos um coragao
para amar a Deus e outro para amar
as criaturas. Este nosso pobre
coracao feito de carne, ama com um
afecto humano, que, se esta unido ao
amor de Cristo, também é amor
sobrenatural»[41].

Esta € uma doutrina que repetira
frequentemente nas suas obras. Essa
profunda compreensdo da natureza
e da graca leva-o a dizer e a repetir
frequentemente aos seus filhos no
Opus Dei que s6 sendo muito
humanos poderao ser muito
divinos[42]. Dai que devamos dirigir-



nos a Deus Nosso Senhor com tudo o
que somos: «a nossa alma, 0s nossos
sentimentos, 0S N0ssos pensamentos,
as nossas palavras e as nossas accgoes,
0s nossos trabalhos e as nossas
alegrias»[43].

Com grande forga propunha este
ensinamento em sentido ascético no
ano de 1967, no decorrer da homilia
que pronunciou na Santa Missa
celebrada no campus da
Universidade de Navarra:

«Ndao, meus filhos! Nao pode haver
uma vida dupla; se queremos ser
cristaos, ndo podemos ser
esquizofrénicos. H4 uma unica vida,
feita de carne e espirito, e essa é que
tem de ser —na alma e no corpo -
santa e cheia de Deus, deste Deus
invisivel que encontramos nas coisas
mais visiveis e materiais»[44].

III. O amor de Deus nos
ensinamentos de S. Josemaria



A pergunta que o escriba faz a Jesus,
0 jovem Mestre que pregava com
singular autoridade, acerca do
primeiro mandamento da lei (cfr. Mc
12, 28ss), o primeiro e principal de
todos os mandamentos, possui na
boca de quem pergunta maior
transcendéncia da que pode parecer
num primeiro momento. E a questao
do que ocupa o primeiro lugar na
vontade de Deus[45]. A resposta de
Jesus comeca com a citacdo do texto
de Dt 6, 4-5: «Escuta Israel, o Senhor,
nosso Deus, é o unico Senhor.
Amaras o Senhor teu Deus com todo
0 coracdo, com toda a alma, e com
todas as forgas». A profissao de fé no
unico Deus, o seu solene
reconhecimento como unico
soberano do homem, tem como
imediata consciéncia o dever de ama-
Lo. O sujeito do dito dever é a pessoa
em toda a sua totalidade: tudo o que
ela é, com a sua completa existéncia
e com tudo o que possui[46].



a) A caridade principal exigéncia da
santidade

Em perfeito acordo com toda a
tradicdo cristd, S. Josemaria viu na
identificacdo com Cristo a chave da
santidade, a esséncia da vida crista:
«Ser santo € ser bom cristdo: parecer-
se com Cristo. Aquele que mais se
parece com Cristo, é o mais cristao,
mais de Cristo, mais santo»[47]. A
identificacdo com Cristo consegue-se
antes de tudo pela graca recebida nos
sacramentos, mas exige, além disso,
correspondéncia a gracga, empenho
por conhecer e amar a Nosso Senhor,
por reproduzir os seus proprios
sentimentos, seguindo o exemplo de
S. Paulo ( Gal 2, 20).

A caridade, o amor de Deus e do
proximo, joga pois um papel decisivo
na vida crista. S. Josemaria sublinha
com acentos vivos esta verdade. A
vida crista edifica-se sobre a
caridade: «Os filhos de Deus,



forjamo-nos na pratica desse
mandamento novo»[48], dira com
fase vigorosa. A via tracada por Jesus
Cristo, caminho de morte e
ressurreicdo que deve percorrer
quem deseja segui-Lo de perto,
«resume-se numa unica palavra:
amar»[49]. Se a consciéncia de que a
santidade ndo é privilégio so de
alguns, de que a vocacdo a plenitude
da vida crista é verdadeiramente
universal, ndo termina por induzir
ao desanimo ao contemplar a
propria debilidade, deve-se em boa
parte a que o primeiro requisito e a
primeira e principal exigéncia da
santidade consiste em amar, algo
«bem conforme a nossa
natureza»[50].

A originalidade dos ensinamentos de
S. Josemaria acerca da virtude da
caridade revela-se no modo de
apresentar esta virtude. «Meu Deus,
amo-Te, mas... ensina-me a
amar!»[51], reza um ponto de



Caminho . Como respondeu Deus
Nosso Senhor a dita oracdo? Qual a
tonalidade peculiar que apresenta a
caridade nos ensinamentos e na vida
de S. Josemaria?

b) Caridade sobrenatural e amor
humano

Na sua dupla vertente, o amor a Deus
e 0 amor ao proximo, a virtude da
caridade, é amor de um coracao
humano, elevado, transformado pela
graca, mas sempre cora¢ao humano.
Analogamente a como falamos de
accOes “tedndricas” em Jesus Cristo,
accoes humanas e divinas, porque
quem as realiza é, ao mesmo tempo,
Deus e Homem verdadeiro; assim no
caso do cristdo, do homem elevado a
ordem da graca, divinizado,
“cristificado”, as suas acgoes sao
também, de certo modo, humano-
divinas. Ndo se trata de accoes
humanas que recebem uma espécie
de verniz exterior que as enobrece,



uma patina de graga, externa a
propria ac¢ao: tém antes como
sujeito um homem novo, um
principio agente que foi
transformado no mais intimo do seu
ser e que d4, portanto, origem a
accoes radicalmente novas, ainda
que ndo o parecam se se contemplam
SO no seu aspecto exterior. Trata-se
de um ensinamento que forma parte
do que poderiamos chamar as
“constantes” da pregacdo do
Fundador do Opus Dei:

«Este nosso pobre coragdo feito de
carne, ama com um afecto humano,
que, se esta unido ao amor de Cristo,
também é amor sobrenatural. Essa, e
ndo outra, € a caridade que temos de
cultivar na alma, a qual nos levara a
descobrir nos outros a imagem de
Nosso Senhor»[52].

E uma consequéncia mais da
economia sacramental na qual se
desenvolve a vida do cristdo. A



elevacdo do homem a ordem da
graca, faz que as realidades humanas
sejam transformadas partir de
dentro e elevadas a um nivel mais
alto.

c) Caridade e “carinho”

Entende-se assim muito bem o modo
de apresentar a virtude da caridade,
muito caracteristico de S. Josemaria.
Nos seus ensinamentos sublinha-se,
frequentemente, essa dimensdo
humana da virtude teologal, divina
de certo modo, da caridade. Talvez o
exemplo mais frequente, por um
lado, e mais conseguido e belo, por
outro, seja a apresentacdo da
caridade como “carinho”: a caridade
¢ afecto humano, “carinho” é afecto
elevado a ordem sobrenatural. Como
se dizia no texto antes citado: o
carinho humano, se esta unido ao
amor de Cristo, é também
sobrenatural. Com expressdo que



ndo deixa lugar a duvidas, afirma
rotundamente noutra ocasiao:

«Essa dilectio , essa caridade, enche-
se de matizes mais profundos
quando se refere aos irmdos na fé,
especialmente aos que, porque Deus
assim o estabeleceu, trabalham mais
perto de nds: os pais, o marido ou a
mulher, os filhos e os irmaos, 0s
amigos e os colegas, os vizinhos. Se
nao existisse este carinho, amor
humano nobre e limpo, ordenado a
Deus e n'Ele fundamentado, ndo
haveria caridade»[53].

O amor cristdo ao proximo, que nao
é sentimento vazio, nem
camaradagem pobre, nem simples
filantropia, também ndo pode ficar
reduzido a uma das suas perigosas
falsificacOes, a de uma « caridade
oficial , seca e sem alma», muito
diferente da «verdadeira caridade de
Cristo, que é carinho, calor
humano»[54]. O desprestigio, que



nalgumas mentes pode ter o proprio
conceito de caridade, deve-se em boa
parte a esta mistificacdo, contra a
qual reagia com veeméncia S.
Josemaria qualificando-a de
“caricatura” e inclusive de
“aberracdo”, consistindo em privar a
caridade da sua linfa vital que é o
afecto. Com um exemplo muito
grafico gravava esta ideia no coragao
daqueles que o escutavam:
«Exprimia bem esta aberracdo a
queixa resignada de uma doente:
Aqui, tratam-me com caridade, mas a
minha méae cuidava de mim com
carinho. O amor que nasce do
Coracdo de Cristo ndo pode dar lugar
a este tipo de distingdes»[55].

E justamente de Deus, do amor de
Deus e do amor a Deus, donde nasce
esta caridade que é ternura, afecto,
carinho[56]. Se ndo existe este
carinho, se ndo se “mete”, se nao se
“p0e o coragdo”[57] no trato, no
servico prestado aos outros, como



gostava de dizer S. Josemaria, ndo se
podera falar de caridade auténtica;
dai que se considere uma desgraca
“ndo ter coracdo”, a incapacidade de
“amar com ternura”[58].

d) “Ndo te comove?”

Frequentemente S. Josemaria
convidava 0s que o0 escutavam para
se deixarem “invadir”, para acolher
sem reservas — mente, vontade e
sentimentos — as verdades de fé ou as
cenas do Evangelho que ndo podem
ser plenamente acreditadas,
contempladas ou pensadas, sem que
“toda” a pessoa se sinta de alguma
maneira, em maior ou menor grau,
afectada. Na medida em que a graca
de Deus va transformando a
completa existéncia do homem e
restabelecendo a ordem e a unidade
quebradas pelo pecado, se
“modelardo” necessariamente a
inteligéncia, a vontade e a
afectividade; porque ndo é indice de



perfeicdo moral, antes pelo contrario,
que o conhecimento do bem néo se
veja acompanhado pelo desejo de o
realizar e pela colaboracéo do
coracao que se compraz no bem.

Dai que S. Josemaria afirmasse que
se sentia “comovido”, “removido”
ante um gesto de Nosso Senhor ou
ante um episodio da Sua vida, e
interpelasse quem o escutava com
frases como esta: «Nao vos comove
essa caridade ardente...?»[59],
convidando desse modo a perceber
toda a altura, forca e beleza do
motivo de tal comog¢ao. Comover
significa aqui “tocar a alma”,
“acender”[60], penetrar até ao mais
profundo da pessoa, resultado de ter
deixado entrar em nas, de nao ter
feito resisténcia a luz de uma
verdade ou a beleza de um valor,
percebidos nas suas justas
dimensdes.



Junto a essas expressoes, S.
Josemaria utilizava outras que tém
mais ou menos idéntico alcance:
«Tanto me enamora, dizia por
exemplo, a imagem de Cristo ...» ou
«Nao vos enamora esse modo de
proceder de Jesus?»[61]

E se a caridade estad dentro da vida
cristd, o seu inicio vem a ser uma
espécie de “enamoramento”, e toda a
existéncia do cristdo uma “afirmacao
de amor”[62]; tudo nela deve estar
impregnado de amor que é também,
e ao mesmo tempo, carinho humano:
a oracdo[63], o apostolado[64], a
perseverancal65] ... Um amor que
“embriaga”[66], que se torna
“apaixonado”[67], “loucura” ou “que
enlouquece”[68], “entusiasmo”[69].

e) A caridade cristd: nem
insensibilidade indiferente, nem
sentimentalismo

Na doutrina de S. Josemaria, a
caridade, o amor de Deus é, pois, algo



bem longinquo da insensibilidade, da
auséncia ou da dureza do coragao.
Como o é igualmente a piedade
auténtica, «a piedade que nasce da
filiacdo divina é uma atitude
profunda da alma, que acaba por
informar toda a existéncia: esta
presente em todos os pensamentos,
em todos os desejos, em todos 0s
afectos»[70].

Uma virtude que permite apresentar
0 auténtico rosto, calido, humano,
“cordial” do cristianismo; que
empurra suavemente a vivé-lo e
termina por ser um caminho
fascinante de progresso humano e
sobrenatural, unindo assim as
dimensdes humana e divina da
perfeicdo crista.

Caridade, piedade crista que € “uma
atitude viva” que produz frutos de
entrega e de cumprimento da
vontade de Deus[71], que nada tem a
ver com comportamentos ritualistas,



sem compromisso, com um
sentimentalismo centrado em si
mesmo, filho da concupiscéncia, que
termina frequentemente em
deformacdes patologicas da
sensibilidade. O amor cristdo
auténtico é sempre e
necessariamente compreensao,
afecto, compaixdo: reage perante a
injustica, esforga-se por alivia-la[72],
leva a trabalhar por Deus[73]. «<Amor
significa recomecar cada dia a servir,
com obras de carinho»[74].

f) A purificagdo do coragdo

Purificacdo, porque a justa avaliacdo
do papel da afectividade na vida
moral ndo significa ignorar que o
pecado introduziu a cizania da
desordem também neste campo. Por
isso, com o realismo da fé e com o
que nasce da experiéncia pessoal e
do trabalho de almas, S. Josemaria
afirmava:



«0O verdadeiro amor de Deus, que
pode traduzir-se por viver uma vida
bem limpa, esta tdo longe da
sensualidade como da
insensibilidade e tdo longe de
qualquer sentimentalismo como da
auséncia de corac¢do ou da sua
dureza»[75].

E agora o “peso das paixdes”, no seu
sentido negativo, o que se
sublinha[76]; a necessidade de
“depurar” os afectos, de queimar as
suas “escorias”[77]; de que ao
“esbanjar ternura”[78] néo se
introduzam sentimentos menos
legitimos que signifiquem “apegos”
do coracao[79], que nao se querem
cortar os afectos que “atam a
terra”[80]; de combater, porque o
afecto se torna “tentacdo” ou nao
corresponde a qualidade da accéo
que acompanhal81]. Por isso, em
perfeita coeréncia com o seu proprio
ensinamento, a oracdo de S.
Josemaria decorre assim neste



ambito concreto da vida crista:«“—
Nao te digo que me tires os afectos,
Senhor, porque com eles posso
servir-Te, mas que os acrisoles»[82].

O modo de o fazer ndo pode ser
outro que fazer passar pelo crisol do
coracao de Cristo os afectos do
proprio coragao[83].

José Maria Yanguas
Romana, n. 26 (1998)
Notas:

[1] Em relacéo a tudo quanto se
acaba de dizer, pode-se ler com
proveito a obra de D. von
Hildebrand, El corazon , Palabra,
Madrid 1966, especialmente as pp.
103-131. Convém advertir que
quando falamos de coragdo no
presente artigo — onde se pretende
comentar alguns ensinamentos de S.
Josemaria Escriva — o entendemos



simplesmente como simbolo de toda
a intimidade afectiva da pessoa.

[2] G. Abba, Felicita, vita buona e
virtu, Libreria Ateneo Salesiano,
Roma 1989, cap. IV, 19.

[3] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
past. Gaudium et spes , n. 13.

[4] Catecismo da Igreja Catdlica , n.
376.

[5] Catecismo da Igreja Catdlica , n.
400.

[6] Cfr. S. Tomas, S. Th. I-11, q. 85, a 3,
C.

[7] Cfr. Tit 3, 5.
[8] Cfr. 2 Cor 5, 17.

[9] S. Josemaria Escriva, Cristo que
passa, n. 163. Para nos referirmos a
esta obra utilizaremos daqui para a
frente s¢ o titulo seguido do namero
marginal.



[10] S. Josemaria Escriva, Carta 31-
V-1943, n. 8.

[11] Cristo que passa , n. 165.

[12] S. Josemaria Escriva, Amigos de
Deus, n. 31. Daqui para a frente
citaremos so o titulo seguido do
numero marginal.

[13] Cristo que passa, n. 167.

[14] S. Josemaria Escriva, Sulco , n.
652. Daqui para a frente citaremos so
o titulo seguido do numero marginal.

[15] Sulco , n. 208.
[16] Sulco , n. 769.

[17] S. Josemaria Escriva, Temas
Actuais do Cristianismo , n. 102.
Daqui para a frente citaremos s6 o
titulo seguido do numero marginal.

[18] Cristo que passa , n. 167.

[19] Cristo que passa , n. 167.



[20] S. Josemaria Escriva, Forja, n.
156; ibidem , n. 492: “Estamos
apaixonados pelo Amor. Por isso
Nosso Senhor ndo nos quer secos,
rigidos, como uma coisa sem vida”.

[21] Cristo que passa , n. 166.
[22] Cfr. Cristo que passa , n. 166.

[23] S. Josemaria Escriva, Caminho ,
n. 267.

[24] Caminho , n. 769.

[25] Forja , n. 485.

[26] Caminho , n. 723.

[27] Amigos de Deus , n. 137.
[28] Amigos de Deus , n. 74.
[29] Amigos de Deus , n. 75.
[30] Amigos de Deus , n. 93.

[31] Amigos de Deus , n. 164.



[32] Fil 2, 5.
[33] Caminho , n. 760.
[34] Cristo que passa , n. 179.

[35] Cfr. Cristo que passa , nn. 166 e
146.

[36] Cristo que passa , n. 108.

[37] Cristo que passa , n. 109. E o
mesmo que nos diz na belissima
homilia “O Coracdo de Cristo, paz dos
cristdos”, quando afirma que esses
gestos e cenas “sempre comoveram e
héo-de continuar a comover 0s
coracoes dos homens. Efectivamente,
ndo incluem apenas o gosto sincero
de um homem que se compadece dos
seus semelhantes: sao,
essencialmente, a revelacao da
imensa caridade do Senhor. O
Coracdo de Jesus é o Coracao de Deus
Encarnado, do Emanuel — Deus
connosco” ( ibidem , n. 169).



[38] Cristo que passa , n. 109 e 169.

[39] Cfr. Cristo que passa , n. 166;
Amigos de Deus, n. 125.

[40] Cristo que passa , n. 122.

[41] Amigos de Deus , n. 229. “Temos
de amar a Deus com o0 mesmo
coracao com (que amamos 0S N0SS0S
pais, 0s nossos irmaos, 0s outros
membros da nossa familia, os nossos
amigos ou amigas. Nao temos outro
coracao” ( Cristo que passa , n. 142).

[42] Cfr. Cristo que passa , n. 166.
[43] Cristo que passa , n. 164.

[44] Temas Actuais do Cristianismo ,
n. 114.

[45] Cfr. R. Pesch, Il Vangelo di
Marco , 11, Paideia, Brescia, 1982, pp.
358-359.

[46] Segundo B. Gerhardsson, ja a
abundante literatura rabinica sobre



o texto de Dt 6, 5, seria praticamente
unanime em sublinhar que os
diversos elementos do mandamento
significam a total implicagdo do
homem completo “’the total
involvement of whole man”),
indicando com a expressdo “com
todo o cora¢do” o coracdo indiviso
com que devemos amar a Deus, que
leva a seguir a inclinacéo boa que
leva Deus e a refrear e disciplinar ao
que d’Ele nos afasta; com a formula
“com toda a alma” significar-se-ia o
dever de amar a Deus mesmo
quando o amor possa levar consigo
sofrimentos e inclusive a morte; e
posto que, enfim, para alguns
homens os bens que possuem séo
mais preciosos que a propria vida, se
acrescente a clausula “com todas as
forcas”, quer dizer, com todos 0s
bens que se possuem (cfr. The Shema
in the New Testament , Novapress,
Lund 1996, pp. 19-20, 28).

[47] Forja, n. 10.



[48] Amigos de Deus , n. 230.

[49] Cristo que passa , n. 158. “Querer
alcancar a santidade — apesar dos
erros e das misérias pessoais, que
durardo enquanto vivermos —
significa esforcar-se, com a graca de
Deus, por viver a caridade, plenitude
da lei e vinculo da perfei¢ao” ( Temas
Actuais do Cristianismo , n. 62). “A
existéncia do cristdo-atua e a
minha- é o Amor” ( Amigos de Deus ,
n. 6). Assim, com maiuscula,
costumava escrever esta palavra S.
Josemaria, querendo certamente
indicar que o amor do cristao,
quando é auténtico, € uma
participacdo do Amor divino.

[50] Amigos de Deus , n. 6.
[51] Caminho, n. 423.
[52] Amigos de Deus , n. 229.

[53] Amigos de Deus , n. 231. Cfr.
Ibidem , nn. 266, 290, 291, 108, 162;



Forja, nn. 863, 877; Sulco, nn. 803,
821, 859.

[54] Cristo que passa , n. 167.

[55] Amigos de Deus , n. 229. “Ja nos
convencemos de que a caridade nada
tem a ver com essa caricatura que as
vezes se tem pretendido tragar da
virtude central da vida crista (
Ibidem , n. 236).

[56] Cfr. Amigos de Deus , nn. 233,
227.

[57] Amigos de Deus , n. 228; cfr.
Cristo que passa , n. 165.

[58] Amigos de Deus , n. 183.

[59] Cfr. Amigos de Deus ,nn. 1, 23,
72,125,131, 224, 253; Forja , nn. 243,
268, 1028; Sulco , nn. 234, 481.

[60] Amigos de Deus, n. 112.

[61] Cfr. Amigos de Deus , nn. 1, 56,
102.



[62] Sulco , n. 94; Forja , nn. 547, 495,
737, 492.

[63] Forja , nn. 432, 495. “Sempre
entendi a oragdo do cristdo como
uma conversa amorosa com Jesus,
que ndo se deve interromper nem
sequer nos momentos em que
fisicamente estamos longe do
Sacrario, porque toda a nossa vida
esta feita de coplas de amor humano
divinizado..., e podemos amar
sempre” ( Ibidem , n. 435).

[64] Cfr. Forja, nn. 31, 375, 985.

[65] “Qual é o segredo da
perseveranca? O Amor. - Enamora-
te, e ndo «O» deixaras” ( Caminho ,
999).

[66] “— Oh Jesus..., fortalece as nossas
almas, aplana o caminho e,
sobretudo, embriaga-nos de Amor!
Faz-nos fogueiras vivas, que
incendeiem a terra com o fogo divino
que Tu trouxeste.” ( Forja, n. 31).



[67] Cfr. Amigos de Deus ,nn. 137, 35.

[68] Sulco , n. 799; Caminho , nn. 402,
438, 808, 834, 910, 916; Forja,nn 12,
57, 210, 825, 879; “A entrega € o
primeiro passo de uma corrida de
sacrificio, de alegria, de amor, de
unido com Deus. E, assim, toda a vida
se enche de uma bendita loucura,
que faz encontrar felicidade onde a
l6gica humana ndo vé sendo
negacdao, padecimento, dor” ( Sulco,
n. 2).

[69] “Para caldear os tibios, é preciso
rodea-los com o fogo do entusiasmo.
Muitos poderiam gritar-nos: — «Nao
vos lamenteis do meu estado!
Ensinai-me mas é o caminho para
sair desta situacdo que tanto vos
entristece!» ( Sulco , n. 736).

[70] Amigos de Deus , n. 146.
[71] Cfr. Cristo que passa , n. 163.

[72] Cfr. Cristo que passa , n. 167.



[73] Cfr. Amigos de Deus , n. 143.

[74] Amigos de Deus , n. 31. Cfr.
Cristo que passa ,nn. 172, 182.

[75] Amigos de Deus , n. 183.

[76] Amigos de Deus , n. 194; Sulco , n.
851; Forja , nn. 204, 315, 414.

[77] Sulco , n. 828.
[78] Caminho , n. 61.
[79] Forja , n. 356.
[80] Caminho , n. 786.

[81] Cfr. Caminho , nn. 726, 727,
Sulco, nn. 166, 174.

[82] Forja , n. 750.

[83] Cfr. Forja, nn. 98, 872, 204.
“Pondo amor de Deus na amizade,
este afecto depura-se, engrandece-se,
espiritualiza-se; porque se queimam
as escorias, os pontos de vista



egoistas, as consideracoes
excessivamente carnais. Nao o
esquecas: o amor de Deus ordena
melhor os nossos afectos, torna-os
mais puros, sem os diminuir” (
Sulco, n. 828).

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/amar-com-
todo-o-coracao-dt-6-5-consideracoes-
sobre-o-amor-do-cristao-nos-
ensinamentos-de-s-josemaria-escriva/
(02/02/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/amar-com-todo-o-coracao-dt-6-5-consideracoes-sobre-o-amor-do-cristao-nos-ensinamentos-de-s-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-pt/article/amar-com-todo-o-coracao-dt-6-5-consideracoes-sobre-o-amor-do-cristao-nos-ensinamentos-de-s-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-pt/article/amar-com-todo-o-coracao-dt-6-5-consideracoes-sobre-o-amor-do-cristao-nos-ensinamentos-de-s-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-pt/article/amar-com-todo-o-coracao-dt-6-5-consideracoes-sobre-o-amor-do-cristao-nos-ensinamentos-de-s-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-pt/article/amar-com-todo-o-coracao-dt-6-5-consideracoes-sobre-o-amor-do-cristao-nos-ensinamentos-de-s-josemaria-escriva/

	Amar “com todo o coração” (Dt 6, 5) - Considerações sobre o amor do cristão, nos ensinamentos de S. Josemaria Escrivá

