
opusdei.org

Amar “com todo o
coração” (Dt 6, 5) -
Considerações sobre
o amor do cristão,
nos ensinamentos de
S. Josemaria Escrivá

Neste estudo publicado no n. 26
da revista Romana (Janeiro
1998), o Prof. José María
Yanguas fala da importância
dos afectos na vida cristã.

03/10/2011



A tese de que a Teologia Moral nem
sempre valorizou na sua justa
medida o papel da afectividade na
vida cristã, não encontrará
provavelmente excessivas objecções.
É frequente, com efeito, considerar
que as pessoas dotadas de viva
sensibilidade, de uma afectividade
forte, intensa, estão expostas a
particulares perigos. A veemência de
certos sentimentos interpreta-se, com
excessiva precipitação, como
ausência de controlo, do devido
controlo que devemos exercer sobre
nós mesmos. Olha-se com certo
receio, senão com aberta
desconfiança ou suspeita, a esfera
afectiva da pessoa, como se nela se
escondessem especiais insídias ou
imperasse uma desordem mais
profunda que a produzida pelo
pecado na inteligência ou na vontade
humanas. A que se deve tal receio?

As causas podem ser diversas. Por
um lado, há aqueles que consideram



como ideal moral, uma espécie de
indiferença estóica, acompanhada de
um elegante respeito das formas, das
“boas maneiras”, mas longe de
qualquer excesso. Considera-se
modelar uma vida moral governada
pela máxima do ne quid nimis , do
evitar qualquer tipo de “exageros”:
uma vida de certo modo neutra,
“objectiva”. Um ideal de vida moral
ao qual dificilmente se ajustaria
aquele episódio em que Cristo
expulsa do templo os mercadores
(cfr. Mt 21, 12ss).

A suspeita pode nascer também da
possibilidade, nada irreal, de que na
vida de uma pessoa com intensa
afectividade, o coração invada o
campo próprio da inteligência ou da
vontade, permitindo assim que seja
ele quem decida sobre a verdade ou
o erro e quem leva, em última
instância, a vontade a actuar[1].
Perante tal perigo prefere-se obrigar
o coração a calar-se, impedir que se



pronuncie. Sentimentos e afectos
pertenceriam ao mundo cego do
passional que exige não só controlo,
mas também uma constante
repressão e, se for possível,
supressão.

Deste modo esquece-se que a
perfeição do homem implica o
desenvolvimento harmónico de tudo
o que é autenticamente humano e
que, por isso, depende também da
qualidade da sua vida afectiva. A
pessoa humana não é só inteligência
e vontade. Uma pessoa dotada de
uma inteligência preclara e de uma
vontade férrea, mas sem coração ou
com um coração duro e incapaz de
amar, possui uma personalidade
mutilada, não reproduz de modo
algum a imagem de Jesus Cristo que
se revela no Evangelho.

Por isso, foi possível dizer que: «É
verdadeiramente boa a vida do
sujeito que não só sabe escolher



rectamente, como também participa
emotivamente na boa conduta:
apaixona-se pelo bem e pelo mal
moral; deseja um e repele o outro,
também apaixonadamente; sente
amor ou ódio, prazer ou tristeza,
esperança ou temor, etc.»[2]. A
perfeição moral das acções humanas,
a plenitude de bondade de que são
capazes, requer, pois, a participação
dos afectos ou sentimentos
adequados; pede que a sua
realização seja acompanhada pelo
sentimento ou pela emoção “devida”,
quer dizer, a que corresponde à
qualidade da acção que se cumpre, a
que “condiz” com a mesma. À
rectidão do juízo da inteligência e à
bondade do acto da vontade deve-se
acrescentar, por assim dizer, a
rectidão do mundo afectivo da
pessoa, a tonalidade tipicamente
humana que dá cor aos nossos actos
e que os torna inconfundíveis com os
de qualquer outra pessoa. A
“concordância” da afectividade com



o acto intencional que a motiva e ao
qual de algum modo está
inseparavelmente ligado, é em si
mesma valiosa: surpreenderia muito,
numa pessoa de grande craveira
moral, que “sentisse” um movimento
de tristeza perante tão grande bem;
ou que a alegria que pode despertar
nele um acto trivial, superasse em
intensidade e, sobretudo em
profundidade, aquela que
experimenta perante a comovedora
acção de quem dá generosamente a
vida por outrem.

Este estudo vai nesta direcção: a de
mostrar que o amor a Deus e ao
próximo alcança a sua plenitude
quando, em maior ou menor grau,
abraça no seu raio de influência a
afectividade humana, o mundo dos
sentimentos. A graça divina, com
efeito, está chamada a permear
qualquer homem, não só a
inteligência e a vontade, mas
também a afectividade. Esse amplo e



variado mundo que define e
caracteriza em boa medida cada
pessoa, não deve ser nem sufocado
nem suprimido, mas ordenado,
reordenado, e integrado no processo
de “cristificação”, quer dizer, no
empenho do cristão, guiado e
sustentado pela graça, em identificar-
se totalmente com Cristo.

Para o pôr em evidência, servir-me-ei
da doutrina teológico-ascética de S.
Josemaria Escrivá de Balaguer, pois
um ponto-chave dos seus
ensinamentos é este: o amor
sobrenatural, a caridade, tem em nós
uma dimensão humana que não
pode ser substituída; trata-se do
amor de uma criatura que não é
somente espírito, mas também corpo
e alma em unidade substancial.

Com este fim, procurarei mostrar, em
primeiro lugar, que nos
ensinamentos de S. Josemaria se faz
referência a duas graves



deformações da afectividade que
podem minar a autenticidade da vida
cristã: o sentimentalismo e o ideal da
indiferença estóica (I). Depois,
tentarei pôr em evidência o
horizonte doutrinal no qual se situa a
doutrina de S. Josemaria sobre o
papel da afectividade na vida do
cristão (II), para me centrar,
seguidamente, no modo de entender
a virtude da caridade, específico de
S. Josemaria (III).

1. Sentimentalismo e indiferença
estóica

A fé cristã ensina que o pecado
quebrou a harmonia entre a criação,
de maneira particular a harmonia
interna do homem. Quando o
Concílio Vaticano II define o pecado,
apresenta-o como ruptura, como
factor de desordem, dentro e fora do
homem[3]. Como recorda o
Catecismo da Igreja Católica: «A
harmonia interior da pessoa



humana, a harmonia entre o homem
e a mulher, enfim, a harmonia entre
o primeiro casal e toda a criação
constituía o estado dito de “justiça
original”»[4]. Com o pecado dos
nossos primeiros pais aquela
situação foi profundamente alterada,
de modo que «a harmonia em que
viviam, graças à justiça original,
ficou destruída; o domínio das
faculdades espirituais da alma sobre
o corpo foi quebrado…»[5]. Todas as
potências da alma, como argumenta
S. Tomás, ficaram de algum modo
privadas da ordem que lhes é
própria e pela qual se ordenam
naturalmente à virtude: a natureza
humana ficou ferida[6]. Mas graças
ao Baptismo, que é banho de
regeneração, os homens são
renovados no Espírito Santo[7], são
uma nova criatura[8]. Permanecem,
no entanto, no baptizado, algumas
consequências temporais do pecado,
entre elas a inclinação para o mal
que chamamos “concupiscência”,



uma certa debilidade na harmonia
estabelecida, harmonia que é preciso
ir consolidando com a graça de Deus
e o empenho pessoal.

Sentimentalismo e indiferença
estóica são dois modos equivocados
de situar-se neste quadro geral
apenas esboçado. Trata-se de dois
perigos que assaltam igualmente
qualquer cristão, alterando
profundamente a adequada
integração dessas forças do homem
que englobamos sob o nome genérico
de afectividade.

a) Sentimentalismo pietista

A afectividade, e a própria vida
moral, pode ser identificada e
grotescamente reduzida ao mundo
mutável dos sentimentos,
privilegiando-os indevidamente na
vida do cristão e consentindo que
invadam áreas próprias do
entendimento e da vontade; o
sentimento converte-se assim em



critério de verdade e no principal
motivo que põe em movimento a
vontade. A verdade objectiva
desaparece ao ficar reduzida ao
sentimento, como acontece nalgumas
modernas correntes da Ética, e a
vontade debilita-se perdendo o vigor
que deve caracterizá-la.

O ideal de vida cristã patente nas
obras de S. Josemaria é de teor muito
diferente. Reage com energia contra
o que define, em traços rápidos e
eficazes, de sabor impressionista,
como «manifestações desse
sentimentalismo ineficaz, vazio de
doutrina, eivado de pietismo»[9];
quer dizer uma vida cristã que não
se apoia numa sólida formação da fé,
que a confunde e identifica com uma
piedade que se esgota em múltiplas
manifestações puramente externas
de piedade. «Urge adquirir doutrina,
e viver de fé, para poder dá-la, e
evitar assim que as almas caiam nos
erros da ignorância ou no pietismo ,



que desfigura com a sua devoção vã,
sentimentalista ou supersticiosa, o
rosto da verdadeira piedade»[10].

Legitimar o papel da afectividade na
vida cristã não significa de modo
algum fomentar sentimentos
passageiros «que trazem a emoção
ou as lágrimas»; não é uma questão
de sentimentalismo superficial, de
falta de fortaleza pessoal, de uma
espiritualidade epidérmica que não é
“profundamente humana”[11]. Nem
é um modo de entender a vida cristã
na qual se concede demasiado
espaço à afectividade, ao sentimento,
e que é compatível com um
“cumprimento rotineiro” dos
próprios deveres, «com o fastio ou
com a apatia»[12], com uma
“entrega” ineficaz que não se propõe
de modo algum revitalizar a
existência inteira com a luz da fé e a
força do amor.



Sentimentalismo e pietismo vão
frequentemente de mãos dadas,
segundo o Fundador do Opus Dei, e
são uma caricatura da verdadeira
piedade cristã, uma espécie de
carnavalesco «disfarce, um embuste
feito a Deus e aos homens»[13],
aparência de vida cristã, que na
realidade reduz a verdadeira
piedade a um apêndice – «aparato
externo de piedade»[14] –, a
“entusiasmo fácil”[15], a “devoção
sensível”[16], carente de sólida raiz
doutrinal e não raramente
acompanhada de uma vistosa falta
de qualidades humanas. Uma espécie
de piedade que não valoriza
suficientemente as virtudes humanas
e que não é raro ver acompanhada
de falta de humanidade em
personalidades pouco harmoniosas.
É uma falsa piedade que S. Josemaria
define com “beatice” e que descreve
assim:



«A beatice não é mais do que uma
triste caricatura pseudo-espiritual,
fruto geralmente da falta de doutrina
e também de certa deformação
humana. É lógico que repugne a
quem ama o que é autêntico e
sincero»[17].

b) Indiferença estóica

Por outro lado, a afectividade pode
ser intencionalmente sufocada,
dando lugar a uma espécie de ideal
moral de carácter estóico que se
esforça por conseguir a indiferença
ou supressão da afectividade, ideal
desumano de quem se ruboriza ao
ter que admitir a presença de afectos
na sua vida, que se envergonha de os
sentir, que os considera escória da
vida moral que deve ser eliminada
para que esta última possa
resplandecer em toda a sua pureza.
Os afectos, pensa-se, humanizariam
demasiado a vida cristã. Dá-se lugar
assim ao ideal de orientação



kantiana no qual a intervenção da
afectividade parece minar a
autenticidade própria do
comportamento moral: a do
cumprimento do dever pelo próprio
dever, sem permitir que nenhuma
outra razão a falsifique ou
contamine.

S. Josemaria não se mostra mais
indulgente com este outro modo
errado de entender a afectividade,
característico de certo tipo de
laicismo moral. Aqui a vida cristã
perde vivacidade, calor; aparece
como algo espartilhado, rígido. Os
sentimentos constituem um perigo, o
amor degrada-se até se converter em
«caridade oficial, seca e sem
alma»[18]. Dá-se por assente que
«conservar um coração limpo, digno
de Deus, significa não o misturar,
não o contaminar com afectos
humanos»[19]; e corre-se o grave
risco «de se tornarem tesos, sem
vida, como uma boneca de trapos», o



perigo de que a vida moral adquira
«uma rigidez de papelão»[20]. Aqui a
indiferença não é desapego dos bens
terrenos, desapego que não significa
desprezo, mas justa apreciação dos
mesmos, afirmação da supremacia
absoluta de Deus, único Senhor.
Trata-se antes da indiferença própria
de uma “razão fria” e de uma
«vontade de puro espírito»[21],
própria de quem só sabe viver uma
caridade “oficial” estranhamente
compatível com uma indiferença
fria, que se expressa por palavras,
gestos ou comportamentos que
parecem exigência de um guião,
recitação de um papel teatral,
realização artificial de um gesto,
exercício burocrático de uma função.
Este tipo de indiferença próxima, ou
mesmo idêntica, ao “ desamor ” –
qualidade de um ânimo insensível,
incapaz de se comover –, é com o
ódio, inimigo mortal da caridade[22].



Esta visão das coisas mais parece
consequência de uma mentalidade
deísta, incapaz de pensar num Deus
próximo, que tem um nome, um
Deus que é «Pai e muito Pai» – como
reza um conhecido ponto de
Caminho[23], concretizando com
acerto poético o que nos ensina a
Revelação. Só o horizonte cinzento,
de uma ideia deísta de Deus admite a
indiferença de um “coração
seco”[24]. Algo que nada tem a ver
com os momentos de frieza ou de
cansaço pelos que pode passar uma
pessoa[25], nem com o “decaimento
físico” ou o “cansaço interior” que
podem fazer a vida interior perder
brilho, frescura, sem que por isso se
possa falar de indiferença. A
divergência aparece clara neste
ponto de Caminho : «Que tudo te é
indiferente? – Não queiras iludir-te.
Agora mesmo, se eu te perguntasse
por pessoas e por actividades, em
que por Deus empenhaste a tua
alma, havias de responder-me –



briosamente! – com o interesse de
quem fala de coisa própria.

Não: para ti, não é tudo indiferente –
é que não és incansável..., e
necessitas de mais tempo para ti;
tempo que será também para as tuas
obras, porque, no fim de contas, tu és
o instrumento.»[26].

É também característico deste
delineamento converter a vida cristã
num «tabique angustiante de
obrigações que deixa a alma
submetida a uma tensão
desesperada»[27], com o peso
acrescentado de dever controlar,
sufocar ou extirpar sentimentos e
afectos profundos, sobre os quais, no
entanto, não temos domínio. Dá-se
assim lugar à formação de espíritos
internamente violentos, preocupados
convulsivamente de poder exibir
uma folha imaculada de serviços
prestados, de obediência sem
manchas.



II. Horizonte doutrinal dos
ensinamentos de S. Josemaria 1) A
Humildade Santíssima de Jesus Cristo

Se quisermos que a afectividade, o
variado mundo dos sentimentos
superiores, ocupe na vida cristã o
lugar que lhe corresponde, sem cair
em nenhum dos extremos há pouco
assinalados, não temos outro
caminho a não ser fixar o olhar em
Jesus Cristo. Sim, porque o equívoco
que está na base daqueles erros não
é outro que o desconhecimento do
significado exacto e completo da
Encarnação do Verbo Eterno de Deus,
o mistério de Jesus Cristo Nosso
Senhor como verdadeiro Deus e
verdadeiro Homem. «Certa
mentalidade laicista e outras
maneiras de pensar a que
poderíamos chamar pietistas
coincidem em não considerar o
cristão como homem inteiro e pleno.
Para os primeiros, as exigências do
Evangelho sufocariam as qualidades



humanas; para os outros, a natureza
caída poria em perigo a pureza da fé.
O resultado é o mesmo: desconhecer
a profundidade da Encarnação de
Cristo, ignorar que o Verbo se fez
carne, homem, e habitou entre nós (Jo 
1, 14 )»[28].

Levar a sério que o Filho de Deus se
fez carne e habitou entre nós,
significa para S. Josemaria que os
filhos de Deus, que têm de imitar
Cristo, têm de ser muito humanos e
muito divinos . Isso explica a
insistência com que recorda que
«viver cristãmente não é deixar de
ser homem», e o vigor com que
convida a não «abdicar do esforço
por adquirir essas virtudes que
alguns têm, mesmo sem conhecerem
Cristo»[29].

A importância, que as virtudes
humanas possuem no modo
característico de S. Josemaria viver o
Evangelho, tem as suas raízes na



profunda intuição da centralidade do
mistério da Encarnação para a vida
cristã. Com frase incisiva afirmava:

«A nossa fé confere todo o seu relevo
a estas virtudes que nenhuma pessoa
deveria deixar de cultivar. Ninguém
pode ganhar ao cristão em
humanidade»[30].

O mistério da Encarnação
desautoriza de raiz qualquer
tentativa de vida cristã que não faça
do baptizado um ser “integralmente
humano”[31]. Quando afirmamos a
perfeita Humanidade de Jesus Cristo
estamos a referir-nos a uma Pessoa
com inteligência e vontade, mas
também com um rico mundo de
sentimentos e afectos. «Tende em vós
os mesmos sentimentos de Cristo
Jesus»[32], escreve S. Paulo.

É o que descobrimos mal abrimos os
Evangelhos. Imediatamente
advertimos que «a indiferença não é
ter o coração seco… como Jesus não o



teve»[33]. Tem «um coração de carne
como o nosso»[34], assim o
demonstram as numerosas cenas da
vida de Nosso Senhor às que S.
Josemaria recorria para pôr em
evidência como é o amor de Cristo: a
ressurreição do filho da viúva de
Naim, que manifesta toda a sua
capacidade de compaixão; a cura do
paralítico; o pranto pela morte de
Lázaro; a compaixão pelas multidões
que o seguem e não têm que comer; o
seu trato com os pecadores[35]...
Com traços abreviados mostra-nos
um quadro do mundo íntimo de
Cristo:

«Narram os Evangelhos que Jesus
não tinha onde reclinar a cabeça,
mas contam-nos também que tinha
amigos queridos e de confiança,
ansiosos por recebê-Lo em sua casa.
E falam-nos da sua compaixão pelos
enfermos, da sua mágoa pelos que
ignoram e erram, da sua indignação
perante a hipocrisia. Jesus chora pela



morte de Lázaro, ira-se com os
mercadores que profanam o Templo,
deixa que se enterneça o seu coração
com a dor da viúva de Naim»[36].

O mais extraordinário e comovedor
neste ponto é que naqueles gestos
humanos podemos descobrir os
gestos de Deus, porque Cristo é Deus
feito homem, Homem perfeito: «no
humano dá-nos a conhecer a
divindade»[37]; nas manifestações de
amor do Coração de Cristo tem lugar
a definitiva manifestação do amor de
Deus aos homens:

«(…) o amor de Jesus aos homens é
um aspecto insondável do mistério
divino, do amor do Filho ao Pai e ao
Espírito Santo. O Espírito Santo, o
laço de amor entre o Pai e o Filho,
encontra no Verbo um Coração
humano (…) o amor, no seio da
Trindade, derrama-se sobre todos os
homens pelo Amor do Coração de
Jesus[38].



Esta é a verdadeira escola onde S.
Josemaria, segundo as suas próprias
palavras, aprendeu a amar e onde
nós, os homens, devemos aprender a
libertar os nossos corações do ódio e
da indiferença. O modo de Cristo
amar será sempre o modelo para o
amor cristão[39]. Só assim a nossa
conduta recordará a de Jesus e
evocará a sua “figura
maravilhosa”[40].

2) A unidade da pessoa, corpo e
espírito, graça e natureza

S. Josemaria não formulou
certamente uma teoria antropológica
nem propunha uma determinada
noção de homem. A concepção do
homem subjacente aos seus
ensinamentos é a que oferece a fé e a
boa teologia, uma ideia
profundamente unitária. Corpo e
espírito, como a natureza e a graça,
não são realidades que se sobrepõem
ou entram em contacto



esporadicamente. São realidades
diferentes e inconfundíveis, mas de
tal modo entrelaçadas na pessoa do
cristão que esta é, real e
indivisivelmente, una. A alma
informa todo o corpo. A união
substancial de ambos tem os seus
efeitos tanto no mundo espiritual
como no corporal. Pela sua parte a
graça cura, aperfeiçoa e eleva a
natureza humana: o homem
completo, corpo e espírito, inicia
uma nova existência. Mas o acto de
fé é acto do entendimento humano e
o acto de caridade é acto da vontade
e do coração humano. A semente da
graça está chamada a permear toda a
nossa humanidade e toda a nossa
existência. Como a gota de azeite se
estende sobre o papel, assim irá
estendendo a graça o seu raio de
acção, primeiro à nossa inteligência e
vontade, raiz e sede da liberdade;
depois, se não opomos resistência,
acabará por alcançar os nossos
sentimentos, a nossa afectividade.



A doutrina de S. Josemaria é uma
necessária conclusão da visão do
homem sugerida pela Revelação e
encontra nas suas palavras uma
expressão enérgica e,
simultaneamente, delicada:

«Para que, de uma forma gráfica,
esta verdade ficasse bem gravada na
vossa mente, preguei milhares de
vezes que nós não temos um coração
para amar a Deus e outro para amar
as criaturas. Este nosso pobre
coração feito de carne, ama com um
afecto humano, que, se está unido ao
amor de Cristo, também é amor
sobrenatural»[41].

Esta é uma doutrina que repetirá
frequentemente nas suas obras. Essa
profunda compreensão da natureza
e da graça leva-o a dizer e a repetir
frequentemente aos seus filhos no
Opus Dei que só sendo muito
humanos poderão ser muito
divinos[42]. Daí que devamos dirigir-



nos a Deus Nosso Senhor com tudo o
que somos: «a nossa alma, os nossos
sentimentos, os nossos pensamentos,
as nossas palavras e as nossas acções,
os nossos trabalhos e as nossas
alegrias»[43].

Com grande força propunha este
ensinamento em sentido ascético no
ano de 1967, no decorrer da homilia
que pronunciou na Santa Missa
celebrada no campus da
Universidade de Navarra:

«Não, meus filhos! Não pode haver
uma vida dupla; se queremos ser
cristãos, não podemos ser
esquizofrénicos. Há uma única vida,
feita de carne e espírito, e essa é que
tem de ser – na alma e no corpo –
santa e cheia de Deus, deste Deus
invisível que encontramos nas coisas
mais visíveis e materiais»[44].

III. O amor de Deus nos
ensinamentos de S. Josemaria



A pergunta que o escriba faz a Jesus,
o jovem Mestre que pregava com
singular autoridade, acerca do
primeiro mandamento da lei (cfr. Mc
12, 28ss), o primeiro e principal de
todos os mandamentos, possui na
boca de quem pergunta maior
transcendência da que pode parecer
num primeiro momento. É a questão
do que ocupa o primeiro lugar na
vontade de Deus[45]. A resposta de
Jesus começa com a citação do texto
de Dt 6, 4-5: «Escuta Israel, o Senhor,
nosso Deus, é o único Senhor.
Amarás o Senhor teu Deus com todo
o coração, com toda a alma, e com
todas as forças». A profissão de fé no
único Deus, o seu solene
reconhecimento como único
soberano do homem, tem como
imediata consciência o dever de amá-
Lo. O sujeito do dito dever é a pessoa
em toda a sua totalidade: tudo o que
ela é, com a sua completa existência
e com tudo o que possui[46].



a) A caridade principal exigência da
santidade

Em perfeito acordo com toda a
tradição cristã, S. Josemaria viu na
identificação com Cristo a chave da
santidade, a essência da vida cristã:
«Ser santo é ser bom cristão: parecer-
se com Cristo. Aquele que mais se
parece com Cristo, é o mais cristão,
mais de Cristo, mais santo»[47]. A
identificação com Cristo consegue-se
antes de tudo pela graça recebida nos
sacramentos, mas exige, além disso,
correspondência à graça, empenho
por conhecer e amar a Nosso Senhor,
por reproduzir os seus próprios
sentimentos, seguindo o exemplo de
S. Paulo ( Gal 2, 20).

A caridade, o amor de Deus e do
próximo, joga pois um papel decisivo
na vida cristã. S. Josemaria sublinha
com acentos vivos esta verdade. A
vida cristã edifica-se sobre a
caridade: «Os filhos de Deus,



forjamo-nos na prática desse
mandamento novo»[48], dirá com
fase vigorosa. A via traçada por Jesus
Cristo, caminho de morte e
ressurreição que deve percorrer
quem deseja segui-Lo de perto,
«resume-se numa única palavra:
amar»[49]. Se a consciência de que a
santidade não é privilégio só de
alguns, de que a vocação à plenitude
da vida cristã é verdadeiramente
universal, não termina por induzir
ao desânimo ao contemplar a
própria debilidade, deve-se em boa
parte a que o primeiro requisito e a
primeira e principal exigência da
santidade consiste em amar, algo
«bem conforme à nossa
natureza»[50].

A originalidade dos ensinamentos de
S. Josemaria acerca da virtude da
caridade revela-se no modo de
apresentar esta virtude. «Meu Deus,
amo-Te, mas... ensina-me a
amar!»[51], reza um ponto de 



Caminho . Como respondeu Deus
Nosso Senhor à dita oração? Qual a
tonalidade peculiar que apresenta a
caridade nos ensinamentos e na vida
de S. Josemaria?

b) Caridade sobrenatural e amor
humano

Na sua dupla vertente, o amor a Deus
e o amor ao próximo, a virtude da
caridade, é amor de um coração
humano, elevado, transformado pela
graça, mas sempre coração humano.
Analogamente a como falamos de
acções “teândricas” em Jesus Cristo,
acções humanas e divinas, porque
quem as realiza é, ao mesmo tempo,
Deus e Homem verdadeiro; assim no
caso do cristão, do homem elevado à
ordem da graça, divinizado,
“cristificado”, as suas acções são
também, de certo modo, humano-
divinas. Não se trata de acções
humanas que recebem uma espécie
de verniz exterior que as enobrece,



uma pátina de graça, externa à
própria acção: têm antes como
sujeito um homem novo, um
princípio agente que foi
transformado no mais íntimo do seu
ser e que dá, portanto, origem a
acções radicalmente novas, ainda
que não o pareçam se se contemplam
só no seu aspecto exterior. Trata-se
de um ensinamento que forma parte
do que poderíamos chamar as
“constantes” da pregação do
Fundador do Opus Dei:

«Este nosso pobre coração feito de
carne, ama com um afecto humano,
que, se está unido ao amor de Cristo,
também é amor sobrenatural. Essa, e
não outra, é a caridade que temos de
cultivar na alma, a qual nos levará a
descobrir nos outros a imagem de
Nosso Senhor»[52].

É uma consequência mais da
economia sacramental na qual se
desenvolve a vida do cristão. A



elevação do homem à ordem da
graça, faz que as realidades humanas
sejam transformadas partir de
dentro e elevadas a um nível mais
alto.

c) Caridade e “carinho”

Entende-se assim muito bem o modo
de apresentar a virtude da caridade,
muito característico de S. Josemaria.
Nos seus ensinamentos sublinha-se,
frequentemente, essa dimensão
humana da virtude teologal, divina
de certo modo, da caridade. Talvez o
exemplo mais frequente, por um
lado, e mais conseguido e belo, por
outro, seja a apresentação da
caridade como “carinho”: a caridade
é afecto humano, “carinho” é afecto
elevado à ordem sobrenatural. Como
se dizia no texto antes citado: o
carinho humano, se está unido ao
amor de Cristo, é também
sobrenatural. Com expressão que



não deixa lugar a dúvidas, afirma
rotundamente noutra ocasião:

«Essa dilectio , essa caridade, enche-
se de matizes mais profundos
quando se refere aos irmãos na fé,
especialmente aos que, porque Deus
assim o estabeleceu, trabalham mais
perto de nós: os pais, o marido ou a
mulher, os filhos e os irmãos, os
amigos e os colegas, os vizinhos. Se
não existisse este carinho, amor
humano nobre e limpo, ordenado a
Deus e n'Ele fundamentado, não
haveria caridade»[53].

O amor cristão ao próximo, que não
é sentimento vazio, nem
camaradagem pobre, nem simples
filantropia, também não pode ficar
reduzido a uma das suas perigosas
falsificações, a de uma « caridade
oficial , seca e sem alma», muito
diferente da «verdadeira caridade de
Cristo, que é carinho, calor
humano»[54]. O desprestígio, que



nalgumas mentes pode ter o próprio
conceito de caridade, deve-se em boa
parte a esta mistificação, contra a
qual reagia com veemência S.
Josemaria qualificando-a de
“caricatura” e inclusive de
“aberração”, consistindo em privar a
caridade da sua linfa vital que é o
afecto. Com um exemplo muito
gráfico gravava esta ideia no coração
daqueles que o escutavam:
«Exprimia bem esta aberração a
queixa resignada de uma doente:
Aqui, tratam-me com caridade, mas a
minha mãe cuidava de mim com
carinho. O amor que nasce do
Coração de Cristo não pode dar lugar
a este tipo de distinções»[55].

É justamente de Deus, do amor de
Deus e do amor a Deus, donde nasce
esta caridade que é ternura, afecto,
carinho[56]. Se não existe este
carinho, se não se “mete”, se não se
“põe o coração”[57] no trato, no
serviço prestado aos outros, como



gostava de dizer S. Josemaria, não se
poderá falar de caridade autêntica;
daí que se considere uma desgraça
“não ter coração”, a incapacidade de
“amar com ternura”[58].

d) “Não te comove?”

Frequentemente S. Josemaria
convidava os que o escutavam para
se deixarem “invadir”, para acolher
sem reservas – mente, vontade e
sentimentos – as verdades de fé ou as
cenas do Evangelho que não podem
ser plenamente acreditadas,
contempladas ou pensadas, sem que
“toda” a pessoa se sinta de alguma
maneira, em maior ou menor grau,
afectada. Na medida em que a graça
de Deus vá transformando a
completa existência do homem e
restabelecendo a ordem e a unidade
quebradas pelo pecado, se
“modelarão” necessariamente a
inteligência, a vontade e a
afectividade; porque não é índice de



perfeição moral, antes pelo contrário,
que o conhecimento do bem não se
veja acompanhado pelo desejo de o
realizar e pela colaboração do
coração que se compraz no bem.

Daí que S. Josemaria afirmasse que
se sentia “comovido”, “removido”
ante um gesto de Nosso Senhor ou
ante um episódio da Sua vida, e
interpelasse quem o escutava com
frases como esta: «Não vos comove
essa caridade ardente…?»[59],
convidando desse modo a perceber
toda a altura, força e beleza do
motivo de tal comoção. Comover
significa aqui “tocar a alma”,
“acender”[60], penetrar até ao mais
profundo da pessoa, resultado de ter
deixado entrar em nós, de não ter
feito resistência à luz de uma
verdade ou à beleza de um valor,
percebidos nas suas justas
dimensões.



Junto a essas expressões, S.
Josemaria utilizava outras que têm
mais ou menos idêntico alcance:
«Tanto me enamora, dizia por
exemplo, a imagem de Cristo …» ou
«Não vos enamora esse modo de
proceder de Jesus?»[61]

E se a caridade está dentro da vida
cristã, o seu início vem a ser uma
espécie de “enamoramento”, e toda a
existência do cristão uma “afirmação
de amor”[62]; tudo nela deve estar
impregnado de amor que é também,
e ao mesmo tempo, carinho humano:
a oração[63], o apostolado[64], a
perseverança[65] … Um amor que
“embriaga”[66], que se torna
“apaixonado”[67], “loucura” ou “que
enlouquece”[68], “entusiasmo”[69].

e) A caridade cristã: nem
insensibilidade indiferente, nem
sentimentalismo

Na doutrina de S. Josemaria, a
caridade, o amor de Deus é, pois, algo



bem longínquo da insensibilidade, da
ausência ou da dureza do coração.
Como o é igualmente a piedade
autêntica, «a piedade que nasce da
filiação divina é uma atitude
profunda da alma, que acaba por
informar toda a existência: está
presente em todos os pensamentos,
em todos os desejos, em todos os
afectos»[70].

Uma virtude que permite apresentar
o autêntico rosto, cálido, humano,
“cordial” do cristianismo; que
empurra suavemente a vivê-lo e
termina por ser um caminho
fascinante de progresso humano e
sobrenatural, unindo assim as
dimensões humana e divina da
perfeição cristã.

Caridade, piedade cristã que é “uma
atitude viva” que produz frutos de
entrega e de cumprimento da
vontade de Deus[71], que nada tem a
ver com comportamentos ritualistas,



sem compromisso, com um
sentimentalismo centrado em si
mesmo, filho da concupiscência, que
termina frequentemente em
deformações patológicas da
sensibilidade. O amor cristão
autêntico é sempre e
necessariamente compreensão,
afecto, compaixão: reage perante a
injustiça, esforça-se por aliviá-la[72],
leva a trabalhar por Deus[73]. «Amor
significa recomeçar cada dia a servir,
com obras de carinho»[74].

f) A purificação do coração

Purificação, porque a justa avaliação
do papel da afectividade na vida
moral não significa ignorar que o
pecado introduziu a cizânia da
desordem também neste campo. Por
isso, com o realismo da fé e com o
que nasce da experiência pessoal e
do trabalho de almas, S. Josemaria
afirmava:



«O verdadeiro amor de Deus, que
pode traduzir-se por viver uma vida
bem limpa, está tão longe da
sensualidade como da
insensibilidade e tão longe de
qualquer sentimentalismo como da
ausência de coração ou da sua
dureza»[75].

É agora o “peso das paixões”, no seu
sentido negativo, o que se
sublinha[76]; a necessidade de
“depurar” os afectos, de queimar as
suas “escórias”[77]; de que ao
“esbanjar ternura”[78] não se
introduzam sentimentos menos
legítimos que signifiquem “apegos”
do coração[79], que não se querem
cortar os afectos que “atam à
terra”[80]; de combater, porque o
afecto se torna “tentação” ou não
corresponde à qualidade da acção
que acompanha[81]. Por isso, em
perfeita coerência com o seu próprio
ensinamento, a oração de S.
Josemaria decorre assim neste



âmbito concreto da vida cristã:«“–
Não te digo que me tires os afectos,
Senhor, porque com eles posso
servir-Te, mas que os acrisoles»[82].

O modo de o fazer não pode ser
outro que fazer passar pelo crisol do
coração de Cristo os afectos do
próprio coração[83].

José María Yanguas

Romana, n. 26 (1998)

Notas:

[1] Em relação a tudo quanto se
acaba de dizer, pode-se ler com
proveito a obra de D. von
Hildebrand, El corazón , Palabra,
Madrid 1966, especialmente as pp.
103-131. Convém advertir que
quando falamos de coração no
presente artigo – onde se pretende
comentar alguns ensinamentos de S.
Josemaria Escrivá – o entendemos



simplesmente como símbolo de toda
a intimidade afectiva da pessoa.

[2] G. Abbá, Felicità, vita buona e
virtù, Libreria Ateneo Salesiano,
Roma 1989, cap. IV, 19.

[3] Cfr. Concílio Vaticano II, Const.
past. Gaudium et spes , n. 13.

[4] Catecismo da Igreja Católica , n.
376.

[5] Catecismo da Igreja Católica , n.
400.

[6] Cfr. S. Tomás, S. Th. I-II, q. 85, a 3,
c.

[7] Cfr. Tit 3, 5.

[8] Cfr. 2 Cor 5, 17.

[9] S. Josemaria Escrivá, Cristo que
passa , n. 163. Para nos referirmos a
esta obra utilizaremos daqui para a
frente só o título seguido do número
marginal.



[10] S. Josemaria Escrivá, Carta 31-
V-1943, n. 8.

[11] Cristo que passa , n. 165.

[12] S. Josemaria Escrivá, Amigos de
Deus , n. 31. Daqui para a frente
citaremos só o título seguido do
número marginal.

[13] Cristo que passa, n. 167.

[14] S. Josemaria Escrivá, Sulco , n.
652. Daqui para a frente citaremos só
o título seguido do número marginal.

[15] Sulco , n. 208.

[16] Sulco , n. 769.

[17] S. Josemaria Escrivá, Temas
Actuais do Cristianismo , n. 102.
Daqui para a frente citaremos só o
título seguido do número marginal.

[18] Cristo que passa , n. 167.

[19] Cristo que passa , n. 167.



[20] S. Josemaria Escrivá, Forja , n.
156; ibidem , n. 492: “Estamos
apaixonados pelo Amor. Por isso
Nosso Senhor não nos quer secos,
rígidos, como uma coisa sem vida”.

[21] Cristo que passa , n. 166.

[22] Cfr. Cristo que passa , n. 166.

[23] S. Josemaria Escrivá, Caminho ,
n. 267.

[24] Caminho , n. 769.

[25] Forja , n. 485.

[26] Caminho , n. 723.

[27] Amigos de Deus , n. 137.

[28] Amigos de Deus , n. 74.

[29] Amigos de Deus , n. 75.

[30] Amigos de Deus , n. 93.

[31] Amigos de Deus , n. 164.



[32] Fil 2, 5.

[33] Caminho , n. 760.

[34] Cristo que passa , n. 179.

[35] Cfr. Cristo que passa , nn. 166 e
146.

[36] Cristo que passa , n. 108.

[37] Cristo que passa , n. 109. É o
mesmo que nos diz na belíssima
homilia “O Coração de Cristo, paz dos
cristãos”, quando afirma que esses
gestos e cenas “sempre comoveram e
hão-de continuar a comover os
corações dos homens. Efectivamente,
não incluem apenas o gosto sincero
de um homem que se compadece dos
seus semelhantes: são,
essencialmente, a revelação da
imensa caridade do Senhor. O
Coração de Jesus é o Coração de Deus
Encarnado, do Emanuel – Deus
connosco” ( ibidem , n. 169).



[38] Cristo que passa , n. 109 e 169.

[39] Cfr. Cristo que passa , n. 166;
Amigos de Deus, n. 125.

[40] Cristo que passa , n. 122.

[41] Amigos de Deus , n. 229. “Temos
de amar a Deus com o mesmo
coração com que amamos os nossos
pais, os nossos irmãos, os outros
membros da nossa família, os nossos
amigos ou amigas. Não temos outro
coração” ( Cristo que passa , n. 142).

[42] Cfr. Cristo que passa , n. 166.

[43] Cristo que passa , n. 164.

[44] Temas Actuais do Cristianismo ,
n. 114.

[45] Cfr. R. Pesch, Il Vangelo di
Marco , II, Paideia, Brescia, 1982, pp.
358-359.

[46] Segundo B. Gerhardsson, já a
abundante literatura rabínica sobre



o texto de Dt 6, 5, seria praticamente
unânime em sublinhar que os
diversos elementos do mandamento
significam a total implicação do
homem completo “”the total
involvement of whole man”),
indicando com a expressão “com
todo o coração” o coração indiviso
com que devemos amar a Deus, que
leva a seguir a inclinação boa que
leva Deus e a refrear e disciplinar ao
que d’Ele nos afasta; com a fórmula
“com toda a alma” significar-se-ia o
dever de amar a Deus mesmo
quando o amor possa levar consigo
sofrimentos e inclusive a morte; e
posto que, enfim, para alguns
homens os bens que possuem são
mais preciosos que a própria vida, se
acrescente a cláusula “com todas as
forças”, quer dizer, com todos os
bens que se possuem (cfr. The Shema
in the New Testament , Novapress,
Lund 1996, pp. 19-20, 28).

[47] Forja , n. 10.



[48] Amigos de Deus , n. 230.

[49] Cristo que passa , n. 158. “Querer
alcançar a santidade – apesar dos
erros e das misérias pessoais, que
durarão enquanto vivermos –
significa esforçar-se, com a graça de
Deus, por viver a caridade, plenitude
da lei e vínculo da perfeição” ( Temas
Actuais do Cristianismo , n. 62). “A
existência do cristão –a tua e a
minha- é o Amor” ( Amigos de Deus ,
n. 6). Assim, com maiúscula,
costumava escrever esta palavra S.
Josemaria, querendo certamente
indicar que o amor do cristão,
quando é autêntico, é uma
participação do Amor divino.

[50] Amigos de Deus , n. 6.

[51] Caminho , n. 423.

[52] Amigos de Deus , n. 229.

[53] Amigos de Deus , n. 231. Cfr. 
Ibidem , nn. 266, 290, 291, 108, 162;



Forja, nn. 863, 877; Sulco, nn. 803,
821, 859.

[54] Cristo que passa , n. 167.

[55] Amigos de Deus , n. 229. “Já nos
convencemos de que a caridade nada
tem a ver com essa caricatura que às
vezes se tem pretendido traçar da
virtude central da vida cristã ( 
Ibidem , n. 236).

[56] Cfr. Amigos de Deus , nn. 233,
227.

[57] Amigos de Deus , n. 228; cfr. 
Cristo que passa , n. 165.

[58] Amigos de Deus , n. 183.

[59] Cfr. Amigos de Deus , nn. 1, 23,
72, 125, 131, 224, 253; Forja , nn. 243,
268, 1028; Sulco , nn. 234, 481.

[60] Amigos de Deus , n. 112.

[61] Cfr. Amigos de Deus , nn. 1, 56,
102.



[62] Sulco , n. 94; Forja , nn. 547, 495,
737, 492.

[63] Forja , nn. 432, 495. “Sempre
entendi a oração do cristão como
uma conversa amorosa com Jesus,
que não se deve interromper nem
sequer nos momentos em que
fisicamente estamos longe do
Sacrário, porque toda a nossa vida
está feita de coplas de amor humano
divinizado..., e podemos amar
sempre” ( Ibidem , n. 435).

[64] Cfr. Forja , nn. 31, 375, 985.

[65] “Qual é o segredo da
perseverança? O Amor. – Enamora-
te, e não «O» deixarás” ( Caminho ,
999).

[66] “– Oh Jesus... , fortalece as nossas
almas, aplana o caminho e,
sobretudo, embriaga-nos de Amor!
Faz-nos fogueiras vivas, que
incendeiem a terra com o fogo divino
que Tu trouxeste.” ( Forja , n. 31).



[67] Cfr. Amigos de Deus , nn. 137, 35.

[68] Sulco , n. 799; Caminho , nn. 402,
438, 808, 834, 910, 916; Forja , nn 12,
57, 210, 825, 879; “A entrega é o
primeiro passo de uma corrida de
sacrifício, de alegria, de amor, de
união com Deus. E, assim, toda a vida
se enche de uma bendita loucura,
que faz encontrar felicidade onde a
lógica humana não vê senão
negação, padecimento, dor” ( Sulco ,
n. 2).

[69] “Para caldear os tíbios, é preciso
rodeá-los com o fogo do entusiasmo.
Muitos poderiam gritar-nos: – «Não
vos lamenteis do meu estado!
Ensinai-me mas é o caminho para
sair desta situação que tanto vos
entristece!» ( Sulco , n. 736).

[70] Amigos de Deus , n. 146.

[71] Cfr. Cristo que passa , n. 163.

[72] Cfr. Cristo que passa , n. 167.



[73] Cfr. Amigos de Deus , n. 143.

[74] Amigos de Deus , n. 31. Cfr. 
Cristo que passa , nn. 172, 182.

[75] Amigos de Deus , n. 183.

[76] Amigos de Deus , n. 194; Sulco , n.
851; Forja , nn. 204, 315, 414.

[77] Sulco , n. 828.

[78] Caminho , n. 61.

[79] Forja , n. 356.

[80] Caminho , n. 786.

[81] Cfr. Caminho , nn. 726, 727; 
Sulco , nn. 166, 174.

[82] Forja , n. 750.

[83] Cfr. Forja , nn. 98, 872, 204.
“Pondo amor de Deus na amizade,
este afecto depura-se, engrandece-se,
espiritualiza-se; porque se queimam
as escórias, os pontos de vista



egoístas, as considerações
excessivamente carnais. Não o
esqueças: o amor de Deus ordena
melhor os nossos afectos, torna-os
mais puros, sem os diminuir” ( 
Sulco , n. 828).

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/amar-com-
todo-o-coracao-dt-6-5-consideracoes-

sobre-o-amor-do-cristao-nos-
ensinamentos-de-s-josemaria-escriva/

(02/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/amar-com-todo-o-coracao-dt-6-5-consideracoes-sobre-o-amor-do-cristao-nos-ensinamentos-de-s-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-pt/article/amar-com-todo-o-coracao-dt-6-5-consideracoes-sobre-o-amor-do-cristao-nos-ensinamentos-de-s-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-pt/article/amar-com-todo-o-coracao-dt-6-5-consideracoes-sobre-o-amor-do-cristao-nos-ensinamentos-de-s-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-pt/article/amar-com-todo-o-coracao-dt-6-5-consideracoes-sobre-o-amor-do-cristao-nos-ensinamentos-de-s-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-pt/article/amar-com-todo-o-coracao-dt-6-5-consideracoes-sobre-o-amor-do-cristao-nos-ensinamentos-de-s-josemaria-escriva/

	Amar “com todo o coração” (Dt 6, 5) - Considerações sobre o amor do cristão, nos ensinamentos de S. Josemaria Escrivá

