
opusdei.org

Álvaro del Portillo e
o perdão

Álvaro del Portillo procurou
imitar o exemplo de perdão
transmitido por S. Josemaria.
Tanto os seus escritos, como os
testemunhos de quem o
conheceu mostram a sua
vontade de perdoar seguindo o
lema de S. Josemaria: “rezar,
perdoar, trabalhar, sorrir”.

08/10/2020

Um homem de paz



Falar do perdão implica referir-se ao
mal como presença perturbadora no
mundo e ao bem como superação do
mal. Mas “hoje fala com as pessoas
sobre o certo e o errado e
provavelmente vão rir-se de si”, diz
McCarthy no seu romance Este país
não é para velhos [1]. A ofensa coloca
a pessoa perante o bem e o mal. E a
sua atitude de perdão ou
ressentimento dirá muito sobre ela.
Nenhuma pessoa que foi ofendida
sorri diante do bem ou do mal.

Ainda não conhecemos em toda a sua
profundidade a vida de Álvaro del
Portillo, embora conheçamos o
suficiente para iniciar algumas
linhas de trabalho. Uma delas
provém de concentrar a atenção na
sua caridade para com o próximo e,
especificamente, no seu amor aos
inimigos. Sobressai então a sua
caridade heroica e como assimilou a
lógica do perdão, fiel a S. Josemaria.



Os que conheceram D. Álvaro
definem-no como um homem de
paz[2]. D. Álvaro era um homem de
paz e irradiava-a à sua volta, porque
amou heroicamente os outros
incluindo os inimigos; porque,
falando de modo negativo, não tinha
em conta o mal e não respondia às
ofensas com ressentimento. A paz
que ele vivia contava com uma
gramática própria, longe da falsa paz
que muitas vezes encontramos.

Muitos concordam também em
indicar, como um dos traços da sua
personalidade, que nele a fortaleza e
a valentia se integravam com a paz
para empreender o que era difícil[3].
S. Josemaria queria que os filhos de
Deus fossem “semeadores de paz e de
alegria”[4], sim, mas não
pusilânimes. D. Álvaro realizou em si
próprio o modelo que S. Josemaria
propunha para todos os cristãos, que
é a coerência de todas as virtudes em
unidade de vida.



Temos que apreciar na sua justa
medida o facto de que D. Álvaro
perdoasse como S. Josemaria,
evitando o risco de confundir a
fidelidade com a reprodução
mimética, com a mera imitação
despersonalizada. O que é admirável
é precisamente que viveu a caridade
inspirado em S. Josemaria,
encarnando uma proposta nova de
santidade na Igreja.

A autenticidade de Mons. del Portillo,
ao viver a caridade, baseia-se em que
era ele quem a vivia. Como
testemunhava o Cardeal Deskur,
“tudo o que Álvaro tinha aprendido
de Josemaria Escrivá era
profundamente seu, parte de si
mesmo, era a sua vida. Ele foi o
melhor exemplo da virtude da
fidelidade”[5]. Poder-se-ia dizer que
quanto maior a fidelidade, mais
autêntica ela é.



Por isso, mais do que indagar em que
se distinguiu de S. Josemaria,
tentaremos compreender dois
aspetos muito relevantes. O
primeiro, a sua fidelidade ao carisma
de S. Josemaria no modo particular
de viver a caridade com aqueles que
o ofendiam, manifestada no perdão.
O segundo, as suas circunstâncias
vitais, que não foram idênticas às de
S. Josemaria.

Da mesma forma que não se
entenderia a vida de S. Josemaria
sem aludir ao modo como viveu o
amor aos inimigos, também não se
compreenderia a figura de D. Álvaro
sem conhecer e avaliar a sua
heroicidade nesse mesmo aspeto.
Perante as ofensas, a estrutura da
vida cristã e as forças físicas e
psíquicas recebem maior pressão.
Costuma ser fácil amar quem nos
ama, mas é difícil e pode parecer um
absurdo amar quem nos ofende e



enfrentar serenamente os danos
causados.

Convém esclarecer que o amor aos
inimigos não se reduz a reprimir a
reação natural da vingança, o que em
muitas situações pode já ser muito.
“O perdão, na sua forma mais
autêntica e elevada, é um ato de
amor gratuito”[6], que pede querer
um bem para o ofensor: “amar o
inimigo”[7]. Os estudiosos de
psicologia afirmaram durante longo
tempo que o perdão consistia
fundamentalmente numa ação
negativa. Há alguns anos, os autores
acrescentam também a necessidade
da benevolência, de uma conduta
positiva do ofendido, para que se dê
o verdadeiro perdão[8], e assim
convergem a dimensão psicológica e
a mensagem evangélica de amar os
inimigos.

O perdão como recordação
transformadora



Às vezes há resistência a lembrar-se
das ofensas pelo temor de que a
recordação reabra o que parecia
enfim esquecido. Tal temor pode ser
justificado numa época como a nossa
de esquecimentos dolorosos e
recordações vingativas. No entanto,
nem o perdão deve ser identificado
com o esquecimento, nem a
recordação com a vingança.

No contexto que estamos a
considerar, recorda-se a ofensa para
medir a ação de Deus no ofendido, a
sua estatura moral e a sua
capacidade de transformar o conflito,
do mesmo modo que para falar de
um mártir é preciso referir-se ao
facto histórico do martírio, não para
sublinhar o mal cometido ou culpar
os seus autores, mas para examinar o
potencial de superação do mal que
teve o perdão que foi concedido. Do
ponto de vista do perdão, são as
pessoas que interessam: o ofendido,



o ofensor e a relação inerente entre
eles.

Este é o contexto e o objetivo da
recordação. O perdão desvia a
atenção da ofensa e a redireciona
para a decisão transformadora
tomada pelo ofendido, para a fonte
dessa ação e também para o ofensor,
descobrindo soluções inéditas de
reconciliação.

Por esses motivos, centraremos o
nosso estudo nas respostas às
ofensas, que mencionaremos
concisamente sem detalhes. Em
primeiro lugar, estabeleceremos uma
breve cronologia da vida de D.
Álvaro. Abordaremos depois a
conaturalidade do perdão, o modo
prático de perdoar ensinado por S.
Josemaria, a integração da caridade
com o próximo no governo e,
finalmente, apresentaremos uma
conclusão. O propósito é propor um



tema e reflexões que forçosamente
devem ser provisórias.

Relatos de amor e perdão

Retrocedendo à infância, um
paralelismo percorre a vida de S.
Josemaria e a de D. Álvaro. As duas
famílias empobreceram. No caso de
D. Álvaro, foi a revolução mexicana
de princípios do século XX que se
apropriou das propriedades e
negócios da família da sua mãe e
implicou a saída do país e a mudança
para Espanha. Nos dois
acontecimentos, vemos famílias
cristãs que perdoam e que, de forma
coerente com o perdão concedido,
não transmitem o rancor aos filhos.
Álvaro aprendeu dos seus pais a
perdoar e a não guardar
ressentimento dessa nação que amou
durante toda a sua vida[9].

Em 1934, quando tinha 19 anos e
ainda não conhecia S. Josemaria, foi
brutalmente atingido na cabeça com



uma chave inglesa, no ambiente
violento da Espanha daquela época,
depois de ter dado aula de catequese
numa paróquia de Vallecas[10], em
Madrid. Conseguiu fugir pelo metro,
que estava a fechar as portas
exatamente quando Álvaro entrou e
os seus agressores ficaram fora.
Como ele mesmo dizia, “por isso,
talvez, não me mataram”[11]. A
notícia da agressão foi publicada
pelos principais jornais de Madrid. A
sua irmã Pilar conta que Álvaro
suportou a longa convalescença com
“santa resignação”[12].

Dois anos depois, em 1936, começou
a Guerra Civil Espanhola durante a
qual, junto com tantas outras
pessoas, passou anos de sofrimento.
Devido às suas convicções cristãs, foi
fugitivo e desertor; durante meses foi
de um alojamento para outro, em
casas particulares ou procurando
refúgio em instituições consulares da
Finlândia, México e Honduras.



Esteve preso no cárcere de San
Antón, do qual levavam diariamente
pessoas para serem executadas e
onde sofreu torturas e humilhações.
Não pôde sair da Legação de
Honduras, na qual permaneceu
refugiado durante quinze meses,
para ver pela última vez o seu pai
agonizante, pois arriscaria a sua
própria vida[13]. “A dureza da
guerra civil acelerou o processo de
amadurecimento espiritual do Servo
de Deus, que aprendeu a perdoar de
coração, e recordava aos outros o
dever de perdoar ‘tudo a todos’”[14].
Raríssimas vezes se referiu durante a
sua vida aos sofrimentos daquela
época. Certa vez, numa reunião com
sacerdotes, nas Filipinas em 1987,
aproveitou para recordar o dever de
perdoar: “Era um ódio incrível à
religião. Mas é preciso saber
perdoar”[15].

Depois da guerra civil, vemo-lo
sempre ao lado de S. Josemaria. Os



anos quarenta do século passado
foram os das calúnias mais
intensas[16] contra a pessoa de S.
Josemaria e contra o Opus Dei. As
calúnias continuaram praticamente
durante toda a vida do fundador, ao
mesmo tempo que se dava a
expansão apostólica da Obra por
todo o mundo. D. Álvaro sofria junto
de São Josemaria como seu
colaborador mais próximo e, a partir
de 1944, também como seu
confessor. Nunca saberemos até que
ponto Álvaro del Portillo sustentou o
fundador nesta singular travessia do
deserto. “Naquela época, a situação
ganhou em pouco tempo dimensões
tão grandes que S. Josemaria
perguntava frequentemente a
Álvaro: Donde nos insultarão
amanhã?”[17]. Como afirmava S.
Josemaria, D. Álvaro havia recebido
muitas vezes os golpes destinados ao
fundador[18]. Permaneceu sempre
ao seu lado e nunca o deixou
sozinho. Como indica Medina, “esta



época pôs em evidência mais uma
vez alguns traços de Álvaro, como o
seu amor à verdade, a lealdade para
com o fundador, a valentia e a
fortaleza perante as adversidades, a
serenidade e a paz interior, a
prudência e a capacidade de
perdoar”[19].

D. Álvaro foi, portanto, testemunha
das ofensas infligidas desde 1935 até
1975 e das reações do fundador
perante elas: como havia perdoado
na prática e como era o seu olhar
para o ofensor. E também da sua
crescente união com Deus através da
purificação passiva. Presenciou um
estilo de perdão sobrenatural,
completo, discreto e sem sentir-se
vítima. Os casos foram tantos e o
modelo de comportamento tão nítido
que D. Álvaro saberia anos depois o
que tinha que fazer. Além disso, no
núcleo do espírito do Opus Dei que
devia transmitir às gerações
seguintes, encontra-se igualmente a



capacidade de conviver com todos,
compreender, desculpar e
perdoar[20].

Em 1975, D. Álvaro foi eleito
primeiro sucessor de S. Josemaria à
frente do Opus Dei. Desde então, a
fidelidade ao espírito da Obra e à sua
conservação e defesa converteram-se
numa missão para toda a vida. É a
isso que se deve recorrer para
compreender e interpretar as suas
decisões.

A década de 1980 foi intensa e as
dificuldades foram vindo uma após
outra praticamente até a data do seu
falecimento. Como prelado,
enfrentou factos ofensivos
relacionados com a configuração
jurídica do Opus Dei antes e depois
de 1982; e ainda, sobretudo entre
1979 e 1983, o grupo terrorista ETA
iniciou uma série de atentados
dirigidos a atividades do Opus Dei
em Espanha[21]. No começo dos anos



oitenta, surgiram episódios
caluniosos de longa duração que
dificultaram o trabalho apostólico
em alguns países como a Alemanha
(1983), Áustria (1983) e Suíça (1984),
Itália (1986); Espanha e Holanda,
também durante os anos oitenta.
Finalmente, a campanha, de
repercussões nos media
internacionais, contra a beatificação
do fundador antes de 1992[22].

Olhando para trás, o Cardeal Cheli
dizia em 1994: “Nestes quase
quarenta anos vi Mons. del Portillo
enfrentar provas que teriam abalado
qualquer outro; o Senhor permitiu
frequentemente que o Opus Dei fosse
objeto de calúnias, de suspeitas
injustas e, às vezes de manobras
malvadas. Ele havia aprendido de
Josemaria Escrivá a perdoar, a cobrir
a injustiça com a caridade. Abraçava
a Cruz, perdoava, calava e
continuava servindo, trabalhando.
Isto, para mim, é heroísmo”[23].



Destaca-se repetidamente, nos
testemunhos sobre D. Álvaro ou nas
suas próprias palavras, a singular
simbiose de caridade e fortaleza, que
chegou a configurar uma marca de
sua personalidade.

A conaturalidade do perdão ou o
“perdão fácil”

O filósofo Paul Ricoeur intitula um
dos capítulos do seu livro La
mémoire, l’histoire, l’oubli ,“O perdão
difícil”[24]. O texto é uma reflexão
sobre o perdão e refere-se a ele
dizendo que não é “nem fácil, nem
impossível”[25]. Ricoeur considera o
que é patente para todos: perdoar é
difícil. Tanto que percebemos uma
cumplicidade espontânea entre
muitos cristãos: o perdão é
admirável, mas não poderia ser
exigido em algumas circunstâncias. A
caridade tornou-se confortável e
adapta o ethos evangélico do amor
aos inimigos, diminuindo-o,



restringindo o desenvolvimento da
caridade até às consequências
interpessoais e sociais. Diante da
presença do mal, e mais ainda
quando nos afeta pessoalmente,
tendemos a deixar-nos superar por
ele.

Perdoar é difícil porque, como indica
também Ricoeur, “é essencialmente
num sentimento que se dá a
experiência da falta”[26]. A ofensa
atinge primeiro a esfera emocional e
esta funciona como uma caixa de
ressonância no espírito que pode
sentir-se incapaz de tomar a decisão
de perdoar.

Por seu lado, Álvaro del Portillo
escrevia em 1982, a respeito de uma
campanha caluniosa na época da
configuração jurídica do Opus Dei:
“aprendemos a amar a aqueles que
[...] não entendiam ou não queriam
entender o nosso caminho.



Aprendemos a ter paciência e
aprendemos o perdão fácil”[27].

Era um modo paradoxal de expressar
que ele tinha aprendido a tornar fácil
o que é difícil. Há uma aprendizagem
do “perdão fácil”. Vêm aqui à
memória as conhecidas palavras de
S. Josemaria: “Não precisei de
aprender a perdoar, porque o Senhor
me ensinou a amar”[28]. Dizia
também em 1974 que “um homem
que sabe perdoar tem algo de divino
no seu carácter, porque só Deus nos
ensinou a perdoar assim”[29].
Aprender a amar e saber perdoar são
sinais de Deus nas pessoas.

Da aprendizagem do perdão
emergem duas considerações: a
primeira, que o motor do perdão é o
amor e a segunda, que é preciso
aprender a articulá-lo. Embora se
possa outorgar instantaneamente, o
perdão não é um ato invertebrado. A
aprendizagem indica que uma coisa



é perdoar e outra é que a decisão
tomada envolva toda a pessoa
(inteligência, vontade e esfera
afetiva) e mantenha a decisão ao
longo do tempo. O Evangelho traz
esse significado dizendo que é
preciso perdoar “de coração”[30] e a
sabedoria cristã descreveu a
totalidade como “perdoar de todo
coração”.

No que se refere ao amor, quanto
mais se ama, mais fácil é perdoar.
Neste sentido, a dificuldade de
perdoar não depende só da
gravidade da ofensa, mas em grande
medida da capacidade de amar do
ofendido. Ser capaz de perdoar é um
dom de Deus (“o Senhor ensinou-me
a amar”) e fruto da correspondência
da pessoa.

Para analisar a estrutura íntima do
processo que leva ao perdão, a
teóloga alemã Jutta Burggraf, refere-
se aos “atos eminentemente



livres”[31], que seriam os que são
decididos e realizados em situações
de especial resistência. A mesma
autora indica que “aqui se vê
claramente que o perdão, embora
ligado a experiências afetivas, não é
um sentimento. É um ato da vontade
que não corresponde ao nosso estado
psíquico. Podemos perdoar
chorando. Quando uma pessoa
realiza o ato de perdoar com
liberdade, muitas vezes, o sofrimento
perde a sua amargura e pode
desaparecer com o tempo”[32].

O ato fluirá com mais facilidade se há
amor; e a sua repetição outorga
conaturalidade. A facilidade de
perdoar revela igualmente a
transformação da pessoa pela
caridade e esta conforma o lugar
mais profundo, onde as decisões são
tomadas[33]. Como dizia Francisco
Ponz, ao relatar um episódio da vida
de D. Álvaro durante a Guerra Civil,
“vivia as virtudes cristãs com



simplicidade, sem ostentação
humana, como algo que a graça
divina tinha tornado conatural”[34].

É o amor que pode levar uma pessoa
a percorrer processo do perdão num
segundo, com pleno conhecimento e
advertência do seu alcance. A
conaturalidade não impede a
consciência da ofensa, do dano e das
suas consequências, às vezes
irreparáveis. Perdoar também não é
renunciar à justiça nem à verdade.
Perdoar é um ato de confiança em
Deus e é assumir o risco da falta de
correspondência por parte do
ofensor.

O perdão que a caridade outorga tem
relação com aquele “perdoai-lhes
porque não sabem o que fazem”[35],
que poderia ser traduzido por “eu sei
bem o que faço ao perdoar, tu não
sabes o que fazes ao ofender”. Como
escreveu D. Álvaronuma carta por
ocasião de um atentado terrorista no



santuário de Torreciudad em 1979:
“Senhor, perdoa-lhes porque não
sabem o que fazem! Parece que
sabem, sim, porque atuaram com
perfídia diabólica: colocaram a
bomba de modo que os
confessionários ficassem destruídos.
Incomodam-nos as ‘pegadas de
Jesus’, como diria nosso Padre. [...]
Parece que sabem, mas não sabem,
porque o ódio os impede de conhecer
a barbárie em que caíram: e
perdoamos-lhes de todo o coração
[...]”[36]. É hora de desterrar o tópico
de que quem perdoa como um
cristão não sabe o que faz. É hora de
separar semanticamente o perdão da
fraqueza.

Que a fonte do perdão é o amor,
mostra-o na atualidade o testemunho
de pessoas que, muitas vezes com
uma fé simples perdoam com a
referência tão fácil de expressar
como radical de conteúdo do “amor
aos inimigos”[37]: somos cristãos,



devemos perdoar[38]. A este aspeto
pode-se aplicar também o que
recorda o Papa Francisco na 
Evangelii Gaudium: “A presença do
Espírito confere aos cristãos uma
certa conaturalidade com as
realidades divinas e uma sabedoria
que lhes permite captá-las
intuitivamente, embora não possuam
os meios adequados para expressá-
las com precisão”[39].

Em 1982, quando Álvaro del Portillo
se refere ao “perdão fácil”, haviam
decorrido quase 50 anos desde
aquele dia de fevereiro de 1934,
quando tentaram acabar com ele em
Vallecas. Esforçou-se sempre por
perdoar. Para ele, o perdão tornou-se
tão natural e próprio, que a paz e a
serenidade diante das contradições
ficava evidente no seu corpo e no seu
sorriso.

O perdão vertebrado: o lema de S.
Josemaria



O fundador do Opus Dei recordou
muitas vezes que é preciso “aprender
a fazer o bem”[40]. Álvaro del
Portillo procurou ajustar-se sempre
ao perdão transmitido diretamente
por S. Josemaria, até interiorizá-lo.
Tanto os escritos de D. Álvaro, como
os testemunhos de terceiros em
épocas diferentes, mostram a sua
vontade invariável de perdoar
seguindo o lema traçado por S.
Josemaria e formulado com algumas
variantes: “rezar, perdoar e
trabalhar”. Outras vezes: “rezar,
perdoar, trabalhar, sorrir”. Também:
“calar”. E como consequência de tais
atitudes, a união com Deus, a
serenidade e a paz[41].

O perdão outorgado por S. Josemaria
harmoniza os níveis teológico e
psicológico. As pautas nasciam,
sobretudo, da caridade com Deus.
Depois, da sua experiência de perdão
e do conhecimento da psicologia
humana. Em particular, pela forma



como o delito age sobre a pessoa
ofendida e das medidas que devem
ser adotadas, não só para minimizar
os seus efeitos, mas para reverter a
ofensa numa oportunidade de amar
a cruz. S. Josemaria oferece um
caminho para materializar a ação da
caridade com o próximo que me
ofendeu aqui e agora.

A primeira coisa que D. Álvaro fazia
era pensar como o fundador teria
atuado. Por exemplo, eis como
respondia a uma carta de apoio que
o Cardeal Ratzinger lhe tinha
enviado em 1986 por ocasião das
dificuldades padecidas na Itália: “[...]
Basta-nos seguir o exemplo do nosso
queridíssimo fundador diante das
calúnias: embora lhe doessem por
causa da ofensa a Deus e do dano
causado às almas, perdoava de todo
o coração, rezava pelos caluniadores,
sorria e continuava trabalhando
infatigavelmente para cumprir a
vontade de Deus. Nós também nos



esforçamos para atuar deste modo
[...]”[42].

Ou numa carta ao vigário do Opus
Dei em Espanha em 1980, poucos
dias depois de receber a notícia de
um atentado à bomba na
Universidade de Navarra: “A
primeira reação que me veio
espontaneamente ao coração e à
cabeça [...] foi pensar como teria
reagido o nosso queridíssimo Padre
perante esse ataque [...]. Não
demorei nem um segundo para
recordar o que ele viveu sempre em
grau heroico: amar a todos, também
aos que se consideram inimigos da
Obra de Deus; perdoar, de todo o
coração, lembrando-nos da paciência
de que Deus Nosso Senhor tem
connosco, com cada um de nós; e,
imediatamente, rezar pelos que
cometem estas violências, para que o
Senhor ilumine as suas almas e eles
retifiquem os seus descaminhos”[43].



Chama a atenção o facto de D. Álvaro
sublinhar o perdão desde o primeiro
momento, como lhe tinha
aconselhado S. Josemaria: “O Padre
ensinava a perdoar a todos e
logo”[44]. Devemos não dar só uns
passos, mas fazê-lo logo:
“imediatamente – antes de mais nada
– procurei desagravar o Senhor por
este gesto louco [...] e, depois destes
primeiros pensamentos, ou
simultaneamente, outros, bem fortes
vieram-me à cabeça e ao coração:
Senhor, perdoa-lhes [...]!”[45]

A prontidão em chegar à “atitude de
perdão”[46] evita que a gama de
emoções negativas ganhem terreno,
enfraqueçam o autodomínio e
cheguem a impossibilitar o perdão. A
decisão de perdoar desde o primeiro
momento, e depois mantida, atua
como um muro de contenção
fechando a passagem ao aluvião
emocional. Perdoar desde o primeiro
momento é difícil porque é



imediatamente depois da ofensa que
a sensibilidade mostra os seus efeitos
com mais intensidade.

Inclusive perdoando assim acontece
que, como o mar na ressaca, os
sentimentos negativos voltam
repetidas vezes. A ofensa contém um
alto potencial de retorno: por
exemplo, quando vemos ou ouvimos
falar da pessoa que nos ofendeu, ou
outro estímulo recorda a ofensa.

Por isso é preciso prestar atenção a
outro aspeto ao qual Álvaro del
Portilllo se refere frequentemente,
que é, “perdoar de todo o coração”,
“perdoar e perdoar de todo o
coração”. O perdão circula
normalmente em duas velocidades. A
primeira seria a decisão de perdoar e
a segunda, a reafirmação na decisão
tomada, enquanto se padece a dor no
decurso do tempo. A segunda corre
mais lentamente porque nem sempre
controlamos a sensibilidade que, não



sem resistência, deve ceder à
“tomada de posição” inicial. O que as
pautas do perdão descobrem é a
corrida de obstáculos que quem
quiser perdoar verdadeiramente
encontrará.

O perdão fundamentado na caridade,
embora não evite o sofrimento, voa
mais alto do que estas considerações,
assumindo-as. O fim de quem perdoa
é a identificação com a vontade
divina, que ajuda a “perdoar, e
perdoar de todo o coração”. A
presença do perdão como união com
Deus envolve o tom sobrenatural dos
escritos de Mons. del Portillo. Numa
carta na qual respondia à viúva de
uma pessoa recém assassinada por
um grupo terrorista, que já havia
perdoado; depois de dizer que “a tua
carta, cheia de sentido sobrenatural,
deu-me um grande consolo”, dizia-
lhes: “peço além disso ao Senhor –
pela intercessão do nosso Padre –
que conserveis a paz e a serenidade,



que vos ajude a amar a Sua Vontade
santíssima sem simplesmente
conformar-se com aceitá-la, e que
vos encha das suas graças porque,
como bons filhos seus, deveis
perdoar”[47].

Governo e perdão

No que se refere aos anos em que
Álvaro del Portillo foi prelado do
Opus Dei, deter-nos-emos em alguns
momentos do seu governo que
refletem as diferentes maneiras de
expressar a caridade em diálogo com
a prudência, a fortaleza, a justiça, a
verdade ou o exercício da
paternidade.

A radicalidade do mandato de amar
os inimigos poderia levar ao
equívoco de que o perdão implica
renúncia à justiça e à verdade. Não
há dúvida de que algumas vezes o
perdão implica isso. No entanto,
outras vezes não, e é então que
muitas vezes se avalia se o perdão



outorgado é verdadeiro,
principalmente se dessa atuação
pessoal derivam efeitos para outras
pessoas ou instituições. A
compenetração da caridade e da
fortaleza em D. Álvaro revela-se
também na ação dirigida a pedir
justiça ou a esclarecer a verdade.

Procurar a verdade e a justiça por
rancor não é a mesma coisa que
procurá-las por caridade. O rancor
proporciona a possibilidade de que a
justiça degenere na vingança e no
surgimento de novas ofensas. A
justiça estimulada pelo perdão
alcança melhor o seu próprio fim.
Por sua vez, a procura da verdade
poderia degenerar no acumular de
motivos que tornem válido o próprio
ressentimento, em vez da recordação
já transformada pelo amor à qual
agora, ao conhecer toda a verdade, se
acrescentam novas revelações. É
difícil permanecer na caridade e na
serenidade durante a busca da



justiça e da verdade, porque se
revive o passado ofensivo e seus
efeitos.

Por outro lado, as medidas a adotar
perante uma ofensa não são sempre
idênticas. É próprio da caridade
equilibrar a intensidade da
participação das outras virtudes,
conformando a atuação final
segundo as circunstâncias. Como
indicam Burkhart e López, “a
caridade com essas pessoas [os
ofensores] pode exigir às vezes
empregar os meios para impedir que
façam o mal, mas outras vezes pode
levar a não impedi-lo”[48].

Assim, no caso dos ataques pessoais,
S. Josemaria não respondia, mas
fazia-o quando se tratava da Obra ou
de filhas ou filhos seus, e D. Álvaro
procurava atuar da mesma
forma[49].

Em relação à Obra, conserva-se uma
boa quantidade de testemunhos que



referem entrevistas de D. Álvaro cujo
objetivo era explicar a Obra, desfazer
mal-entendidos ou mostrar a
verdade diante de falsidades. A
origem desses encontros era muitas
vezes uma calúnia que chegava a
seus ouvidos ou aos de S. Josemaria.
Às vezes conseguia-se desfazer o mal-
entendido ou a calúnia e outras vezes
não, mas cumpria-se assim um dever
de justiça. Não foi pouco o tempo e o
esforço investidos por D. Álvaro
nessa tarefa ao longo da sua vida. A
sua caridade e simplicidade, junto
com a coerência ao defender a
verdade[50], transformaram muitas
relações em amizades para toda
vida[51].

Na mesma linha de amor à verdade e
de fortaleza se encontra a
interpelação no Parlamento italiano
de três deputados que pretendiam
aplicar ao Opus Dei a legislação das
seitas. “Mesmo quando o eco da
polémica se extinguiu, o Servo de



Deus insistiu diante das autoridades
civis italianas para que a verdade
fosse proclamada publicamente”[52].
E assim aconteceu. Quando a
verdade sobre a Obra estava em jogo,
ele enfrentava qualquer obstáculo e
chegava até onde fosse necessário
para que a verdade fosse
proclamada[53].

Por outro lado, noutras
circunstâncias, depois de uma
campanha difamatória da cadeia de
televisão alemã WDR em 1983, em
que numa série de programas “ o
Opus Dei foi qualificado como seita
religiosa e sociedade secreta de
grande perigosidade social [...], o
Opus Dei foi aos tribunais civis
contra os autores daquelas
gravíssimas calúnias. [...] Os
tribunais aceitaram a queixa
declarando que as ações da WDR
constituíam uma grave lesão dos
direitos fundamentais da
pessoa”[54].



Ao mesmo tempo que estes episódios,
D. Álvaro ajudava seus filhos a
manter um grande sentido
sobrenatural e a perdoar. Pedia-o nas
cartas que lhes enviava ou nos
encontros que mantinha com eles.
Exigia caridade heroica e punha-se
na pele de quem sofria e de suas
necessidades.

D. Álvaro, como um bom pai,
acompanhava os seus filhos e
transmitia-lhes paz e serenidade.
Como indicação de conduta prática,
viveu e ensinou o que tinha
aprendido de S. Josemaria: que os
fiéis da Obra não falassem entre si
das ofensas, para evitar até mesmo a
ocasião de faltar à caridade contra os
ofensores e não desperdiçar energia
que deveria ser dirigida à
evangelização[55].

Impulsionava a continuar com o
trabalho apostólico sem se deixar
abater pelas contrariedades. Por



exemplo, escrevia aos seus filhos da
Alemanha depois da publicação de
um livro calunioso: “Semeai
incansavelmente a paz e o amor de
Cristo em tantos corações que estão à
espera de uma voz que os estimule.
Sede indomáveis. Não vos deixeis
intimidar por essas vozes
farisaicas”[56]. Procurava
igualmente acompanhá-los
fisicamente. “Mons. del Portillo
acompanhou de perto os seus filhos
alemães naqueles momentos, indo
vê-los com frequência e animando-os
a ter confiança em Deus e a não se
deixar atemorizar [...]”[57]. “Durante
aqueles anos de dificuldades fez
quinze viagens à Áustria” e “entre
1987 e 1993 foi à Suíça quarenta e
sete vezes”[58].

As suas chamadas à paz, apoiadas na
confiança em Deus, são também
abundantes. Numa tentativa de
transmitir serenidade àqueles que
ele pensava que podiam precisar,



escrevia em 1980 a Florencio
Sánchez Bella, quando recebeu a
notícia do atentado terrorista à
Universidade de Navarra, antes
citado: “Fiquei com muita paz, e foi
esta a noite em que melhor dormi
desde que cheguei a Londres.
Portanto, filhas e filhos, muita
paz!”[59].

Testemunha de perdão num
mundo conflituoso: a fraternidade
criadora

Comove reler um testemunho sobre
D. Álvaro do início dos anos trinta:
“Tenho gravada na memória a
imagem de Álvaro, com um daqueles
pobres meninos no colo, pelas ruas
de Madrid, a caminho do Asilo”[60].
Tratava-se de vários irmãos
pequenos que Álvaro e um amigo
haviam encontrado abandonados
numas barracas, pois os pais tinham
sido detidos pela polícia. Como dizia
D. Álvaro, “o contacto com a miséria



humana produz um choque, o que
me preparou para o momento em
que me apresentaram o nosso
Padre”[61].

O perdão e a misericórdia são
parentes próximos. D. Álvaro, assim
como S. Josemaria, outro paralelismo
entre eles, tiveram como escola de
misericórdia a pobreza extrema de
grandes áreas de Madrid. Deus
preparava Álvaro para o futuro,
dando-lhe um coração capaz de
amar, de compreender e de perdoar.
Dos numerosos testemunhos
recolhidos da sua vida, pode ver-se a
resposta de caridade heroica, que
deu em todo momento, não sem
esforço.

O Opus Dei recebeu do fundador e de
Álvaro, na sua fidelidade a S.
Josemaria ao viver a caridade com o
próximo que ofende, um legado
transcendental. Trata-se de uma
herança da qual sempre se pode



tomar maior consciência, para
conservá-la e transmiti-la tal e como
foi recebida e que garante também a
unidade da Prelatura.

Resumindo as suas atitudes, o
caminho depois da ofensa seria:
sentir dor pela ofensa a Deus, pensar
em tudo que Deus perdoa a cada um,
perdoar desde o primeiro instante,
perdoar de todo o coração, rezar pelo
ofensor, calar, trabalhar, sorrir (não
perder a alegria), serenidade e paz.
Mesmo com essas atitudes,
considerar que é preciso pedir justiça
e verdade.

Este modo concreto de perdoar
poderia servir para toda a mulher e
todo o homem, especialmente para
os cristãos da Igreja de hoje. “Cristo
não redime somente a pessoa
individual, mas também as relações
sociais entre os homens”[62]. Os
cristãos devem sair do solilóquio da
culpa para entrar no diálogo do



perdão. O cristão não é um ingénuo
que pensa que por perdoar as
ofensas, estas vão desaparecer do
mundo, nem sequer da sua pequena
galáxia de relações. Mas sabe que o
perdão, como forma de amor,
acrescenta sempre um registo
intangível e inesperado.

O desenvolvimento da caridade
chega sempre mais longe do que
qualquer recurso humano idealizado
para resolver conflitos, como a
negociação ou os equilíbrios de força,
meios que muitas vezes será preciso
promover. Se não há perdão, a rota e
o destino já estão marcados. O
“mandamento novo” diz respeito não
só à relação em si, mas também a
modos novos e práticos de
transformar os conflitos onde
parecia não haver solução. Se
permitirmos que a caridade
desenvolva todo o seu potencial,
então “o Espírito Santo possui uma
inventiva infinita, própria de uma



mente divina, que se ocupa de
desatar os nós dos acontecimentos
humanos, inclusive os mais
impenetráveis”[63]. É a fraternidade
criadora.

O Papa Francisco indica, entre as
propostas para a nova evangelização
“desenvolver um novo discurso da
credibilidade”[64]. Parte do
”discurso” inclui a promoção de um
novo circuito de valores entre as
pessoas, de forma que o amor entre
os cristãos continue sendo um sinal
reconhecível da sua identidade.

O exemplo de perdão de Álvaro del
Portillo será muito útil para
recuperar o perfil hoje deformado,
de um ato inspirado pelo amor, não
determinado por um sentimento
nem associado à debilidade nem ao
temor. No perdão assim outorgado, a
caridade estabelece a medida da
verdade e da justiça. O perdão cobre
também o trecho que a verdade e a



justiça deveriam percorrer quando
não são possíveis. O perdão é então o
nivelador final.

- ESC – Edizioni Santa Croce

Comunicação apresentada por Jaime
Cárdenas no Congresso por ocasião
do Centenário de Álvaro del Portillo,
na Pontifícia Universidade da Santa
Cruz (12-14 de março de 2014).

[1] C. MCCARTHY, Este País Não É
Para Velhos, Ed. Relógio d´Água,
Lisboa 2007.

[2] “[...] As impressões que conservo
daquelas e de outras ocasiões de
contacto com D. Álvaro são as de
uma pessoa [...] muito serena e
inteiramente pacífica”, Perfil
Cronológico-Espiritual do Servo de
Deus Mons. Álvaro del Portillo, Bispo
Prelado do Opus Dei (1914-1994),



Postulação da Causa, Roma, 2002,
Carta do Cardeal Cassidy a Mons.
Javier Echevarría, p. 156. Cf.
também, na p. 68, a mesma ideia em
relação à época das calúnias nos
anos quarenta do século XX na
Espanha.

[3] “A fortaleza de Mons. Álvaro del
Portillo [...] era uma das
características principais de sua
personalidade”, Perfil Cronológico-
Espiritual, p. 233. “D. Álvaro foi,
desde jovem, um homem valente”, J.
ORLANDIS, Mis recuerdos, Primeros
tiempos del Opus Dei en Roma, Rialp,
Madrid, 2005, p.44.

[4] S. JOSEMARIA, Sulco, n. 59, 
www.escrivaworks.org

[5] Perfil Cronológico-Espiritual,
testemunho do Cardeal Deskur, pp.
233-234.

[6] S. João Paulo II, Mensagem para a
celebração da XXX Jornada Mundial

https://www.escrivaworks.org/
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121996_xxx-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121996_xxx-world-day-for-peace.html


da Paz, 1/01/1997, Oferece o perdão,
recebe a paz, www.vatican.va .

[7] Mt 5, 44.

[8] Cf. M. E. MCCULLOUGH, &
A.D.COHEN, Writing about the
personal benefits of a transgression
facilitates forgiveness, “Journal of
Consulting and clinical Psychology”,
74 (2006), 2887-897, Agradeço a
contribuição de Patricia Díez
Deustua, Psicóloga Clínica e
Terapeuta Familiar (Universidade
Internacional da Catalunha).

[9] Cf. J. MEDINA, Álvaro del Portillo,
Un hombre fiel, Rialp, Madrid, 2012,
pp. 33-34.

[10] Cf. J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, pp. 78-80.

[11] Cf. J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, pp. 78-80.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121996_xxx-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/


[12] Cf. J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, pp.78-80.

[13] Cf. J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, pp. 107-173, para uma
panorâmica da vida de Álvaro del
Portillo durante a Guerra Civil
Espanhola.

[14] Perfil Cronológico-Espiritual, p.
48. “Ao terminar a Guerra Civil,
Álvaro seguiu o exemplo dado por S.
Josemaria: perdoar e esquecer, rezar
pelos de um lado e pelos do outro,
contribuir para o bem comum com o
seu trabalho pessoal”, J. MEDINA,
Álvaro del Portillo, p. 180.

[15] Perfil Cronológico-Espiritual, p.
48.

[16] Para um relato desta época, cf.
A. VÁZQUEZ DE PRADA, Josemaria
Escrivá, Vol. II, Verbo, Lisboa, 2002.
No que se refere a D. Álvaro neste
período, cf. J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, pp. 203-209.



[17] Perfil Cronológico-Espiritual, p.
68.

[18] “Álvaro é um modelo, e o meu
filho que mais trabalhou e mais
sofreu pela Obra”, Perfil Cronológico-
Espiritual, p. 231. Palavras de S.
Josemaria.

[19] J. MEDINA, Álvaro del Portillo, p.
205.

[20] Cf. J. CÁRDENAS, S. Josemaría,
maestro de perdón, em “Romana”, n.
52, Roma, 2011, p. 186-187.

[21] A organização terrorista ETA
(Euskadi y Libertad), socialista e
separatista, surge em 1958 no País
Basco, Espanha, e conta com uma
longa história de violência.

[22] Cf. J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, pp. 573-579, para uma visão
de conjunto das dificuldades dos
anos oitenta do século passado.

https://opusdei.org/pt-br/article/o-perdao-em-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-perdao-em-sao-josemaria-escriva/


[23] Perfil Cronológico-Espiritual,
testemunho do Cardeal Cheli, p. 233.

[24] P. RICOEUR, A memória, a
história, o esquecimento, (edição em
português do Brasil: Editora
Unicamp, Campinas, 2007). (N.T. Não
encontrámos tradução em português
europeu, pelo que citamos a obra em
francês no corpo do texto)

[25] P. RICOEUR, A memória…, p. 465.

[26] P. RICOEUR, A memória…, p. 467

[27] J. MEDINA, Álvaro del Portillo,
“Carta 28/11/1982”, n. 18, p. 505.

[28] S. JOSEMARIA, Sulco, n. 804, 
www.escrivaworks.org.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/alvaro-del-

portillo-e-o-perdao/ (10/01/2026)

https://www.escrivaworks.org/
https://opusdei.org/pt-pt/article/alvaro-del-portillo-e-o-perdao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/alvaro-del-portillo-e-o-perdao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/alvaro-del-portillo-e-o-perdao/

	Álvaro del Portillo e o perdão

