
opusdei.org

Algo grande e que
seja amor (2): O que
poderia ser a tua
vida

O sonho de todo o cristão é que
o seu nome esteja escrito no
Coração de Deus. No segundo
texto da série sobre vocação - "
Alguma coisa de grande e que
seja amor " - contempla-se esta
realidade

08/12/2018

Faça o download do livro “Algo
grande e que seja amor”

https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-algo-grande-e-que-seja-amor/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-algo-grande-e-que-seja-amor/


A Mesopotâmia viu nascer e
desaparecer algumas das civilizações
mais antigas do mundo: sumérios,
acádios, babilónios, caldeus...
Embora talvez tenhamos estudado
algumas delas no secundário,
parecem-nos culturas distantes e
pouco relacionadas connosco. No
entanto, foi nessa zona que surgiu
um personagem que faz parte da
nossa família. Chamava-se Abrão, até
que Deus mudou o seu nome para
Abraão. A Bíblia situa-o uns 1850
anos antes da vinda de Jesus Cristo à
Terra. Quatro mil anos depois,
continuamos a lembrar-nos dele,
quando na Santa Missa o invocamos
como “nosso pai na fé”[1]: ele deu
origem à nossa família.

“Chamei-te pelo teu nome”

Abraão é uma das primeiras pessoas
que entraram para a história pelo



facto de ter respondido a um
chamamento de Deus. No seu caso,
era um pedido muito singular:
“Deixa a tua terra, a tua família e a
casa do teu pai, e vai para a terra que
Eu te indicar.” (Gn 12,1). Depois dele,
vieram, entre outros, Moisés, Samuel,
Elias e os outros profetas... Todos
escutaram a voz de Deus, que os
convidava de uma maneira ou
doutra a “sair da sua terra” e a
começar uma nova vida na Sua
companhia. Assim como a Abraão,
Deus prometia-lhes que faria grandes
coisas nas suas vidas: “Farei de ti um
grande povo, abençoar-te-ei,
engrandecerei o teu nome e serás
uma fonte de bênçãos” (Gn 12,2).
Além disso, chamou cada um deles
pelo seu nome; e por isso,
juntamente com as recordações dos
atos de Deus, o Antigo Testamento
conserva os nomes daqueles que
colaboraram com Ele. A Carta aos
Hebreus elogia-os com entusiasmo
(cf. Hb 11,1-40).



Quando Deus enviou o Seu Filho ao
mundo, os chamados já não
escutaram só a voz de Deus;
puderam ver um rosto humano:
Jesus de Nazaré. Deus também os
chamou para começar uma vida
nova, para deixar uma marca
indelével na história. Conhecemos os
seus nomes – Maria Madalena,
Pedro, João, André... – e lembramo-
nos deles com agradecimento.

E depois? Poderia parecer que, com a
Ascensão de Jesus ao Céu, Deus se
tivesse retirado da história. Na
verdade, a sua ação não só continua,
mas aumenta. Se na Sua passagem
pela terra escolheu apenas alguns
poucos, durante os últimos 2000 anos
Deus “mudou os planos” de milhões
de homens e mulheres, abrindo
horizontes que eles mesmos jamais
imaginariam. Sabemos os nomes de
muitos deles, que fazem parte do
santoral da Igreja. E existe uma
multidão imensa de homens e de



mulheres “de todas as nações, tribos,
povos e línguas” (Ap 7,9), santos
desconhecidos, que são verdadeiros
“protagonistas da história”[2].

Hoje, neste momento, Deus continua
à procura e a bater à porta de cada
um. S. Josemaria gostava de
considerar estas palavras de Isaías:
“nada temas, porque Eu te resgatei, e
te chamei pelo teu nome; tu és
meu!” (Is 43,1). Ao meditá-las, dizia
que davam ao seu coração “sabores
de favo de mel”[3], porque lhe
permitiam perceber até que ponto
era amado por Deus de um modo
personalíssimo, único.

Estas palavras também nos podem
trazer sabores de favo de mel,
porque revelam que a nossa vida é
importante para Deus: que Ele conta
com todos, convida cada um. O
sonho de qualquer cristão é que o
seu nome esteja escrito no Coração



de Deus. E é um sonho que está ao
alcance de todos.

“Conta as estrelas, se fores capaz”

Pode parecer exagerado ver a nossa
vida assim, em continuidade com a
dos grandes santos. Temos
experiência da nossa debilidade.
Moisés, Jeremias e Elias também
tiveram, não faltaram momentos
maus nas suas vidas[4]. O próprio
Isaías, por exemplo, numa ocasião
dizia: “Em vão me cansei, em vento e
em nada gastei as minhas forças!” (Is
49,4). É verdade que às vezes a vida
se apresenta assim, como algo sem
muito sentido ou interesse, pela
facilidade com que se truncam os
nossos projetos. A pergunta “para
que quero eu viver” parece
naufragar perante a experiência do
fracasso, do sofrimento e da morte.

Deus conhece perfeitamente toda
essa instabilidade, e a confusão que
ela pode causar na nossa vida. E, no



entanto, vem procurar-nos. Por isso,
o profeta não fica só num grito de
queixa, e reconhece a voz do Senhor
“vou fazer de ti luz das nações, para
que a minha salvação chegue até aos
confins da terra” (Is 49,6). Somos
fracos, mas essa não é toda a verdade
sobre a nossa vida. O Papa escreve:
“Reconheçamos a nossa fragilidade,
mas deixemos que Jesus a tome nas
suas mãos e nos lance para a missão.
Somos frágeis, mas portadores dum
tesouro que nos faz grandes e pode
tornar melhores e mais felizes
aqueles que o recebem.”[5].

A chamada divina é uma grande
misericórdia de Deus; sinal de que
me ama, de que se importa comigo:
“Deus conta contigo por aquilo que
és, não pelo que tens: a Seus olhos,
não vale mesmo nada a roupa que
vestes ou o telemóvel que usas; não
Lhe importa se andas na moda ou
não, importas-Lhe tu, assim como és.
A Seus olhos, tu vales; e o teu valor é



inestimável”[6]. Ao chamar-nos, Deus
liberta-nos, porque nos permite fugir
de uma vida banal, dedicada a
satisfações pequenas que não são
capazes de matar a nossa sede de
amor. “Quando nos decidimos a
responder a Nosso Senhor: a minha
liberdade para Ti, encontramo-nos
libertos de todas as cadeias que nos
atavam a coisas sem importância”[7].
Deus tira a nossa liberdade da sua
mesquinhez e abre-a à imensidão da
história do Seu Amor pelos homens,
da qual todos – cada um e cada uma
– somos protagonistas.

“A vocação acende uma luz que nos
faz reconhecer o sentido da nossa
existência. É convencermo-nos, com
o resplendor da fé, do porquê da
nossa realidade terrena. Toda a
nossa vida, a presente, a passada e a
que há-de vir, cobra um novo relevo,
uma profundidade de que antes não
suspeitávamos. Todos os factos e
acontecimentos passam a ocupar o



seu posto: entendemos aonde nos
quer levar o Senhor e sentimo-nos
entusiasmados e envolvidos por esse
encargo que se nos confia.”[8]. Para
quem recebeu e acolheu o
chamamento de Deus, já não há
ações banais ou pequenas. Todas elas
ficam iluminadas pela promessa:
“Farei de ti uma grande nação” (Gn
12,2): com a tua vida farei coisas
grandes; deixarás rasto, serás feliz
distribuindo felicidade. Por isso,
“quando Ele pede algo, está
realmente a oferecer um dom. Não
somos nós que Lhe fazemos um
favor: é Deus que ilumina a nossa
vida, enchendo-a de sentido.”[9]

Por outro lado, a luz da vocação
permite-nos compreender que não se
mede a importância da nossa vida
pela grandeza humana dos planos
que realizamos. Apenas alguns
podem incluir os seus nomes entre os
grandes da história universal. Mas a
grandeza divina é medida pela



relação com o único plano
verdadeiramente grande: a
Redenção. “Com certeza, os
acontecimentos decisivos da história
do mundo foram essencialmente
influenciados por almas sobre as
quais os livros de história não dizem
nada. E quais são as almas às quais
temos de agradecer os
acontecimentos decisivos da nossa
vida pessoal, é algo que só saberemos
no dia em que tudo o que está oculto
será revelado”[10].

“A Redenção está a fazer-se -
agora!” [11] Como colaborar? De mil
modos diferentes, sabendo que o
próprio Deus nos vai dando luzes
para descobrirmos o modo concreto
de colaborar com Ele. “Deus quer
que a liberdade da pessoa intervenha
não só na resposta, mas também na
configuração da própria
vocação”[12]. E a resposta, sem
deixar de ser livre, é movida pela
graça atual de Deus que chama. Se



começarmos a caminhar, a partir do
lugar em que nos encontramos, Deus
nos ajudará a ver o que Ele sonhou
para a nossa vida: um sonho que “se
vai fazendo” enquanto prossegue,
porque depende também da nossa
iniciativa e da nossa criatividade. S.
Josemaria dizia que, se sonhássemos,
ficaríamos aquém, porque quem
sonha de verdade sonha com Deus.
Assim, com essa grandeza, Deus fazia
Abraão sonhar: “Levanta os olhos
para o céu e conta as estrelas, se
fores capaz de as contar!” (Gn 15,5).

Sempre a dois

Deus entra na vida de Abraão para
ficar com ele, para Se unir de alguma
forma ao destino dele: “Abençoarei
aqueles que te abençoarem, e
amaldiçoarei aqueles que te
amaldiçoarem. E todas as famílias da
Terra serão em ti abençoadas” (Gn
12,3). A sua história é a de um
“protagonismo compartilhado”. É a



história de Abraão e de Deus, de
Deus e de Abraão. A tal ponto que, a
partir daquele momento, Deus Se
apresentará a Si mesmo aos outros
homens como “o Deus de
Abraão”[13].

O chamamento consiste, pois, em
primeiro lugar, em viver com Ele.
Mais do que fazer coisas especiais,
trata-se de fazer tudo com Deus,
“tudo por Amor!”[14]. A mesma coisa
aconteceu com os primeiros: Jesus
escolheu-os, antes de tudo, “para
estarem com Ele”; só depois, o
evangelista acrescenta: “e para os
enviar a pregar” (Mc 3,14). Por isso,
nós também, quando percebermos a
voz de Deus, não devemos pensar
numa espécie de “missão
impossível”, dificílima, que Ele nos
impõe lá de longe, no Céu. Se é um
autêntico chamamento de Deus, será
um convite para entrarmos na Sua
vida, no Seu projeto: um
chamamento a permanecer no Seu



Amor (cf. Jo 15,8). E assim, a partir
do Coração de Deus, de uma
autêntica amizade com Jesus,
poderemos levar o Seu Amor ao
mundo inteiro. Ele quer contar
connosco... Estando connosco. Ou
vice-versa: Ele quer estar connosco,
contando connosco.

Assim se entende que aqueles que
experimentaram o chamamento de
Deus, e o seguiram, animem a quem
começou a ouvi-lo. Porque, num
primeiro momento, é normal e
frequente ter medo. É o temor lógico
produzido pelo inesperado, o
desconhecido, o que amplia os
horizontes, a realidade de Deus, que
nos supera por todos os lados. Mas
este medo está chamado a ser
transitório. É uma reação humana
muito comum, que não deve
surpreender-nos. Seria um erro se
nos paralisássemos por causa do
medo: é preciso enfrentá-lo, atrever-
se a analisá-lo com calma. As grandes



decisões da vida, os projetos que
deixaram marca, quase sempre
foram precedidos por um estado de
medo, superado depois com uma
reflexão serena; e sim, também, com
um golpe de audácia.

S. João Paulo II começou o seu
pontificado com um convite que
ressoa ainda hoje: “Não tenhais
medo! Antes, procurai abrir, melhor,
escancarar as portas a Cristo!”[15]
Bento XVI retomou o convite logo
após ser eleito: comentava como,
com estas palavras, “o Papa falava
também a todos os homens,
sobretudo aos jovens.” E perguntava-
se: “Porventura não temos todos nós,
de um modo ou de outro, medo, se
deixarmos entrar Cristo totalmente
dentro de nós, se nos abrirmos
completamente a Ele, medo de que
Ele possa tirar-nos algo da nossa
vida? Não temos porventura medo de
renunciar a algo de grandioso, único,
que torna a vida tão bela? Não



arriscamos depois de nos
encontrarmos na angústia e privados
da liberdade?”[16].

Bento XVI continuava: “E mais uma
vez o Papa queria dizer: não! Quem
faz entrar Cristo, nada perde, nada
absolutamente nada daquilo que
torna a vida livre, bela e grande.
Não! Só nesta amizade se abrem de
par em par as portas da vida. Só
nesta amizade se abrem realmente
as grandes potencialidades da
condição humana. Só nesta amizade
experimentamos o que é belo e o que
liberta”[17]. E, unindo-se àquela
recomendação de S. João Paulo II,
concluía: “eu gostaria(...), partindo
da experiência de uma longa vida
pessoal, de vos dizer hoje, queridos
jovens: não tenhais medo de Cristo!
Ele não tira nada, Ele dá tudo. Quem
se doa por Ele, recebe o cêntuplo.
Sim, abri de par em par as portas a
Cristo e encontrareis a vida
verdadeira”[18]. O Papa Francisco



também nos recorda muitas vezes:
“Pede-te para deixar aquilo que
torna pesado o coração, esvaziar-te
de bens para Lhe dar lugar a
Ele”[19]. Assim teremos a
experiência de todos os santos: Deus
não tira nada, pelo contrário, enche o
nosso coração com uma paz e uma
alegria que o mundo não pode dar.

Por este caminho, o medo cede lugar
rapidamente a uma profunda
gratidão: “dou graças àquele que me
confortou, Cristo Jesus Nosso Senhor,
por me ter considerado digno de
confiança (...)a mim que antes fora
blasfemo, perseguidor e violento.
Mas alcancei misericórdia” (1 Tm
1,12-13). O facto de que todos temos
uma vocação mostra que a
misericórdia de Deus não se detém
diante das nossas debilidades e
pecados. Ele coloca-Se diante de nós 
miserando atque eligendo, como reza
o lema episcopal do Papa Francisco.
Porque, para Deus, escolher-nos e ter



misericórdia – passar por cima da
nossa pequenez – é a mesma coisa.

Como Abraão, como São Paulo, como
todos os amigos de Jesus, nós
também nos sabemos não apenas
chamados e acompanhados por
Deus, mas também seguros da Sua
ajuda: convencidos de que “Aquele
que em vós deu início a uma boa
obra há de levá-la ao fim, até ao dia
de Cristo Jesus.” (Fl 1,6). Sabemos
que as nossas dificuldades, mesmo
que às vezes sejam sérias, não têm a
última palavra. S. Josemaria repetia
aos primeiros fiéis do Opus Dei:
“quando Deus nosso Senhor projeta
alguma obra em favor dos homens,
pensa primeiro nas pessoas que vai
utilizar como instrumentos... e
comunica-lhes as graças
convenientes”[20].

O chamamento de Deus é, pois, um
convite à confiança. Apenas a
confiança nos permite viver sem



estar escravizados pelo cálculo das
próprias forças, dos próprios
talentos, abrindo-nos à maravilha de
viver também das forças do Outro,
dos talentos do Outro. Como nas
escaladas até aos grandes picos, é
preciso confiar em quem está à
frente, com quem inclusive
compartilhamos a mesma corda. O
que vai à frente, indica onde pisar e
ajuda-nos naqueles momentos em
que, se estivéssemos sozinhos,
seriamos dominados pelo pânico ou
a vertigem. Caminhamos, pois, como
na escalada, mas com a diferença de
que agora a nossa confiança não está
posta em alguém como nós, nem
sequer no melhor dos amigos; agora
a nossa confiança está posta no
próprio Deus, que sempre
“permanecerá fiel, pois não pode
negar-Se a Si mesmo” (2Tm 2,13).

Fareis vós os caminhos



“Abrão partiu, como o Senhor lhe
havia dito” (Gn 12,4). Assim começou
a etapa da sua vida que marcaria a
sua existência para sempre. A sua
vida foi, desde então, guiada por
sucessivos chamamentos de Deus: a
ir de um lugar para o outro, a
afastar-se de homens malvados, a
crer na possibilidade de ter um filho,
a tê-lo de verdade, e... a estar
disposto a sacrificá-lo. Abraão não
deixou de precisar da sua liberdade
em nenhum momento para
continuar a dizer “sim” ao Senhor.
Assim, a vida daqueles que seguem a
Deus carateriza-se não só pela
proximidade e comunhão com Deus,
mas também por uma real, plena e
contínua liberdade.

Responder afirmativamente ao
chamamento de Deus não só dá um
novo horizonte à nossa liberdade,
um sentido pleno – “alguma coisa de
grande e que fosse amor”[21], dizia S.
Josemaria – como também exige que



a usemos continuamente. A entrega a
Deus não é como subir numa espécie
de passadeira rolante, orientada e
dirigida por outros, que nos leva –
sem que queiramos – até ao fim dos
nossos dias; ou como uma linha
ferroviária, perfeitamente traçada,
de que se pode consultar todo o
trajeto antes de começar a trilhá-lo,
sem reservar nenhuma surpresa ao
viajante.

Efetivamente, ao longo da nossa vida,
vamos percebendo que a fidelidade
ao primeiro chamamento exige de
nós novas decisões, às vezes duras. E
entenderemos que o chamamento de
Deus nos ajuda a crescer cada dia
mais na nossa própria liberdade.
Porque, para voar alto – como é
próprio de qualquer caminho de
amor – é preciso ter as asas limpas de
lama e uma grande capacidade de
dispor da própria vida, tantas vezes
escravizada por pequenezes. Em
poucas palavras, a grandeza do



chamamento de Deus deve ser
correspondida por uma liberdade
igualmente grande, dilatada pela
correspondência à graça e pelo
crescimento das virtudes, que nos
fazem ser mais verdadeiramente nós
mesmos.

Nos primeiros anos da Obra, S.
Josemaria costumava repetir aos
jovens que se aproximavam dele que
tudo estava por fazer, inclusive o
caminho que deviam percorrer. E
que esse caminho, que o Senhor lhes
indicava e que devia atravessar o
mundo inteiro, seria realizado por
eles. “Não há caminhos feitos para
vós... Fá-los-eis, através das
montanhas, à força das vossas
passadas”[22]. Expressava assim o
caráter aberto que toda a vocação
tem, e que é preciso descobrir e
fomentar.

Agora, como naqueles tempos,
responder ao chamamento de Deus



supõe, de certa maneira, abrir o
caminho a golpe dos próprios passos.
Deus não nos dá a conhecer nunca
um guião perfeitamente escrito. Não
fez isso com Abraão, nem com
Moisés. Não fez também com os
Apóstolos. Ao subir aos Céus, disse-
lhes somente: “Ide pelo mundo
inteiro, proclamai o Evangelho a toda
a criatura!” (Mc 16,15). Como? Por
onde? Com que meios? Tudo isso
saberiam depois pouco a pouco.
Como no nosso caso: o caminho vai-
se concretizando ao longo da vida, e
construir-se-á graças a essa aliança
maravilhosa entre a graça de Deus e
a nossa própria liberdade. Durante
toda a vida, a vocação é “a história de
um inefável diálogo entre Deus e o
homem, entre o amor de Deus que
chama e a liberdade do homem que
no amor responde a Deus”[23]. A
nossa história será um
entrelaçamento do nosso ouvido
atento às inspirações divinas e da
nossa criatividade para as pôr em



prática do melhor modo que
pudermos.

A Virgem Maria é exemplo para
todos nós por causa do seu “Sim” em
Nazaré, e também pela sua
permanente escuta e obediência à
Vontade de Deus ao longo de toda a
sua vida, que também foi marcada
pelo claro-escuro da fé. “Maria
conservava todas estas coisas,
ponderando-as no seu coração” (Lc
2,19). Junto ao seu Filho, a nossa Mãe
foi descobrindo a cada passo o que
Deus queria d'Ela. Por isso a
chamamos também Perfeita
Discípula de Cristo. Encomendamo-
nos a Ela, para que seja a Estrela que
guie sempre os nossos passos.

[1] Missal Romano, Oração
Eucarística I.



[2] Francisco, Vigília de oração com
os jovens, Cracóvia, 30-VII-2016.

[3] Amigos de Deus, n. 312.

[4] Cf. por exemplo Nm 11,14s: “Eu
sozinho não consigo suportar todo
este povo, porque é demasiado
pesado para mim! Se me queres
tratar assim, dá-me antes a morte! se
encontrei graça diante de ti, que eu
não veja mais a minha desgraça”; Jr
20,18: “Porque saí do seu seio?
Somente para contemplar tormentos
e misérias, e consumir os meus dias
na confusão?”; 1 R 19,4: “Basta,
SENHOR, disse ele; tira-me a vida,
pois não sou melhor do que meus
pais”.

[5] Francisco, Ex. Ap. Gaudete et
Exsultate (19-III-2018), n. 131.

[6] Francisco, Homilia na Jornada
Mundial da Juventude, Cracóvia, 31-
VII-2016.



[7] Amigos de Deus, n. 38.

[8] Cristo que Passa, n. 45.

[9] F. Ocáriz, “Luz para ver, força
para querer”.

[10] Santa Teresa Benedita da Cruz
(Edith Stein), Vida escondida y
epifanía, en Obras Completas V,
Burgos 2007, 637.

[11] Via Sacra, 5ª estação, n. 2.

[12] F. Ocáriz, “La vocación al Opus
Dei como vocación en la Iglesia”, em 
El Opus Dei en la Iglesia, Rialp, 1993,
p. 152.

[13] Cf. Ex 3,6; Mt 22,32.

[14] S. Josemaria, Apuntes íntimos IV,
n. 296, 22-IX-1931 (citado em 
Caminho, edição comentada,
comentário ao n. 813).

[15] S. João Paulo II, Homilia no
início do seu pontificado, 22-X-1978.



[16] Bento XVI, Homilia no início do
seu pontificado, 24-V-2005.

[17] Ibidem.

[18] Ibidem.

[19] Francisco, Homilia de
canonização, 14-X-2018. Cf. também 
Gaudete et Exsultate, n. 32.

[20] Instrucción, 19-III-1934, n. 48.

[21] A. Vázquez de Prada, Josemaria
Escrivá, vol. I, Ed. Verbo, Lisboa 2002

[22] Caminho, n. 928.

[23] S. João Paulo II, Ex. Ap. Pastores
dabo vobis (25-III-1992), n. 36.

Nicolás Álvarez de las Asturias

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/article/algo-grande-ii-o-que-pode-ser-tua-vida/


opusdei.org/pt-pt/article/algo-grande-ii-
o-que-pode-ser-tua-vida/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/algo-grande-ii-o-que-pode-ser-tua-vida/
https://opusdei.org/pt-pt/article/algo-grande-ii-o-que-pode-ser-tua-vida/

	Algo grande e que seja amor (2): O que poderia ser a tua vida

