
opusdei.org

Algo grande e que
seja amor (12):
Frutos da fidelidade

A certeza de saber-nos sempre
com Deus é uma fonte viva de
esperança, da qual brotam
mananciais de alegria e paz,
que fecundam as nossas vidas e
as vidas das pessoas que nos
rodeiam.

16/09/2019

Faça o download do livro “Algo
grande e que seja amor”

https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-algo-grande-e-que-seja-amor/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-algo-grande-e-que-seja-amor/


O livro dos Salmos começa com um
canto à fecundidade de quem
procura ser fiel a Deus e à Sua lei, e
não se deixa levar pelo ambiente que
os ímpios promovem: “É como a
árvore plantada à beira da água
corrente: dá fruto na estação própria
e a sua folhagem não murcha; em
tudo o que faz é bem sucedido.” (cf. 
Sal 1,1-3). Na verdade, trata-se de um
ensinamento constante nas
Escrituras: “O homem fiel será
cumulado de bênçãos” (Prov. 28,20);
“o que semeia justiça tem certa a
recompensa” (Prov. 11,18). Todas as
obras de Deus são fecundas, assim
como as vidas das pessoas que
respondem ao seu chamamento. O
Senhor recordou-o aos apóstolos na
última ceia: “fui Eu que vos escolhi e
vos destinei a ir e a dar fruto, e fruto
que permaneça” (Jo 15,16). A única
coisa que Ele nos pede é que
permaneçamos unidos a Ele como os



ramos à videira, porque “Quem
permanece em mim e Eu nele, esse
dá muito fruto” (Jo 15,5).

Ao longo dos séculos, os santos
também experimentaram a
generosidade de Deus. Santa Teresa,
por exemplo, escreveu: “E não
costuma Sua Majestade pagar mal a
pousada, quando Lhe dão boa
hospedagem”[1]. Ele prometeu
àqueles que são fiéis que serão
recebidos em Seu Reino, com
palavras cheias de carinho: 'Muito
bem, servo bom e fiel, foste fiel em
coisas de pouca monta, muito te
confiarei. Entra no gozo do Teu
senhor.' (Mt 25,21). No entanto, Deus
não espera o Céu para dar o prémio
aos Seus filhos; nesta vida,já os vai
introduzindo na alegria divina com
muitas bênçãos, com frutos de
santidade e virtudes, fazendo com
que cada pessoa e os seus talentos
tenham o melhor rendimento
possível. Ajuda-nos a não prestar



muita atenção à nossa fragilidade e a
confiarmos cada vez mais no poder
de Deus. Além disso, por meio dos
Seus filhos, o Senhor também
abençoa as pessoas que estão ao seu
redor. Deus alegra-Se com isso:
“Nisto se manifesta a glória do meu
Pai: em que deis muito fruto” (Jo
15,8).

Nestas páginas, vamos rever alguns
frutos que a nossa fidelidade produz,
tanto na nossa vida como na dos
outros. Queira Deus que esses frutos,
e muitos outros que só Ele conhece,
nos animem a nunca interromper a
ação de graças pelos Seus cuidados e
pela Sua proximidade. Assim, nós
também aprenderemos a beneficiar
desse amor cada dia mais.

Um céu dentro de nós

Poucas semanas antes de ir para o
Céu, S. Josemaria dizia a alguns dos
seus filhos: “O Senhor quis depositar
em nós um tesouro riquíssimo. (…)



Em nós habita Deus, Senhor Nosso,
com toda a sua grandeza. Em nossos
corações há habitualmente um Céu” 
[2]. O Senhor havia prometido aos
apóstolos: “Se alguém Me tem amor,
há-de guardar a Minha palavra; e o
Meu Pai o amará, e Nós viremos a ele
e nele faremos morada” (Jo 14,23).
Este é o principal dom que Deus nos
oferece: a Sua amizade e a Sua
presença em nós.

Todos os dias podemos contemplar
na oração com olhos novos esta
verdade da presença divina em nós,
e cultivá-la na nossa memória.
Repletos de assombro e
agradecimento procuraremos
corresponder como bons filhos ao
carinho imenso que Deus tem por
nós. Porque “não é para ficar no
cibório de ouro que Ele desce do céu
todos os dias, mas para encontrar um
outro céu, infinitamente mais
querido que o primeiro, o céu da
nossa alma, feito à Sua imagem, o



templo vivo da adorável
Trindade”[3]. Somente com este
presente divino podemos sentir-nos
infinitamente recompensados e
também seguros da alegria que
damos a Deus com a nossa
fidelidade.

Quando chega o cansaço físico ou
moral, quando os abalos e
dificuldades aumentam, é hora de
lembrar outra vez que, “se Deus
mora na nossa alma, tudo o resto,
por mais importante que pareça, é
acidental, transitório; em
contrapartida, nós, em Deus, somos o
permanente.”[4]. A certeza de que
Deus está comigo, em mim e de que
eu estou n’Ele (cfr. Jo, 6,56) é fonte de
uma segurança interior e uma
esperança impossíveis de explicar
humanamente. Esta convicção vai-
nos tornando cada vez mais simples
– como crianças – e dá-nos uma visão
ampla e confiada, um interior
descontraído e alegre. Do fundo da



alma brotam então a alegria e a paz,
como frutos naturais da fidelidade e
da entrega. Esses frutos são tão
importantes, têm tanta força
evangelizadora que S. Josemaria os
pedia diariamente ao Senhor na
santa Missa, para ele e para todos os
seus filhos e filhas[5].

Temos um Céu dentro de nós para
levá-lo a todos os lugares: à nossa
casa, ao lugar de trabalho, ao
descanso, às reuniões com os nossos
amigos... “nos nossos dias, em que se
nota frequentemente uma forte
ausência de paz na vida social, no
trabalho, na vida familiar… é cada
vez mais necessário que os cristãos
sejam, tomando de S. Josemaria a
expressão, ‘semeadores de paz e de
alegria’ ”[6]. Sabemos por
experiência que essa paz e essa
alegria não são nossas. Por isso
procuramos cultivar a presença de
Deus nos nossos corações, para que
Ele preencha a nossa vida e para que



seja Ele a comunicar os Seus dons
aos que nos rodeiam. E a eficácia
dessa simples sementeira é certa,
ainda que o seu alcance seja
imprevisível: “A paz do mundo
depende talvez mais das nossas
disposições pessoais, habituais e
perseverantes, por sorrir, perdoar e
não nos darmos importância, do que
das grandes negociações entre os
Estados, por muito importantes que
sejam”[7].

Coração firme e misericordioso

Quando deixamos que a presença de
Deus crie raízes e frutifique em nós –
de certo modo, a fidelidade é isso –
gradualmente adquirimos uma
“firmeza interior” com a qual se
torna possível ser pacientes e mansos
perante as contrariedades, os
imprevistos, as situações
desagradáveis, os nossos próprios
limites e os limites dos outros. S. João
Maria Vianney dizia que “as nossas



falhas são grãos de areia ao lado da
grande montanha da misericórdia de
Deus”[8]. Essa convicção permite-nos
reagir de uma forma cada vez mais
parecida a como Deus reage às
mesmas pessoas e circunstâncias,
com mansidão e misericórdia, sem
nos preocuparmos quando não
respondem às nossas previsões e
gostos imediatos. Descobrimos, em
suma, que todos os acontecimentos
são de alguma forma “veículos da
vontade divina e devem ser
recebidos com respeito e amor, com
alegria e paz”[9]. Desta forma, pouco
a pouco, adquirimos uma facilidade
maior para rezar, desculpar e
perdoar, como o Senhor faz, e se
perdermos a paz, logo a
recuperamos.

Às vezes, pode parecer uma fraqueza
essa disposição de cultivar a
mansidão e a misericórdia nos
nossos corações diante das misérias
alheias que nos parecem



denunciáveis ou diante da malícia de
alguns que nos querem fazer mal.
Lembremo-nos, no entanto, de como
Jesus repreende os discípulos quando
sugerem enviar um castigo do céu
aos samaritanos que não O recebem
(cf. Lc 9,55). “O programa do cristão
— o programa do bom Samaritano, o
programa de Jesus — é «um coração
que vê». Este coração vê onde há
necessidade de amor, e atua em
consequência”[10].

A nossa paciente misericórdia, que
não se irrita nem reclama diante da
contrariedade, torna-se assim um
bálsamo com que Deus cura os
contritos do coração, cura as suas
feridas (cf. Sal 147,3) e lhes torna
mais fácil e mais suportável o
caminho de conversão.

Uma eficácia que não podemos
imaginar

Hoje tornou-se indispensável cultivar
e divulgar a própria imagem e o



perfil pessoal perante os outros, para
estar presentes e ter impacto nas
várias áreas das redes sociais e
profissionais. No entanto, se
perdermos de vista o facto de que
vivemos em Deus, que Ele “está junto
de nós continuamente”[11], esse
interesse pode levar a uma obsessão
mais ou menos subtil de nos
sentirmos aceites, reconhecidos,
seguidos e até mesmo admirados. Há
então uma necessidade constante de
verificar o valor e a transcendência
de tudo o que fazemos ou dizemos.

Esse desejo de ser reconhecidos e
comprovar o nosso valor, no fundo
corresponde, mesmo que de um
modo tosco, a uma verdade
profunda. É que de facto, valemos
muito. Tanto, que Deus quis dar a
Sua vida por cada um. No entanto,
com muita facilidade, começamos a
exigir, mesmo de maneira muito
subtil, o amor e o reconhecimento
que só podemos acolher. Talvez seja



por isso que o Senhor quis salientar
no Sermão da Montanha: «Guardai-
vos de fazer as vossas boas obras
diante dos homens, para vos
tornardes notados por eles; de outro
modo, não tereis nenhuma
recompensa do vosso Pai que está no
Céu.»(Mt 6,1) E, ainda de forma mais
radical: “que a tua mão esquerda não
saiba o que faz a tua direita” (Mt 6,3).

Este risco de exigir Amor em vez de
acolhê-lo perderá força em nós se
agirmos com a convicção de que
Deus contempla a nossa vida com um
carinho minucioso – porque o amor
está nos detalhes. “Se queres ter
espectadores das coisas que fazes, aí
os tens: os anjos, os arcanjos e até o
próprio Deus do Universo”[12].
Experimenta-se então na alma a
auto-estima de quem se sabe sempre
bem acompanhado e não precisa de
estímulos externos especiais para
confiar na eficácia da sua oração e da
sua vida. E isso, tanto se ela é



conhecida por muitos, como se
passasse ignorada pela grande
maioria. Será suficiente para nós
termos em mente o olhar de Deus e
sentir as palavras de Jesus dirigidas a
cada um de nós: “e teu Pai, que vê o
oculto, há-de premiar-te” (Mt 6,4).

Podemos aprender muito, neste
sentido, dos anos ocultos de Jesus em
Nazaré. Ali passou a maior parte da
Sua vida na terra. Sob o olhar atento
do Seu Pai do Céu, da Virgem Maria e
de S. José, o Filho de Deus já estava
realizando, em silêncio e com infinita
eficácia, a Redenção da humanidade.
Poucos O viam, mas lá, numa
modesta oficina de artesão, numa
pequena aldeia na Galileia, Deus
mudava para sempre a história dos
homens. Nós também podemos ter
essa fecundidade da vida de Jesus, se
O deixarmos transparecer em nós, se
O deixarmos amar na nossa vida,
com essa simplicidade.



Deus continua a mudar o mundo,
ficando oculto em cada Sacrário, nas
profundezas do nosso coração. É por
isso que a nossa vida de entrega, em
união com Deus e com os outros,
adquire, pela Comunhão dos Santos,
uma eficácia que não podemos
imaginar nem medir. “Não sabes se
progrediste, nem quanto... - De que
te serviria esse cálculo?... O
importante é que perseveres, que o
teu coração arda em fogo, que veja
mais luz e mais horizonte...: que
vivas as nossas intenções, que as
pressintas - ainda que as não
conheças - e que rezes por
todas.”[13].

Deus é o de sempre

S. Paulo incentivava os cristãos a
serem fiéis, a não se preocuparem
em ir contra a maioria e trabalhar
com os olhos no Senhor: “Assim,
meus queridos irmãos, sede firmes,
inabaláveis, e progredi sempre na



obra do Senhor, sabendo que o vosso
trabalho não é inútil no Senhor.” (1
Cor 15,58). S. Josemaria repetia de
diferentes maneiras a mesma
exortação do apóstolo: “Se fordes
fiéis, podereis chamar-vos
vencedores. Na vossa vida, não
conhecereis derrotas. Não existem
fracassos, quando se trabalha com
retidão de intenção e querendo
cumprir a vontade de Deus. Com
êxito ou sem ele, teremos triunfado,
porque teremos feito o trabalho por
Amor”[14].

Em qualquer caminho vocacional,
após um tempo de entrega, podemos
vir a sentir a tentação do desânimo.
Talvez pensemos que não fomos
muito generosos até este momento,
ou que a nossa fidelidade dá poucos
frutos e que temos pouco sucesso
apostólico. Nesses casos é bom
lembrar o que Deus nos assegurou:
“Não trabalharão em vão” (Is 65,23).
S. Josemaria exprimia-o assim: “Ser



santo implica ser eficaz, mesmo que
o santo não toque nem veja a
eficácia”[15]. Deus às vezes permite
que os Seus fiéis sofram provações e
dificuldades no seu trabalho, para
fazer a sua alma mais bela, o seu
coração mais terno. Quando, apesar
da nossa vontade de agradar a Deus,
ficamos desanimados ou cansados,
não deixemos de trabalhar com
sentido de mistério: tendo presente
que a nossa eficácia, muitas vezes, “é
invisível, incontrolável, não pode ser
contabilizada. A pessoa sabe com
certeza que a sua vida dará frutos,
mas sem pretender conhecer como,
onde ou quando. (…) Continuemos
para diante, empenhemo-nos
totalmente, mas deixemos que seja
Ele a tornar fecundos, como melhor
Lhe parecer, os nossos esforços”[16].

O Senhor pede que trabalhemos com
abandono e com confiança nas Suas
forças e não nas nossas, na Sua visão
das coisas e não na nossa limitada



perceção. “Quando realmente te
abandonares no Senhor, aprenderás
a contentar-te com o que suceder, e a
não perder a serenidade, se as
tarefas - apesar de teres posto todo o
teu empenho e empregado os meios
convenientes - não saem a teu
gosto... Porque terão "saído" como
convém a Deus que saiam.”[17]. A
consciência de que Deus pode tudo e
de que Ele vê todo o bem que
fazemos e o guarda com carinho, por
menor e escondido que possa
parecer, ajudar-nos-á “a estar
seguros e otimistas nos momentos
duros que possam surgir na história
do mundo ou na nossa existência
pessoal. Deus é o de sempre:
omnipotente, sapientíssimo,
misericordioso. E sempre sabe
retirar do mal, o bem; das derrotas,
grandes vitórias para os que confiam
n’Ele.”[18]

Unidos a Deus, nós vivemos no meio
do mundo como Seus filhos, e vamo-



nos convertendo em semeadores de
paz e alegria para todos os que vivem
ao nosso redor. Essa é a obra
paciente e artesanal que Deus realiza
nos nossos corações. Deixemos que
ilumine todos os nossos pensamentos
e que inspire todas as nossas ações. É
o que fez a nossa Mãe, a Virgem
Maria, feliz ao ver as grandes coisas
que o Senhor fez na Sua vida.
Possamos nós também saber dizer
todos os dias, como Ela: Fiat! Faça-se
em mim segundo a Tua palavra (Lc
1,38).

[1] Santa Teresa de Jesus, Caminho de
perfeição, cap. 34.

[2] Cf. S. Bernal, Mons. Josemaria
Escrivá de Balaguer. Apontamentos
sobre o Fundador do Opus Dei.

[3] Santa Teresa de Lisieux, História
de uma alma, cap. 5.



[4] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
92.

[5] Cf. J. Echevarría, Lembrando o
Beato Josemaria Escrivá, Lisboa, Diel,
2000.

[6] F. Ocáriz, Homilia, 12/05/2017.

[7] Ibidem.

[8] Citado em G. Bagnard, «El Cura de
Ars, apóstol de la misericordia»,
Anuario de Historia de la Iglesia 19
(2010) p. 246.

[9] S. Josemaria, Instrucción
maio-1935 - 14-IX-1950, n. 48.

[10] Bento XVI, Enc. Deus Caritas est
(25/12/2005), n. 31.

[11] S. Josemaria, Caminho, n. 267.

[12] S. João Crisóstomo, Homilias
sobre São Mateus, 19.2 (PG 57, 275).

[13] S. Josemaria, Forja, n. 605.



[14] S. Josemaria, A sós com Deus, n.
314 (AGP, Biblioteca, P10).

[15] S. Josemaria, Forja, n. 920.

[16] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24/11/2013), n. 279.

[17] S. Josemaria, Sulco, n. 860.

[18] Javier Echevarría, Carta
pastoral, 4/11/2015.

Pablo Edo

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/algo-grande-e-
que-seja-amor-xi-frutos-da-fidelidade/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/algo-grande-e-que-seja-amor-xi-frutos-da-fidelidade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/algo-grande-e-que-seja-amor-xi-frutos-da-fidelidade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/algo-grande-e-que-seja-amor-xi-frutos-da-fidelidade/

	Algo grande e que seja amor (12): Frutos da fidelidade

