
opusdei.org

Algo grande e que
seja amor (5): Para a
música soar

A vocação ao Opus Dei é uma
chamada para interpretar uma
partitura, tocar uma música de
Deus que tem tantas variações
quantas as pessoas.

30/03/2019

Faça o download do livro “Algo
grande e que seja amor”

https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-algo-grande-e-que-seja-amor/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-algo-grande-e-que-seja-amor/


Quando Jesus falava do Reino de
Deus, sabia que se tratava de algo
muito diferente do que os que O
ouviam podiam imaginar; muito
diferente também do que tendemos a
imaginar hoje. Por isso empregava
parábolas: histórias e imagens que,
mais do que dar uma definição,
convidam a penetrar num mistério.
Jesus compara o Reino de Deus, por
exemplo, com «um grão de mostarda
que, ao ser deitado à terra, é a mais
pequena de todas as sementes que
existem; mas, uma vez semeado,
cresce, transforma-se na maior de
todas as plantas do horto e estende
tanto os ramos, que as aves do céu se
podem abrigar à sua sombra.» (Mc
4,31-32). Um pequeno grão que é
enterrado, que desaparece aos olhos
dos homens e cai no esquecimento;
mas que não para de crescer,
enquanto a história segue o seu
curso, aparentemente alheia a ela.
Cresce, mesmo à noite, quando



ninguém a cuida, quando ninguém
lhe presta atenção.

Em 2 de outubro de 1928, Deus fez
com que S. Josemaria descobrisse na
sua alma uma semente que só Ele
podia ter colocado: um grãozinho de
mostarda que foi chamado a crescer
no grande campo da Igreja.
Conserva-se uma nota, escrita depois
de alguns meses, que recolhe em
poucos traços o código genético
daquela semente: "Cristãos simples.
Massa em fermento. O que é próprio
de nós é o normal, com naturalidade.
Meio: o trabalho profissional. Todos
santos! Entrega silenciosa»[1]. Desde
que Deus lhe deu a missão de cuidar
dessa semente, S. Josemaria já não
viveu para mais nada. E o que era
então tudo promessa, tudo
esperança, hoje é uma árvore
frondosa que acolhe muitas almas e
dá sabor a muitas vidas.

O normal é querer ser santo



"Cada santo", escreve o Papa, "é uma
missão; (...) é uma mensagem que o
Espírito Santo tira da riqueza de
Jesus Cristo e dá ao seu povo »[2]. S.
Josemaria recebeu uma mensagem e
encarnou-a. Ele mesmo se converteu
na mensagem, e a sua vida e as suas
palavras começaram a interpelar
muitas pessoas. «Que a tua vida não
seja uma vida estéril. - Sê útil. - Deixa
rasto. - Ilumina, com o resplendor da
tua fé e do teu amor. Apaga, com a
tua vida de apóstolo, o rasto viscoso e
sujo que deixaram os semeadores
impuros do ódio. - E incendeia todos
os caminhos da Terra com o fogo de
Cristo que levas no coração.»[3].

Ele tinha esse fogo dentro, como
percebeu imediatamente José Luis
Múzquiz , um dos primeiros fiéis do
Opus Dei a receber a ordenação
sacerdotal. No seu primeiro encontro
com ele, S. Josemaria falou-lhe de
algo que talvez ninguém lhe tivesse
proposto antes: ser apóstolo no seu



local de trabalho. E imediatamente
acrescentou: "não há amor além do
Amor; os outros amores são
pequenos». Esta frase impressionou
profundamente o seu interlocutor:
"Via-se que lhe saía do fundo da
alma, de uma alma enamorada de
Deus. Então os circuitos mentais que
tinha acabaram de fundir-se»[4].

Numa missa de ação de graças pela
beatificação desta alma enamorada,
o então cardeal Ratzinger explicou,
com esse misto de simplicidade e
profundidade tão seu, como "o
significado da palavra "santo" tem
sofrido ao longo dos tempos um
estreitamento perigoso, que, sem
dúvida, continua a influenciar ainda
hoje. Faz-nos pensar nos santos que
vemos representados nos altares, em
milagres e virtudes heroicas, e
sugere que a santidade é para uns
poucos escolhidos, entre os quais não
nos podemos incluir. Então deixamos
a santidade para esses poucos, cujo



número desconhecemos, e
conformamo-nos simplesmente em
ser como somos. No meio desta
apatia espiritual, Josemaria Escrivá
atuou como um despertador,
clamando: Não, a santidade não é o
extraordinário, mas o comum, o
normal para cada batizado. A
santidade não consiste em certos
heroísmos impossíveis de imitar, mas
tem mil formas e pode tornar-se
realidade em qualquer lugar e
profissão. É a normalidade »[5].

O natural, então, para um cristão, é
querer ser santo. Por isso, desde
muito cedo, S. Josemaria escreveu:
«Os santos não foram seres
disformes, casos de estudo para um
médico modernista.Foram e são
normais; de carne, como a tua. - E
venceram.»[6]. O chamamento ao
Opus Dei supõe uma tomada de
consciência desta normalidade da
santidade; o desejo de se tornar
"intérpretes" desta mensagem



simples, desta música. Existem, com
efeito, as "partituras": a vida e a
pregação de S. Josemaria; a
proclamação do chamamento
universal à santidade, por parte do
Concílio Vaticano II [7]; o recente
Magistério dos Papas, que
desenvolve este ensinamento ... e,
acima de tudo, o Evangelho [8]. Há,
então, as partituras; mas é necessário
que a música soe em todos os cantos
do mundo, com uma infinidade de
variações que ainda estão para ver a
luz: as vidas concretas de muitos
cristãos.

Tão perto que vivamos com Ele

Ao inspirar o Opus Dei, o Senhor deu
à sua Igreja um caminho, uma
espiritualidade "projetada" para
encarnar em todo o tipo de paisagens
quotidianas, para se fundir com o
trabalho e a vida normal de pessoas
muito diferentes. Esta mensagem
está exposta e anotada por S.



Josemaria em numerosos escritos,
homilias, encontros familiares,
viagens de catequese, etc., em todos
os quais ressoa a afirmação de um
dos pontos de Sulco: "De longe - além,
no horizonte - parece que o céu se
une à terra. Não te esqueças de que,
na realidade, onde a Terra e o Céu se
unem é no teu coração de filho de
Deus."[9]. Portanto, embora a
vocação para as pessoas do Opus Dei
encha as pessoas de iniciativa, de
vontade de melhorar o seu ambiente,
não as leva fundamentalmente a
fazer coisas, ou a fazer mais coisas
que as que já fazem. Leva-as
sobretudo a fazê-las de outro modo,
estando com Deus em tudo o que
fazem, procurando compartilhar
tudo com Ele.

«Filhos, seguir a Cristo (...) é a nossa
vocação. E segui-l'O tão de perto que
vivamos com Ele, como os primeiros
Doze; tão perto que nos
identifiquemos com Ele, que vivamos



a Sua Vida, até que chegue o
momento em que não tenhamos
colocado obstáculos, em que
possamos dizer com São Paulo: não
sou eu que vivo, mas é Cristo que
vive em mim (Gal 2,10).»[10].

Um dos primeiros supranumerários
lembra-se da sua surpresa quando o
Fundador da Obra lhe disse: «Deus
chama-te por caminhos de
contemplação». Para ele, que era
casado e tinha filhos, e que tinha que
lutar para levar a sua família avante,
foi "uma verdadeira descoberta" [11].
Noutra ocasião, S. Josemaria
aconselhou: "Fala, fala ao Senhor:"
Canso-me, Senhor, não aguento mais.
Senhor, isto não sai; Como o farias?
"» [12]. Isso, precisamente, é a
contemplação no meio do mundo:
um olhar profundo e afetuoso para a
realidade, alimentado pelo olhar de
Deus, por um diálogo contínuo com
Ele. S. Josemaria resumia este belo
desafio numa frase redonda: "quanto



mais dentro do mundo estivermos,
tanto mais temos de ser de Deus." 
[13]. E essa proximidade, essa
intensa amizade com Ele, é a raiz da
qual brotam dois traços que, embora
não sejam exclusivos da vocação à
Obra, têm um relevo particular para
os cristãos que Deus chama por este
caminho: o chamamento a ser
apóstolos, a dar a conhecer a Cristo, e
a missão de transformar e
reconciliar o mundo com Deus
através do seu trabalho.

Antes de nos determos neles, porém,
surge uma questão lógica: se, como S.
Josemaria pregou durante toda a sua
vida, e o Papa nos lembrou
recentemente, a santidade é para
todos; se o Senhor ordena a todos os
cristãos que comuniquem o
Evangelho, qual é então a
especificidade da vocação ao Opus
Dei como resposta ao chamamento
para encontrar Deus no meio do
mundo? É relativamente simples de



explicar se tivermos em conta que as
várias vocações cristãs são
determinações, modalidades ou
canais da vida e vocação
comunicadas pelo batismo.
Concretamente, “a vocação ao Opus
Dei recolhe, acolhe, dá corpo à
entrega ou dedicação a Deus e aos
outros que é reclamada pela vocação
cristã; o único que se acrescenta de
peculiar é, precisamente, o caminho:
que essa dedicação se leva a cabo
formando parte de uma instituição
concreta da Igreja ( o Opus Dei): com
uma determinada espiritualidade e
com meios formativos e apostólicos
precisos"[ 14], que visam em especial
servir a Deus e aos outros através do
trabalho e das coisas normais de
todos os dias. Por outras palavras:
quem descobre e acolhe o seu
chamamento ao Opus Dei decide dar
a vida pelos outros (que é a essência
da vida cristã), e conta com um
caminho para acometer esse desafio,
pela mão de Deus e com a ajuda de



uma grande família. E é por isso que
está disposto a fazer tudo o que
puder da sua parte para que este
carisma alimente a sua vida interior,
ilumine a sua inteligência, enriqueça
a sua personalidade... de modo que
possa efetivamente encontrar Deus
na sua vida e, ao mesmo tempo,
compartilhar esse achado.

A iluminação divina do 2 de outubro
de 1928, e outras que se lhe
seguiram, mostraram a S. Josemaria
que deveria dedicar a sua vida a
promover entre todos os cristãos
correntes - homens e mulheres que
vivem no mundo, dedicados às mais
diversas tarefas humanas - a
consciência de que todos são
chamados à santidade e ao
apostolado. E a fazê-lo, promovendo
uma instituição, o Opus Dei,
composta de cristãos comuns que,
acolhendo o chamamento divino
para tornar este ideal seu, dessem
testemunho com as suas próprias



vidas não apenas da sua grandeza,
mas também da possibilidade, com a
ajuda da graça, de procurar levá-lo à
prática, mesmo com as suas próprias
limitações.

Todos os que tiverem o coração
grande

No caminho de Betânia para
Jerusalém, Jesus sente fome. Procura
algo para comer e aproxima-Se de
uma figueira (Mt 21,18). «Aproxima-
se de ti e aproxima-se de mim. Jesus
tem fome e sede de almas. Do alto da
cruz clamou: sitio!, tenho sede. Sede
de nós, do nosso amor, das nossas
almas e de todas as almas que lhe
devemos levar pelo caminho da Cruz,
que é o caminho da imortalidade e
da glória do Céu.»[15].

A vocação à Obra supõe um forte
"contágio" dessa fome e sede de Deus.
Quando S. Josemaria se esforçava
para levar para a frente a primeira
residência da Obra, houve quem o



aconselhasse a que não se
precipitasse. Num retiro, anotava:
"Pressa. Não é pressa. É que Jesus
empurra»[16]. Urgia-o, como a S.
Paulo, o amor de Cristo (Cf 2 Cor 5,
14). E com essa mesma serena
urgência, quer Deus que batamos à
porta de cada um e de cada uma:
"Dá-te conta, quem quer que sejas, de
que és amado!" [17]. E isso com
normalidade, com naturalidade,
querendo e deixando-nos ser
queridos por todos, ajudando,
servindo, transmitindo o que
sabemos, aprendendo,
compartilhando desafios e trabalhos,
problemas e angústias, criando laços
de amizade ... Onde nascemos, onde
trabalhamos, onde descansamos,
onde compramos, podemos ser
fermento, sal, luz do mundo.

Deus não chama à Obra super-herois.
Chama pessoas normais, desde que
tenham um coração grande e
magnânimo, um coração em que



caibam todos. Assim o vislumbrava
já S. Josemaria num texto dos
primeiros anos, pensando naqueles
que poderiam receber o
chamamento de Deus para a Obra:
"não têm lugar: os egoístas, nem os
cobardes, nem os indiscretos, nem os
pessimistas, nem os tíbios nem os
tolos, nem os preguiçosos, nem os
tímidos nem os frívolos. Cabem: os
enfermos, prediletos de Deus, e todos
os que tiverem um grande coração,
mesmo que as suas fraquezas
tenham sido maiores "[18]. Em
resumo, quem descobre que Deus os
chama ao Opus Dei pode ser uma
pessoa com defeitos, com limitações,
com misérias; mas também com
grandes ideais, com ânsias de amar,
de pegar o amor de Deus aos outros.

Amar o mundo como Deus o ama

"Tanto amou Deus o mundo - lemos
no Evangelho de S. João -, que lhe
entregou o Seu Filho Unigénito, a fim



de que todo o que nele crê não se
perca, mas tenha a vida eterna. " (Jo
3,16). Deus ama apaixonadamente o
mundo que criou, que não só não é
um obstáculo para a santidade, mas é
o seu lugar de origem. E a mensagem
da Obra traz na sua entranha esta
convicção: podemos ser santos não 
apesar de viver no mundo, mas
precisamente por ocasião disso,
profundamente imersos nele. Porque
o mundo, essa misteriosa amálgama
de grandezas e misérias, de amor e
de ódio, de rancor e perdão, de
guerras e paz, "espera a
manifestação dos filhos de Deus" (Rm
8,19).

Para falar da nossa relação com o
mundo, o Génesis usa dois verbos:
"guardar" e "cultivar" (cf. Gn 2,15).
Com o primeiro, que também é usado
para exprimir o cumprimento dos
mandamentos, o Senhor torna-nos
responsáveis pelo mundo; diz-nos
que não podemos usá-lo de maneira



despótica. Com o segundo, «cultivar»,
que significa tanto
«trabalhar» (geralmente a terra)
como «dar culto» (cf. Nm 8,11), Deus
une o trabalho ao culto: trabalhando
não só nos realizamos, mas também
damos um culto agradável a Deus,
porque amamos o mundo como Ele o
ama. Santificar o trabalho é,
portanto, em suma, tornar o mundo
mais belo, abrir espaço nele para
Deus.

Ele mesmo quis guardar e cultivar o
mundo que saiu das Suas mãos de
Criador, trabalhando com mãos de
homem, de criatura. Se durante
séculos os anos da vida oculta do
Senhor na oficina de Nazaré se
perceberam como anos de
obscuridade, sem brilho, à luz do
espírito da Obra tornam-se "claros
como a luz do sol" (...), resplendor
que ilumina os nossos dias e lhes dá
uma autêntica projeção »[19]. É por
isso que S. Josemaria animava os



seus filhos a meditar com frequência
neste trabalho, que nos recorda o
crescimento do grão de trigo, oculto e
silencioso. Foi assim que Jesus
cresceu - Ele próprio se compararia
mais tarde ao grão de trigo (cf. Jo
12,24) - na oficina de José e da sua
Mãe, naquela oficina-lar.

A vida simples da Sagrada Família
mostra como há trabalhos que,
embora pareçam humildes a um
olhar terreno, aos olhos de Deus têm
um valor imenso, pelo amor, pelo
cuidado e pelo desejo de ser útil que
se põe neles. Portanto, "santificar o
trabalho não é fazer algo santo
enquanto se trabalha, mas
precisamente fazer o próprio
trabalho santo" [20]. Desta forma, "o
trabalho humano bem acabado foi
feito colírio, para descobrir Deus (...)
em todas as coisas. E isso aconteceu
precisamente no nosso tempo,
quando o materialismo se empenha
em transformar o trabalho num



barro que cega os homens e os
impede de olhar para Deus ”[21].

Para dar fruto, o grão precisa de se
esconder, desaparecer. Foi assim que
S. Josemaria viu a sua vida: "ocultar-
me e desaparecer é que é próprio de
mim, que só Jesus brilhe" [22]. E
assim também quer Deus que vejam
a sua vida todos os homens e
mulheres que Ele chama e
continuará a chamar à Obra. Como
os primeiros cristãos: pessoas
normais e correntes que, se fizeram
barulho, não o faziam para receber
aplausos, mas para que Deus pudesse
brilhar. Pessoas que, acima de tudo,
"viveram de Cristo e deram a
conhecer Cristo (...): semeadores de
paz e alegria, da paz e da alegria que
Jesus nos trouxe" [23].



[1] Apontamentos íntimos, n. 35, em
P. Rodríguez, F. Ocáriz, J.L. Illanes, O
Opus Dei na Igreja, Ed. Rei dos Livros,
Lisboa 1994.

[2] Francisco, Ex. ap. Gaudete et
exsultate (19-III-2018), n. 21.

[3] S. Josemaria, Caminho, n. 1.

[4] Caminho, edição crítico-histórica,
comentario al n. 417.

[5] J. Ratzinger, Homilía, 19-V-1992,
citada em Romana, n. 14 (1992) p. 48.

[6] Caminho, n. 133.

[7] Concílio Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen gentium (21-X-1964), n. 40.

[8] Cf. João Paulo II, Ex. Ap. 
Christifideles laici (30-XII-1988), nn.
16-17; Bento XVI, Audiência, 13-
IV-2011; e, mais recentemente, a
exortação apostólica Gaudete et
exsultate (19-III-2008) do Papa
Francisco.



[9] S. Josemaria, Sulco, n. 309

[10] En diálogo con el Señor, edição
crítico-histórica, Rialp, Madrid 2017,
p. 101.

[11] V. García Hoz, “Mi encuentro con
Monseñor Escrivá de Balaguer”, em
R. Serrano (ed.) Así le vieron, Rialp,
Madrid, 1992, p. 83.

[12] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar em Valladolid, 22-
X-1972 (recolhidas no documentário
“El corazón del trabajo”).

[13] S. Josemaria, Forja, n. 740.

[14] F. Ocáriz, “A vocação ao Opus
Dei como vocação na Igreja”, em O
Opus Dei na Igreja,Ed. Rei dos Livros,
Lisboa, 1994, p. 168.

[15] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
202.

[16] Apontamentos íntimos, n. 1753,
citado em Vázquez de Prada, A. O



Fundador do Opus Dei (I), Ed.Verbo,
Lisboa 2002

[17] S. João Paulo II, Atravessar o
Limiar da esperança, Planeta, Lisboa
1994

[18] S. Josemaria, Instrucción, 1-
IV-1934, n. 65.

[19] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
14.

[20] F. Ocáriz, Naturaleza, gracia y
gloria, Eunsa 2000, p. 263.

[21] Beato Álvaro del Portillo, Carta,
30-IX-1975 (AGP, biblioteca, P17,
1991, vol. II, p. 63).

[22] S. Josemaria, Carta, 28-I-1975,
em E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaria, vol. 2, Rialp,
Madrid 2011, p. 301.

[23] Cristo que passa, n. 30.



Eduardo Camino / Carlos Ayxelá

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/algo-grande-e-
que-seja-amor-vi-para-a-musica-soar/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/algo-grande-e-que-seja-amor-vi-para-a-musica-soar/
https://opusdei.org/pt-pt/article/algo-grande-e-que-seja-amor-vi-para-a-musica-soar/
https://opusdei.org/pt-pt/article/algo-grande-e-que-seja-amor-vi-para-a-musica-soar/

	Algo grande e que seja amor (5): Para a música soar

