
opusdei.org

Algo grande e que
seja amor (10):
Somos apóstolos!

Para um cristão, o apostolado
não é simplesmente uma tarefa
que envolve certas horas; nem
sequer um trabalho importante:
é uma necessidade que brota de
um coração que se tornou "um
só corpo e um só espírito" com
o Senhor.

27/06/2019

Faça o download do livro “Algo
grande e que seja amor”

https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-algo-grande-e-que-seja-amor/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-algo-grande-e-que-seja-amor/


Cafarnaum é o lugar onde começa a
aventura apostólica que Jesus
inaugurou no mundo. Sabemos que
pelo menos quatro dos doze
apóstolos eram pescadores nessa
cidade. «Estavam junto do barco
velho e junto das redes rotas,
remendando-as. O Senhor disse-lhes
para O seguirem: e eles "statim",
imediatamente, "relictis omnibus",
abandonando todas as coisas, tudo!,
seguiram-n'O... »[1].

Jesus chama aqueles primeiros com
umas palavras em que delineia um
plano que irá mudar para sempre o
curso da história: «Vinde comigo e
farei de vós pescadores de
homens.»(Mc 1, 16-17). Não lhes dá
mais pormenores. Continuarão a ser
pescadores, mas a partir desse
momento vão pescar outro tipo de
"peixes". Conhecerão outros "mares",
mas não perderão o que aprenderam



com o seu trabalho. Virão dias com
ventos favoráveis e pesca abundante,
mas também haverá dias pouco
vistosos, sem pesca, ou com uma
pesca tão escassa que terão a
sensação de voltar para a praia com
as mãos vazias. Mas o decisivo não
será o volume da pesca, ou o que os
homens julgam como sucesso ou
como fracasso; o que importa é o que
eles serão. Desde o início, Jesus quer
que se apercebam da sua nova
identidade, porque não os convoca
apenas para fazer algo - uma tarefa
bonita, algo extraordinário, mas para
ser alguém que cumpre uma missão:
ser «pescadores de homens»[2] E essa
tarefa, que nos faz felizes, vai
modelando o nosso modo de ser, de
agir, de ver o mundo.

Mons. Ocáriz recordou-o com
palavras expressivas: «não fazemos
apostolado, somos apóstolos!»[3]. A
missão apostólica não ocupa um
tempo ou uns aspetos determinados



da nossa vida pessoal, mas afeta
tudo: tem um alcance de 360 graus. S.
Josemaria recordava-o desde o
princípio às pessoas da Obra: «Não
esqueçais meus filhos, que não
somos almas que se juntam a outras
almas para fazer uma coisa boa. Isso
é muito... mas é pouco. Somos
apóstolos que cumprem um mandato
imperativo de Cristo»[4].

«Ai de mim se não evangelizar!»,
escreve S. Paulo (cf. 1Co 9, 16-23): é
algo que lhe sai do mais profundo da
alma. Para ele, esse impulso de amor
é um convite e um dever: «Se eu
anuncio o Evangelho, não é para
mim motivo de glória, é antes uma
obrigação que me foi imposta». Por
isso, a única recompensa que
procura consiste em «pregando o
Evangelho, eu faço-o gratuitamente»,
porque se sente «servo de todos, para
ganhar o maior número». Amiúde
abre o seu coração: é o último entre
os apóstolos; indigno e sem méritos,



mas é apóstolo. Por isso, não há para
ele circunstância que não seja
apostólica, até poder afirmar: «tudo
faço pelo Evangelho». Essa é a sua
carta de apresentação, e assim quer
ser considerado: «Paulo, servo de
Cristo Jesus, chamado a ser Apóstolo,
escolhido para anunciar o Evangelho
de Deus» (Rm 1, 1).

Da mesma forma, para um cristão, o
apostolado não é simplesmente "um
encargo", ou uma atividade que
envolve certas horas diárias; nem
mesmo "um trabalho importante": é
uma necessidade que brota de um
coração que se tornou «um só corpo
e um só espírito»[5] em Jesus, com
toda a Sua Igreja. Ser apóstolo «não é
nem pode ser título honorífico. Ele
compromete concreta e também
dramaticamente toda a existência da
pessoa interessada»[6]. Às vezes
precisamos de ser encorajados;
outras procuraremos conselhos para
acertar no nosso esforço de



evangelizar; mas, em qualquer caso,
sabemos que o nosso chamamento é
uma dádiva de Deus, e é por isso que
Lhe pedimos que o apostolado mane
dos nossos corações, como a água
salta da fonte (cf. Jo 4, 14).

Sal, luz e fermento do mundo

Para explicar aos Seus discípulos o
papel que iam desempenhar no
mundo, o Senhor costumava usar
parábolas. «Vós sois o sal da terra...
vós sois a luz do mundo», diz-lhes
numa ocasião (cf Mt 5, 13-14). Doutra
vez, fala-lhes do fermento: como
pouco faz fermentar a massa inteira
(cf. Mt 5, 33). Porque é assim que
devem ser os apóstolos de Jesus: sal
que alegra, luz que guia, fermento
que faz crescer a massa. E foi assim
que S. Josemaria viu o apostolado das
suas filhas e dos seus filhos: «Tens o
chamamento de Deus para um
caminho concreto: entrar em todas
as encruzilhadas do mundo, estando



metido em Deus. E ser fermento, ser
sal, ser luz do mundo. Para iluminar,
dar sabor, fermentar, aumentar»[7].

Os fiéis do Opus Dei, como tantos
outros cristãos comuns, desenvolvem
o seu apostolado no meio do mundo,
com naturalidade e discrição.
Embora às vezes isso se tenha
prestado a incompreensões, na
verdade simplesmente tentam fazer
com que estas parábolas do Senhor
se tornem realidade nas suas vidas.
O sal, de facto, não se vê, se se
mistura bem com a comida, sem
fazer grânulos; dá graça à comida,
que sem ela pode ficar insípida,
mesmo que seja de boa qualidade. O
mesmo acontece com o fermento: dá
volume ao pão, sem se notar. A luz,
por sua vez, é colocada "no alto, para
iluminar a todos", sempre "diante
dos homens" (Mt 5,15-16); não centra
a atenção em si mesma, mas no que
ilumina. Um cristão está à vontade
com os outros, compartilhando



sonhos e projetos. Mais ainda,
«devemos sentir-nos desconfortáveis,
quando não estamos – sal e luz de
Cristo – no meio das pessoas»[8]. Essa
abertura além disso significa
também relacionar-se com quem não
pensa como nós, com a disposição
serena de deixar nos corações a 
garra de Deus[9], do modo que Ele
próprio nos sugira, às vezes, rezando
por eles uma oração simples, outros
com uma palavra ou um gesto
amável...

A eficácia apostólica de uma vida não
se pode contabilizar. Muitos frutos
permanecem na sombra e não os
conheceremos nesta vida. O que
podemos pôr da nossa parte é um
desejo, sempre renovado, de viver
muito unidos ao Senhor. «Andar pela
vida como apóstolos: com luz de
Deus, com sal de Deus. Sem medo,
com naturalidade, mas com tal vida
interior, com tal união com Nosso
Senhor, que iluminem, que evitem a



corrupção e as sombras»[10]. O
próprio Deus tornará fecundas as
nossas dificuldades e não nos
perderemos a pensar na nossa
fragilidade ou nas dificuldades
externas: se o lago é demasiado
grande, se as multidões nos
entendem mal, se começaram a
criticar-nos, se o caminho é duro, se
não posso remar contra esta
tempestade ...

Com motor próprio

Revendo a lista dos doze apóstolos,
chama a atenção como eles são
diferentes, às vezes com
personalidades muito fortes. O
mesmo acontece quando pensamos
em santos e santas canonizados pela
Igreja. E a mesma coisa, quando
olhamos para a vida de muitas
pessoas comuns que seguem o
Senhor com uma entrega discreta,
mas constante. Todos diferentes, e ao



mesmo tempo, todos apóstolos, fiéis,
apaixonados pelo Senhor.

Ao entregarmo-nos a Deus, não
perdemos a nossa própria riqueza;
pelo contrário, porque «quando o
Senhor pensa em alguém, no que
gostaria de lhe dar de presente, vê-o
como seu amigo pessoal. E decidiu
presentear-te com uma graça (...)
será certamente algo que te deixará
feliz no mais íntimo de ti mesmo e te
entusiasmará mais do que qualquer
outra coisa neste mundo. Não,
porque o dom concedido seja um
carisma extraordinário ou raro, mas
porque é precisamente à tua medida,
à medida de toda a tua vida»[11]. É por
isso que aquele que decide seguir o
Senhor percebe, ao longo dos anos,
como a graça, acompanhada pelo
trabalho pessoal, até transforma o
seu caráter, de modo que lhe é mais
fácil amar e servir a todos. Isto não é
o resultado da imposição
voluntarista de um ideal de



perfeição. Pelo contrário, é a
influência e paixão que Jesus Cristo
produz na vida do apóstolo.

Pouco depois da sua eleição como
prelado, perguntaram a D. Javier
Echevarría se tinha tido uma vida
própria: «Conseguiu ser quem
queria?» A sua resposta é
comovedora: são as palavras de
alguém que olha para trás para a
própria vida e vê o que Deus fez nela.
«Sim, tive a minha vida própria.
Nunca teria sonhado realizar a
minha vida de modo tão ambicioso.
Vivendo por mim próprio, teria tido
horizontes muito mais estreitos, voos
mais curtos (...). Eu, como homem do
meu tempo, como cristão e como
sacerdote, sou uma pessoa
ambiciosamente realizada. E tenho
um coração globalizado, graças a ter
vivido com dois homens [São
Josemaria e o Beato Álvaro] de
espírito grandioso, cristãmente
grandioso»[12].



Quem é enviado por Cristo e deixa
que seja Ele a dirigir o leme da sua
vida, não pode esquecer que Ele
espera uma resposta profundamente
livre. Livre, em primeiro lugar, de
egoísmos, da nossa soberba e do
nosso desejo de brilhar. Mas livre
também para pôr ao Seu serviço
todos os nossos talentos, a nossa
iniciativa, a nossa criatividade. Por
isso, São Josemaria dizia que «uma
das caraterísticas mais evidentes do
espírito do Opus Dei é o seu amor à
liberdade e à compreensão»[13].

Ao mesmo tempo, essa liberdade de
espírito não consiste em «agir de
acordo com os caprichos e em resistir
a qualquer norma»[14], como se tudo o
que não viesse de nós fosse uma
imposição da qual se libertar. Pelo
contrário, trata-se de trabalhar com o
mesmo Espírito que moveu Jesus:
«Eu desci do Céu não para fazer a
minha vontade, mas a vontade
daquele que me enviou» (Jo 6, 38). Se



o apostolado fosse considerado uma
"atividade", haveria o risco de se
sentir inibido pelas indicações dos
que coordenam as iniciativas
apostólicas. Pelo contrário, quem se
sente enviado por Cristo desfruta da
ajuda e do impulso que Deus
transmite através dos Seus múltiplos
instrumentos. Viver com liberdade
de espírito é deixar que seja o
Espírito Santo que nos conforme e
nos guie, servindo-Se também
daqueles que colocou ao nosso lado.

A liberdade de espírito leva a pessoa
a agir "com motor próprio " diante de
uma ou outra necessidade da missão
apostólica; com o seu próprio motor,
isto é, não com uma aceitação
passiva, mas com a convicção de que
é isso que o Senhor nos pede naquele
momento, porque é isso que
corresponde ao apóstolo que somos.
Assim, continuamente, nas pequenas
circunstâncias do nosso dia a dia,
podemos notar a brisa fresca do



Espírito, que nos empurra «mar
adentro» (Lc 5, 4), para continuar
com Ele a história encantadora do
Amor de Deus por nós.

Se a nossa missão fosse "fazer
apostolado", poderíamos pô-la de
lado por causa de um trabalho
absorvente ou de uma doença, ou
poderíamos ter "férias" apostólicas.
No entanto, "somos apóstolos!": é a
nossa vida! Portanto, seria uma
contradição sair para a rua e deixar o
zelo evangelizador em casa.
Certamente, a missão envolverá
muitas vezes esforço e exigirá
coragem da nossa parte para superar
os nossos medos. No entanto, estas
resistências interiores não devem
perturbar-nos, porque o Espírito
Santo faz crescer, nos corações
daqueles que são dóceis, uma
autêntica espontaneidade e
criatividade apostólica: à medida que
nos identificamos com a nossa



missão, tudo se torna ocasião de
apostolado.

Adquire-se a «consciência de estar
num posto avançado, de
sentinela»[15], o que leva a
permanecer «em vigília de amor,
tenso, sem dormir, trabalhando com
empenho»[16]. Uma vigília que é de
amor e que, portanto, não significa
ansiedade ou nervosismo. Temos nas
nossas mãos um trabalho que nos
entusiasma, que nos faz felizes e que
comunica a felicidade ao nosso
redor. Trabalhamos na vinha do
Senhor e temos a certeza de que o
trabalho é d'Ele. Se alguma vez se
infiltrasse na alma uma certa falta de
paz, uma tensão excessiva, seria a
hora de aproximar-se d'Ele para
dizer: faço isto por Ti, ajuda-me a
trabalhar com calma e com a certeza
de que tudo é feito por Ti.

Luz divina que dá calor



Quando, na parábola dos convidados
para as bodas, o pai sabe que alguns
dos convidados se desculparam,
ordena ao criado que traga «os
pobres, os aleijados, os cegos e os
coxos» (Lc 14, 21). A sala está
bastante concorrida, mas ainda há
lugares livres. Então diz ao seu servo:
«Sai pelos caminhos e azinhagas e
obriga-os a entrar, para que a minha
casa fique cheia» (Lc 14, 23). «Obriga
a entrar», compelle intrare: até esse
ponto chega a intensidade do seu
desejo.

A ordem é taxativa, porque o
chamamento para a salvação é
universal. São Josemaria entendia-o
assim: «Não é como um empurrão
material, mas a abundância de luz,
de doutrina; o estímulo espiritual da
vossa oração e do vosso trabalho, que
é um testemunho autêntico da
doutrina; o cúmulo de sacrifícios,
que sabeis oferecer; o sorriso, que
vos vem à boca, porque sois filhos de



Deus: filiação, que vos enche de uma
felicidade serena – embora na vossa
vida, às vezes, não faltem
contradições –, que os outros veem e
invejam. Juntai a tudo isso o vosso
garbo e a vossa simpatia humana, e
teremos o conteúdo do compelle
intrare»[17]. Não se trata, pois, de
coagir ninguém: é uma combinação,
inédita de cada vez, de oração e
amizade, de testemunho e generoso
sacrifício... uma alegria que é
compartilhada, uma simpatia que
convida com liberdade.

Deus atua «por atração»[18],
estimulando as almas com a alegria e
o encanto da vida dos cristãos. É por
isso que o apostolado é o amor que
transborda. Um coração que sabe
amar sabe atrair: «atraímos a todos
com o coração – dizia São Josemaria
–. Portanto, para todos peço um
coração muito grande: se amamos as
almas, vamos atraí-las»[19]. De facto,
nada atrai tanto como o amor



autêntico, especialmente numa
época em que muitas pessoas não
conhecem o calor do amor de Deus.
A verdadeira amizade é, de facto, o
«modo de apostolado que São
Josemaria encontrou nos relatos
evangélicos»[20]: Filipe atraiu
Bartolomeu; André, Pedro; e devem
ter sido bons amigos os que levaram
a Jesus aquele paralítico que não
conseguia sair da sua maca.

«Num cristão, num filho de Deus, a
amizade e a caridade formam uma
coisa: luz divina que dá calor»[21]. Ter
amigos requer assiduidade, contacto
pessoal; exemplo e lealdade sinceras;
disposição de ajudar, apoiar-se uns
aos outros; escuta e empatia:
capacidade de cuidar das
necessidades do outro. A amizade
não é um instrumento para o
apostolado, mas o próprio apostolado
é, em essência, amizade: gratuidade,
desejo de viver com os outros. É claro
que queremos que os nossos amigos



se aproximem do Senhor, mas que
isso aconteça como e quando Deus
quiser. Embora seja lógico que um
apóstolo busque bons resultados no
seu trabalho, e que valorize a relação
entre os seus esforços e a influência
que têm sobre os outros, nunca pode
esquecer que os apóstolos seguiram
Jesus mesmo quando quase todos se
foram embora (cf. Jo 6, 66-69). Com o
tempo, viriam os frutos (cf. At 2,
37-41).

Certa ocasião, um jovem perguntou a
São Josemaria: «Padre,que devemos
fazer para que apitem muitos?»[22].
São Josemaria respondeu
imediatamente: «Muita oração,
amizade leal e respeito pela
liberdade». Ao jovem a resposta
soube-lhe a pouco. Acrescentou: «E
isso não é ir demasiado devagar,
Padre?». «Não, porque a vocação é
sobrenatural», respondeu São
Josemaria, prolongando cada sílaba.
«Bastou um segundo para passar de



Saulo para Paulo. Depois, três dias de
oração, e converteu-se num
apaixonado apóstolo de Jesus
Cristo»[23].

É Deus quem chama e o Espírito
Santo quem move o coração. O
apóstolo acompanha os seus amigos
com oração e sacrifício, sem ficar
impaciente ao receber um "não" às
suas sugestões, ou ficar aborrecido
quando alguém não se deixa ajudar.
Um verdadeiro amigo confia nos
pontos fortes para ajudá-los a crescer
e evita, muitas vezes, censuras sobre
as decisões dos outros; sabe quando é
necessário ficar em silêncio, e
quando é necessário "voltar à carga"
de maneira diferente, sem se tornar
maçador, sem censurar: da confiança
e do compromisso com o melhor de
cada um, de cada uma. Isso é o que
Deus faz, e é isso que quer que os
Seus filhos façam.



Sem sermos inconvenientes,
mantendo o sorriso no rosto,
podemos insinuar algumas palavras
ao ouvido, como o Senhor fazia. E,
continuamente, manteremos vivo o
desejo de que muitas pessoas O
conheçam: «Tu e eu, filhos de Deus,
quando vemos as pessoas, temos que
pensar nas almas: aqui está uma
alma – temos que dizer a nós
próprios – que temos de ajudar; uma
alma que temos de compreender;
uma alma com quem se deve
conviver; uma alma que temos de
salvar»[24].

[1] São Josemaria, Forja, n. 356.

[2] São Josemaria, Carta 9-I-1932, n.
9.

[3] Fernando Ocáriz, Carta, 14-
II-2017, n. 9.



[4] Instrucción 19-III-1934, n. 27 (o
itálico é do original), citado em 
Camino, edición crítico-histórica, nota
ao n. 942.

[5] Missal Romano, Oração
eucarística III.

[6] Bento XVI, Audiência, 10-IX-2008.

[7] São Josemaria, Notas de uma
meditação de abril de 1955, em Obras
1956, XI, p. 9 (AGP, biblioteca, P03).

[8] São Josemaria, A solas con Dios, n.
273 (AGP, Biblioteca, P10).

[9] cf. D. Javier, Homilia, 5-IX-2010
(Romana, n. 51, Julio-Diciembre 2010,
p. 339).

[10] São Josemaria, Forja, n. 969.

[11] Francisco, Christus vivit, n. 287.

[12] Entrevista de Pilar Urbano a D.
Javier, Época, 20-IV-1994, citada em
A. Sánchez León, En la tierra como en



el cielo, Madrid, Rialp 2019, pp.
349-350.

[13] São Josemaria, Carta 31-V-1954,
n. 22.

[14] Fernando Ocáriz, Carta, 9-I-2018,
n. 5.

[15] São Josemaria, Carta 31-V-1954,
n. 16.

[16] Ibid.

[17] São Josemaria, Carta 24-X-1942,
n. 9; cfr. Amigos de Deus, n. 37.

[18] Bento XVI, Homilia, 13-V-2007;
Francisco, Homilia, 3-V-2018.

[19] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 10-V-1967 em 
Crónica 1967, p. 605 (AGP, biblioteca,
P01).

[20] Fernando Ocáriz, Carta, 14-II-17,
n. 9.



[21] São Josemaria, Forja, n. 565.

[22] Na linguagem coloquial de
Madrid de meados do século
passado, “pitar” (em português,
“apitar”) significava funcionar bem.
S. Josemaria usava o termo para
referir-se ao facto de uma pessoa
pedir a Admissão no Opus Dei. Desde
então ficou na Obra como um modo
familiar de falar.

[23] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 24-IV-1967, em 
Crónica 1967, p. 506 (AGP, biblioteca,
P01).

[24] São Josemaria, Meditação de 25-
II-1963, em Crónica 1964, IX, p. 69
(AGP, biblioteca, P01).

José Manuel Antuña



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/algo-grande-e-
que-seja-amor-ix-somos-apostolos/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/algo-grande-e-que-seja-amor-ix-somos-apostolos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/algo-grande-e-que-seja-amor-ix-somos-apostolos/
https://opusdei.org/pt-pt/article/algo-grande-e-que-seja-amor-ix-somos-apostolos/

	Algo grande e que seja amor (10): Somos apóstolos!

