
opusdei.org

Algo grande e que
seja amor (7): a
vocação
matrimonial

Deus abençoa a normalidade da
vida familiar e quer habitar
nela. Um passeio pelo livro de
Tobias pode ajudar a
redescobrir essa realidade.

29/09/2019

Faça o download do livro “Algo
grande e que seja amor”

https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-algo-grande-e-que-seja-amor/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-algo-grande-e-que-seja-amor/


Quando S. Josemaria começou a falar
de vocação para o casamento, há
quase um século, a união desses dois
conceitos costumava gerar
desconcerto, ou até provocar riso:
como se estivesse a falar de um
pássaro sem asas ou de uma roda
quadrada: “Ris-te porque te digo que
tens "vocação matrimonial"? - Pois é
verdade: assim mesmo, vocação.”[1].
Na mentalidade daquela época, e às
vezes ainda na de hoje, “ter vocação”
significava deixar a normalidade da
vida para poder servir a Deus e à
Igreja. Deixar de um modo ou outro
o habitual, que para a maioria das
pessoas significa ter uma família,
filhos, casa, trabalho, compras,
faturas, máquinas de lavar,
imprevistos, risos, brigas entre
irmãos, tardes em urgências, sobras
no frigorífico.

Toda essa infinidade de coisas,
variadas e imprevisíveis, como a
própria vida, não só cabe nessa “roda



quadrada” da vocação matrimonial,
como encontra nela a sua melhor
versão possível. O “sentido
vocacional do matrimónio”[2] parte
precisamente da convicção de que
Deus abençoa a normalidade da vida
familiar e quer habitar nela. “Tu,
porém, és o Santo e habitas na glória
de Israel”, diz o salmo que Jesus reza
na Cruz (Sl 22,4). Deus, o Santo, quer
viver no meio das vidas 
normalíssimas das famílias. Vidas
chamadas a converterem-se, pelo
carinho, em louvores a Ele: no céu,
mesmo com todos os “defeitos de
fabrico” desta sede provisória que é a
vida. Por isso, “não deixes passar um
dia / sem descobrir um segredo,
grande ou pequeno./ Seja a tua vida
alerta / descoberta quotidiana. / Por
cada migalha de pão duro / que Deus
te dê, tu dá-Lhe / o diamante mais
fresco da tua alma”[3].

Que faças boa viagem



Aquele jovem ria ao ouvir falar de
vocação matrimonial, mas ficou
pensativo. A “provocação” ia
acompanhada de um conselho: “Pede
a São Rafael que te conduza
castamente ao termo do caminho,
como a Tobias.”[4]. S. Josemaria
referia-se ao único relato da Bíblia
que fala deste Arcanjo, por quem
tinha um carinho especial; tanto, que
lhe confiou o apostolado com os
jovens desde o início[5]. “O livro de
Tobias é encantador”[6], dizia uma
vez. Embora toda a história do livro
se concentre numa viagem, permite-
nos entrar diretamente na vida de
dois lares, e assistir ao nascimento de
um terceiro. Até a viagem participa
desse ambiente familiar, com um
detalhe que não passou despercebido
pelos artistas ao longo dos séculos:
este livro também é o único lugar das
Escrituras no qual aparece um cão de
estimação, que acompanha Tobias e
São Rafael do início ao fim da viagem
(cf. Tb 6,1; 11,4).



Quando Tobias se foi embora, o pai
abençoou-o com estas palavras:
“Deus, que reside nos céus, vos
conceda uma viagem feliz e vos traga
de volta com saúde e que o seu anjo
vos acompanhe sãos e salvos.” (Tb
5,17). S. Josemaria parafraseava-as
ao dar a sua bênção aos que iam
viajar: “que o Senhor esteja no teu
caminho, e o Seu anjo te
acompanhe”[7] E viagem – a
verdadeira viagem, a mais decisiva –
é o caminho da vida, pelo qual
caminham juntos os que se entregam
reciprocamente no casamento,
respondendo a um sonho de Deus
que remonta à origem do mundo[8].
Como é importante que os jovens
descubram, e que redescubram
também depois de muitos anos de
viagem, “a beleza da vocação para
formar uma família cristã”[9]: a
chamada a uma santidade que não é
de segunda categoria, mas de
primeira.



Quando a vida realmente começa

A vocação pessoal desperta com uma
descoberta simples mas cheia de
consequências: a convicção de que o
sentido, a verdade da nossa vida, não
consiste em viver para nós mesmos,
para as nossas coisas, mas sim para
os outros. A pessoa descobre que
recebeu muito amor na sua vida e
que está chamada a isso mesmo: a
dar amor. E que só assim se
encontrará verdadeiramente a si
mesma. Dar amor, não somente nos
tempos livres para tranquilizar a
consciência: transformar o amor no
nosso projeto de vida, no centro de
gravidade de todos os outros projetos
(os que conseguirem permanecer em
órbita).

Antes e depois do seu casamento com
Sara, o jovem Tobias recebe vários
conselhos nesse sentido: são
chamadas ao que de mais nobre
existe nele. O seu pai Tobite, que o



envia em viagem para procurar
dinheiro pensando no futuro (cf. Tb
4,2), preocupa-se em transmitir em
primeiro lugar a sua herança mais
importante; o que tem mais valor na
sua vida: “honra tua mãe, todos os
dias da tua vida, age de acordo com a
sua vontade e não a entristeças (...)
evita o pecado (...).Dá esmolas,
conforme as tuas posses. Nunca
afastes de algum pobre o teu olhar
(...)Bendiz o Senhor Deus, em todo o
tempo, e pede-lhe para que os teus
caminhos sejam retos, e para que
todos os teus projectos e conselhos
sejam bem encaminhados” (Tb
4,3-19). Semanas depois, Tobias,
recém-casado, empreende o caminho
de volta para a casa dos seus pais, e a
sua nova sogra despede-se dele
assim: “Entrego a minha filha à tua
guarda; nunca a entristeças, durante
os dias da tua existência. Vai, pois,
em paz, filho. Daqui em diante, serei
tua mãe e Sara será tua irmã
[mulher]” (Tb 10,13).



“Não entristeças o seu espírito (...)
Não a magoes em nenhum dia da tua
vida”. Deus chama os esposos a
protegerem-se, a cuidarem-se, a
desviverem um pelo outro: é aí que
está o segredo da sua realização
pessoal que, justamente por isso, não
pode ser só autorrealização. Viver,
com toda a profundidade do termo,
significa dar a vida. Jesus viveu
assim: “Eu vim para que tenham
vida, e a tenham em abundância” (Jo
10,10). Também viveram assim São
José e Santa Maria, com o amor mais
simples, terno e delicado que já
existiu na terra, cuidando um do
outro, e cuidando acima de tudo da
Vida feita carne. E Deus quer que
nós, Seus discípulos, vivamos assim
também, para que onde quer que
estejamos irradiemos a Sua alegria, a
Sua vontade de viver. Esse é o núcleo
do sentido de missão cristã.

“As nossas cidades estão
desertificadas por falta de amor, por



falta de sorriso. Muitos
divertimentos, numerosas coisas com
as quais perder tempo, rir, mas falta
o amor. O sorriso de uma família é
capaz de vencer esta desertificação
das nossas cidades. E esta é a vitória
do amor da família. Nenhuma
engenharia económica e política é
capaz de substituir esta relação das
famílias. O projecto de Babel edifica
arranha-céus sem vida. O Espírito de
Deus, ao contrário, faz florescer os
desertos.”[10]

Viver significa dar a vida. Esta
descoberta, que pode ser feita já na
adolescência, mas que às vezes chega
muito mais tarde, marca a
verdadeira passagem da infância
para a maturidade humana. Pode-se
dizer que só então se começa a ser
verdadeiramente pessoa; que só
então a vida realmente começa.
Porque “viver é querer mais, sempre
mais; querer, não por apetite, e sim
por anseio. Ansiar, este é o sinal da



vida; amar, isto é a vida. Amar a
ponto de poder doar-se pelo amado.
Poder esquecer-se de si mesmo, isso
écada um ser ele próprio; poder
morrer por algo, isto é viver. Aquele
que só pensa em si não é ninguém,
está vazio; o que não é capaz de
sentir o gosto de morrer, é porque já
está morto. Só aquele que pode senti-
lo, aquele que pode esquecer-se de si
mesmo, que pode doar-se, o que ama,
numa palavra, está vivo. E então
basta começar a caminhar”[11].

O alcance de um sim

Observando a vocação matrimonial
com essa perspetiva, manifesta-se
como algo bem diferente de “uma
procura de satisfação pessoal ou um
mero recurso para completarmos
egoisticamente a nossa
personalidade”[12]. A personalidade
só se desenvolve verdadeiramente
quando alguém é capaz de se
entregar a outra pessoa. Além disso,



a vida matrimonial é fonte de muitas
satisfações e alegrias; mas também
traz problemas, exigências, deceções.
Ninguém está isento disso e, no
entanto, que fácil é “fugir” dessa
faceta menos bonita do amor: que
fácil é desprezar as migalhas de pão.

Um contraste pode ajudar-nos a
considerar essa realidade. Por um
lado, a perfeição de algumas festas
de casamento, impecáveis, estudadas
até ao último milímetro para dar
toda a solenidade possível a um
evento único na vida e, quem sabe
também, para assegurar o prestígio
social da família. Por outro, o
desencanto e o descuido que se
podem infiltrar facilmente com o
passar dos meses e dos anos, perante
a imperfeição da vida familiar no seu
desenrolar quotidiano: quando
surgem problemas, quando se
descobrem os defeitos da outra
pessoa, e os dois parecem incapazes
de conversar, de se ouvirem um ao



outro, de curar as feridas, de
derramar carinho. Assim pode
ofuscar-se o “sentido vocacional do
matrimónio”, pelo qual se sabiam
chamados a dar o que são... a ser pai,
mãe, marido, mulher... por vocação.
Que pena! Uma família que Deus
queria feliz, mesmo no meio das
dificuldades, fica a meio do caminho,
“aguentando”. A novidade que estava
a querer nascer no mundo com o seu
amor mútuo, com o seu lar... a
novidade, a verdadeira vida, parece
estar noutro lugar. E, no entanto,
está ali à esquina, mesmo que a
esquina esteja um pouco
despedaçada, o que acaba por
acontecer com qualquer esquina, que
está simplesmente a pedir um pouco
de carinho e atenção.

No dia em que um homem e uma
mulher se casam, respondem “sim” à
pergunta sobre o seu amor recíproco.
No entanto, a verdadeira resposta só
chega com a vida: a resposta tem que



encarnar, pouco a pouco, no “para
sempre” desse sim mútuo. “Uma
pessoa sempre responde com a sua
vida inteira às perguntas mais
importantes. Não importa o que diz
entretanto, com que palavras e
argumentos se defende. No fim, no
fim de tudo, com os factos da sua
vida responde às perguntas que o
mundo lhe dirigiu com tanta
insistência (...): Quem és tu? ... Que
querias realmente? (...) no fim, uma
pessoa responde com toda a sua
vida”[13]. E esse sim de toda a vida,
conquistado uma e outra vez, vai-se
tornando cada vez mais profundo e
autêntico: vai transformando a
inevitável ingenuidade dos inícios
numa inocência lúcida, mas sem
cinismo; num “sim, querido” que
conhece, mas que ama.

A profundidade deste sim,
indispensável para encontrar
efetivamente o amor, é também o
motivo pelo qual a Igreja persiste,



contracorrente, no seu ensinamento
sobre o namoro e a abertura dos
esposos à vida. Embora passe por
muitas e duras críticas, insiste com
paciência porque sabe que Deus a
chama para guardar o amor pessoal,
especialmente no seu “lugar
natural”[14] . Com isso, a Igreja não
defende uma verdade abstrata, de
manual: pelo contrário, protege a
verdade concreta das vidas, das
famílias; protege as relações entre as
pessoas da verdadeira doença
mortal... um veneno que se infiltra
subtilmente, fantasiado de romance
e de triunfo no início, até se revelar
de repente, com o passar dos anos,
como uma prisão insuportável,
principalmente se conseguiu
apoderar-se dos dois: o egoísmo.

Existe, sim, uma aparente
magnanimidade e alegria de viver
em quem se diz simplesmente: “vou
aproveitar tudo o que puder do meu
corpo e de quem quiser divertir-se



comigo”. É um modo de ver a vida no
qual se ouve um eco do Génesis: a
juventude é uma fruta saborosa...
porque não comê-la? Porque havia
Deus de querer tirar essa doçura da
minha boca? (cf. Gn 3,2.6). Os jovens
cristãos são de carne e osso: também
sentem essa atração, mas percebem
que é uma miragem; querem ver
com mais profundidade. Com o seu
esforço para manter o amor puro, ou
para reconquistar a inocência que
podem ter perdido, preparam-se
para amar sem possuir o outro, para
amar sem consumir. De algum modo
perguntam-se: com quem vou
compartilhar essa vontade de viver
que sinto borbulhar dentro de mim?
Será que essa é realmente a pessoa
certa? Vamos amar-nos de verdade,
ou só nos desejamos?”. Sabem que,
junto com o seu corpo, também vão
dar o seu coração, a sua pessoa, a sua
liberdade. Sabem que tudo isso só se
encaixa realmente dentro de um
“sim para sempre”; sabem que nem



eles nem ninguém valem menos que
um sim incondicional; e que sem essa
decisão não estão preparados para
dar esse presente, e o outro também
não está preparado para recebê-lo:
seria um presente que os deixaria
vazios por dentro, mesmo que só
descobrissem isso depois de algum
tempo.

A mesma “lógica” de fundo está na
vocação de quem vive o celibato, que
também ama Deus com o seu corpo,
porque o entrega cada dia. Sim,
matrimónio e celibato iluminam-se e
precisam um do outro, porque
ambos irradiam a lógica de uma
gratuidade que só se entende em
Deus, na imagem de si que Deus
colocou em nós, pela qual nos
sabemos chamados a dar a vida: aos
pais, aos filhos, aos avós, a todos.

Quando Jesus revela esta
profundidade do amor, os seus
discípulos ficam perplexos, a ponto



de Ele ter que lhes dizer: “Nem todos
compreendem esta linguagem, mas
apenas aqueles a quem isso é
dado” (Mt 19,11). Os jovens e os pais
cristãos, mesmo que às vezes sejam
incompreendidos, devem saber que
no fundo muitos os admiram, ainda
que talvez não saibam muito bem
porquê. Admiram porque com o seu
amor sincero estão a irradiar a
alegria e a liberdade do amor de
Deus, que latejam “com gemidos
inefáveis” (Rm 8,26) nos corações de
cada homem e de cada mulher.

Coração que não quiser sofrer

O nome Rafael significa “Deus cura”,
ou seja, “Deus cuida”. A intervenção
do Arcanjo na história de Tobite,
Ana, Tobias e Sara apresenta de
modo visível uma realidade
geralmente impercetível: a proteção
de Deus sobre as famílias, a
importância que Ele dá a que sejam
felizes (cf. Tb 12,11-15). Deus quer



estar perto de nós, mesmo que às
vezes não O deixemos, porque no
fundo não O queremos perto. Na
história do filho pródigo, que partiu
para “um lugar distante” (Lc 15,13),
podemos reconhecer não só histórias
individuais, mas também histórias
sociais e culturais: um mundo que se
afasta de Deus e que se converte num
ambiente hostil, no qual muitas
famílias sofrem, e às vezes
naufragam. Mas, como o pai da
parábola, Deus não se cansa de
esperar, e sempre acaba por
encontrar um modo de estar
presente nessas realidades, às vezes
trágicas, indo ao encontro de cada
pessoa, mesmo que tenha que curar
muitas feridas.

O livro de Tobias também nos mostra
como a proximidade e a solicitude de
Deus pelas famílias não significa
uma proteção de toda e qualquer
dificuldade, interna ou externa.
Tobite, por exemplo, é um homem



íntegro, até heroico, e, no entanto,
Deus permite que fique cego (cf. Tb
2,10). A sua mulher tem que
conseguir dinheiro para a família e
um dia, juntamente com o salário,
ganha um cabrito de presente.
Tobite, talvez com mau humor por
causa da sua deficiência, pensa que a
mulher roubou o cabrito e provoca
sem querer um “furacão” na família.
Conta-nos o caso em primeira pessoa:
“Contudo, não acreditando nela,
mandei que o devolvesse aos donos,
envergonhando-me do seu
procedimento. Porém, ela respondeu:
«Onde estão as tuas esmolas? Onde
estão as tuas boas obras? Aí tens,
agora, o resultado.»” (Tb 2,14). Diante
da dureza desta resposta, Tobite fica
“com a alma cheia de tristeza”;
começa a rezar entre soluços, e pede
a Deus que o leve consigo (cf. Tb
3,1-6).

Mas Tobite continua a esforçar-se
para dar alegrias à sua mulher,



embora nem sempre consiga. Assim,
por exemplo, quando Tobias já está a
voltar para casa, felizmente casado e
com o dinheiro que o seu pai tinha
encarregado de recuperar, a sua mãe
Ana, que desde o início era contra a
ideia da viagem, teme o pior: “meu
filho já não vive (...).Infeliz de mim,
filho, que te deixei partir, tu, que
eras a luz dos meus olhos”. Tobite,
que também está preocupado, tenta
acalmá-la: “Cala-te, não te preocupes,
minha irmã; ele está bem. Decerto
muitos afazeres os solicitaram por lá.
Todavia, o homem que o acompanha
é de confiança, um dos nossos
irmãos. Não te entristeças, pois, por
causa dele, minha irmã! Em breve
estará aqui!”. Mas as suas razões não
surtem efeito. “Deixa-me em paz e
não me queiras enganar: o meu filho
morreu!”, respondeu Ana. Contudo,
numa incoerência muito maternal,
continua a esperar a sua volta
secretamente: “E todos os dias ia ao
caminho por onde ele partira,



passava o dia sem comer e chorava a
noite inteira, por Tobias, seu filho,
sem poder dormir” (Tb 10,1-7).

É comovente ver que, desde há
milénios, os problemas quotidianos
das famílias não mudaram assim
tanto. Incompreensões, faltas de
comunicação, angústias pelos filhos...
“Formaria um pobre conceito do
matrimónio e do amor humano
quem pensasse que ao tropeçar com
essas dificuldades, o carinho e o
contentamento se acabam.”[15]. A
paixão inicial – essa força que leva a
sonhar com o projeto de formar uma
família – tende a deixar quase todos
os defeitos do outro de lado. Mas
bastam algumas semanas de
convivência constante para perceber
que ninguém chegou perfeito ao dia
do casamento, e por isso a vida
matrimonial é um caminho de
conversão em conjunto, em equipa.
Se marido e mulher continuarem a
dar cada dia uma nova oportunidade



ao outro, os corações dos dois vão
ficando cada vez mais belos, ainda
que se mantenham, e até se
consolidem, algumas das suas
limitações.

Uma antiga canção diz assim:
“coração que não quiser sofrer dores,
que passe a vida inteira livre de
amores”[16]. De facto, “Amar é ser
vulnerável. Ame qualquer coisa e o
seu coração irá certamente ser
espremido e possivelmente partido.
Se quiser ter a certeza de mantê-lo
intacto, não deve dá-lo a ninguém,
nem mesmo a um animal. Envolva-o
cuidadosamente em passatempos e
pequenos confortos, evite todos os
envolvimentos, feche-o com
segurança no cofre ou no caixão do
seu egoísmo”[17]. Certamente os
casais não passam o que Tobias e
Sara passaram: tiveram que
enfrentar um perigo de morte na sua
noite de núpcias, por causa da ação
de um espírito mau (cf. Tb 6,14-15;



7,11). Mas o demónio do egoísmo –
doença mortal – tortura
constantemente todas as famílias,
com a tentação de “converter em
montanhas” o que não passa de
“pequenos atritos sem
importância”[18].

Por isso, é muito importante que
marido e mulher falem claramente,
mesmo que sejam coisas fortes, para
evitar que cada um se vá escondendo
pouco a pouco atrás de um muro:
para reconstruir uma e outra vez os
sentimentos que tornam o amor
possível. S. Josemaria diz que
“discutir, desde que não seja muito
frequentemente, é também uma
manifestação de amor, quase uma
necessidade” dos esposos[19]. A água
tem que fluir, porque quando se
estanca, apodrece. Por isso também é
muito importante que os pais
“arranjem tempo para estar com os
filhos e falar com eles (...),saber
reconhecer a parte de verdade - ou a



verdade inteira - que possa haver em
algumas das suas rebeldias”[20].
Falar e conviver: entre marido e
mulher, entre pais e filhos.

E falar, sobre tudo, com Deus, para
que nos possa dar as Suas luzes:
“lâmpada para meus passos é tua
palavra e luz no meu caminho” (Sl
119,105). Mesmo que o relato bíblico
não mostre os desencontros de
Tobias e Sara, podemos imaginar que
os teriam, como Tobite e Ana, e como
todas as famílias. Mas também
podemos imaginá-los muito unidos
até o final de suas vidas, porque
vemos o seu casamento nascer e
crescer na intimidade com Deus.
“Bendito sejas, Deus dos nossos pais,
e bendito seja o Teu nome, por todas
as gerações; louvem-Te os céus e
todas as Tuas criaturas, por todos os
séculos– rezam na noite de núpcias -.
Permite, pois, que eu e ela
encontremos misericórdia, e



cheguemos juntos à velhice” (Tb
8,5.7).

***

São João Paulo II, “o Papa da
família”[21], uma vez comparou o
amor esponsal do Cântico dos
Cânticos com o amor de Tobias e
Sara. Os esposos do Cântico, dizia,
“declaram mutuamente, com
palavras fogosas, o seu amor
humano. Os novos esposos do livro
de Tobias pedem a Deus saber
responder ao amor”[22]. Ao
comparar esses dois exemplos de
amor matrimonial, queria suscitar a
pergunta: qual dos dois reflete
melhor esse tipo de amor? A resposta
é simples: ambos. No dia em que dois
corações se encontram, a sua
vocação adquire um rosto novo e
jovem, como o dos esposos do
Cântico. Mas esse rosto recupera a
sua juventude de cada vez que, ao
longo da vida, os dois acolhem de



novo a sua chamada para responder
ao amor. E então, sim, esse amor é
forte como a morte[23].

[1] S. Josemaria, Caminho, n. 27.

[2] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
30. Cf. os nn. 22-30, que estão dentro
da homilia “O matrimónio, vocação
cristã”.

[3] Tradução livre de Juan Jamón
Jiménez, Eternidade, Madrid, 1918 p.
126.

[4] S. Josemaria, Caminho, n. 27. Cf.
também Ibidem, n. 360.

[5] cf. S. Josemaria, Apontamentos
íntimos, n. 1697 (10/10/1932), em A.
Vázquez de Prada, Josemaría Escrivá,
vol. 1, Verbo, Lisboa, 2002.



[6] S. Josemaria, anotações de uma
meditação, 12/10/1947, em Enquanto
nos falava pelo caminho, p. 41 (AGP,
Biblioteca, P18).

[7] cf. Ibidem. “Eu, no Cerimonial,
fazendo preceder a esta bênção uma
súplica à Virgem, coloquei-a como
bênção de viagem: Beata Maria
intercedente, bene ambules: et
Dominus sit in itinere tuo, et Angelus
eius comitetur tecum (Através da
intercessão de Nossa Senhora, que o
Senhor esteja em teu caminho e que
seu Anjo te acompanhe)”.

[8] Por isso São João Paulo II
chamava o matrimónio “sacramento
primordial” (cfr. audiência,
20/10/1982 e 23/05/1984).

[9] F. Ocáriz, Carta pastoral,
14/02/2017.

[10] Francisco, Audiência, 2/09/2015.



[11] Tradução livre de J. Maragall,
“Elogio del vivir” em Vida escrita,
Madrid, Aguilar, 1959, p. 105.

[12] Cristo que passa, n. 43.

[13] S. Marai, As velas ardem até ao
fim.

[14] F. Ocáriz, Carta pastoral,
4/06/2017.

[15] Cristo que passa, n. 24.

[16] “A los árboles altos”, música
popular à qual S. Josemaria faz
alusão em Caminho, n. 145.

[17] C. S. Lewis, Os quatro amores,
Martins Fontes.

[18] Cristo que passa, n. 23.

[19] Ibid., n. 26.

[20] Ibid., n. 27.



[21] Francisco, Homilia na
Canonização, 27/04/2014.

[22] São João Paulo II, Audiência,
27/06/1984.

[23] Cf. Ibid., e Ct 8,6.

Carlos Ayxelà

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/algo-grande-e-
que-seja-amor-a-vocacao-matrimonial/

(20/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/algo-grande-e-que-seja-amor-a-vocacao-matrimonial/
https://opusdei.org/pt-pt/article/algo-grande-e-que-seja-amor-a-vocacao-matrimonial/
https://opusdei.org/pt-pt/article/algo-grande-e-que-seja-amor-a-vocacao-matrimonial/

	Algo grande e que seja amor (7): a vocação matrimonial

