opusdei.org

Algo grande e que
seja amor (7): a
vocacao
matrimonial

Deus abencoa a normalidade da
vida familiar e quer habitar
nela. Um passeio pelo livro de
Tobias pode ajudar a
redescobrir essa realidade.

29/09/2019

Faca o download do livro “Algo
grande e que seja amor”



https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-algo-grande-e-que-seja-amor/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-algo-grande-e-que-seja-amor/

Quando S. Josemaria comecou a falar
de vocacdo para o casamento, ha
quase um século, a unido desses dois
conceitos costumava gerar
desconcerto, ou até provocar riso:
como se estivesse a falar de um
passaro sem asas ou de uma roda
quadrada: “Ris-te porque te digo que
tens "vocacdo matrimonial"? - Pois é
verdade: assim mesmo, vocac¢do.”[1].
Na mentalidade daquela época, e as
vezes ainda na de hoje, “ter vocacao”
significava deixar a normalidade da
vida para poder servir a Deus e a
Igreja. Deixar de um modo ou outro
o habitual, que para a maioria das
pessoas significa ter uma familia,
filhos, casa, trabalho, compras,
faturas, maquinas de lavar,
imprevistos, risos, brigas entre
irmdos, tardes em urgéncias, sobras
no frigorifico.

Toda essa infinidade de coisas,
variadas e imprevisiveis, como a
propria vida, ndo sé cabe nessa “roda



quadrada” da vocacdo matrimonial,
como encontra nela a sua melhor
versdo possivel. O “sentido
vocacional do matriménio”[2] parte
precisamente da convicc¢do de que
Deus abencoa a normalidade da vida
familiar e quer habitar nela. “Tu,
porém, és o Santo e habitas na gloria
de Israel”, diz o salmo que Jesus reza
na Cruz (81 22,4). Deus, o Santo, quer
viver no meio das vidas
normalissimas das familias. Vidas
chamadas a converterem-se, pelo
carinho, em louvores a Ele: no céu,
mesmo com todos os “defeitos de
fabrico” desta sede provisdria que é a
vida. Por isso, “ndo deixes passar um
dia / sem descobrir um segredo,
grande ou pequeno./ Seja a tua vida
alerta / descoberta quotidiana. / Por
cada migalha de pdo duro / que Deus
te dé, tu da-Lhe / o diamante mais
fresco da tua alma”[3].

Que facas boa viagem



Aquele jovem ria ao ouvir falar de
vocacdo matrimonial, mas ficou
pensativo. A “provocacdo” ia
acompanhada de um conselho: “Pede
a Sdo Rafael que te conduza
castamente ao termo do caminho,
como a Tobias.”[4]. S. Josemaria
referia-se ao unico relato da Biblia
que fala deste Arcanjo, por quem
tinha um carinho especial; tanto, que
lhe confiou o apostolado com os
jovens desde o inicio[5]. “O livro de
Tobias é encantador”[6], dizia uma
vez. Embora toda a historia do livro
se concentre numa viagem, permite-
nos entrar diretamente na vida de
dois lares, e assistir ao nascimento de
um terceiro. Até a viagem participa
desse ambiente familiar, com um
detalhe que ndo passou despercebido
pelos artistas ao longo dos séculos:
este livro também é o unico lugar das
Escrituras no qual aparece um céo de
estimacdo, que acompanha Tobias e
Sao Rafael do inicio ao fim da viagem
(cf. Tb 6,1; 11,4).



Quando Tobias se foi embora, o pai
abencoou-o com estas palavras:
“Deus, que reside nos céus, vos
conceda uma viagem feliz e vos traga
de volta com saude e que o0 seu anjo
vos acompanhe sdos e salvos.” (Tb
5,17). S. Josemaria parafraseava-as
ao dar a sua béncao aos que iam
viajar: “que o Senhor esteja no teu
caminho, e o0 Seu anjo te
acompanhe”[7] E viagem — a
verdadeira viagem, a mais decisiva —
é o caminho da vida, pelo qual
caminham juntos os que se entregam
reciprocamente no casamento,
respondendo a um sonho de Deus
que remonta a origem do mundo[8].
Como é importante que o0s jovens
descubram, e que redescubram
também depois de muitos anos de
viagem, “a beleza da vocacdo para
formar uma familia crista”[9]: a
chamada a uma santidade que nao €
de segunda categoria, mas de
primeira.



Quando a vida realmente comeca

A vocacdo pessoal desperta com uma
descoberta simples mas cheia de
consequéncias: a convic¢do de que o
sentido, a verdade da nossa vida, nao
consiste em viver para nds mesmos,
para as nossas coisas, mas sim para
0s outros. A pessoa descobre que
recebeu muito amor na sua vida e
que esta chamada a isso mesmo: a
dar amor. E que s6 assim se
encontrara verdadeiramente a si
mesma. Dar amor, ndo somente nos
tempos livres para tranquilizar a
consciéncia: transformar o amor no
nosso projeto de vida, no centro de
gravidade de todos os outros projetos
(0s que conseguirem permanecer em
orbita).

Antes e depois do seu casamento com
Sara, o jovem Tobias recebe varios
conselhos nesse sentido: sdo
chamadas ao que de mais nobre
existe nele. O seu pai Tobite, que o



envia em viagem para procurar
dinheiro pensando no futuro (cf. Tb
4,2), preocupa-se em transmitir em
primeiro lugar a sua heranca mais
importante; o que tem mais valor na
sua vida: “honra tua mae, todos os
dias da tua vida, age de acordo com a
sua vontade e ndo a entristecas (...)
evita o pecado (...).Da esmolas,
conforme as tuas posses. Nunca
afastes de algum pobre o teu olhar
(...)Bendiz o Senhor Deus, em todo o
tempo, e pede-lhe para que os teus
caminhos sejam retos, e para que
todos os teus projectos e conselhos
sejam bem encaminhados” (Th
4,3-19). Semanas depois, Tobias,
recém-casado, empreende o caminho
de volta para a casa dos seus pais, e a
sua nova sogra despede-se dele
assim: “Entrego a minha filha a tua
guarda; nunca a entristecas, durante
os dias da tua existéncia. Vai, pois,
em paz, filho. Daqui em diante, serei
tua mae e Sara sera tua irma
[mulher])” (Th 10,13).



“Nao entristecas o seu espirito (...)
N&o a magoes em nenhum dia da tua
vida”. Deus chama o0s esposos a
protegerem-se, a cuidarem-se, a
desviverem um pelo outro: € ai que
esta o segredo da sua realizacdo
pessoal que, justamente por isso, ndo
pode ser so autorrealizacdo. Viver,
com toda a profundidade do termo,
significa dar a vida. Jesus viveu
assim: “Eu vim para que tenham
vida, e a tenham em abundancia” (Jo
10,10). Também viveram assim Sao
José e Santa Maria, com 0 amor mais
simples, terno e delicado que ja
existiu na terra, cuidando um do
outro, e cuidando acima de tudo da
Vida feita carne. E Deus quer que
nos, Seus discipulos, vivamos assim
também, para que onde quer que
estejamos irradiemos a Sua alegria, a
Sua vontade de viver. Esse é o nucleo
do sentido de missdo crista.

“As nossas cidades estdo
desertificadas por falta de amor, por



falta de sorriso. Muitos
divertimentos, numerosas coisas com
as quais perder tempo, rir, mas falta
o amor. O sorriso de uma familia é
capaz de vencer esta desertificacdo
das nossas cidades. E esta é a vitoria
do amor da familia. Nenhuma
engenharia economica e politica é
capaz de substituir esta relacao das
familias. O projecto de Babel edifica
arranha-céus sem vida. O Espirito de
Deus, ao contrario, faz florescer os
desertos.”[10]

Viver significa dar a vida. Esta
descoberta, que pode ser feita ja na
adolescéncia, mas que as vezes chega
muito mais tarde, marca a
verdadeira passagem da infancia
para a maturidade humana. Pode-se
dizer que so entdo se comeca a ser
verdadeiramente pessoa; que SO
entdo a vida realmente comeca.
Porque “viver é querer mais, sempre
mais; querer, ndo por apetite, e sim
por anseio. Ansiar, este é o sinal da



vida; amar, isto é a vida. Amar a
ponto de poder doar-se pelo amado.
Poder esquecer-se de si mesmo, isso
écada um ser ele proprio; poder
morrer por algo, isto é viver. Aquele
que sO pensa em si ndo é ninguém,
estd vazio; o que nao é capaz de
sentir o gosto de morrer, é porque ja
estd morto. SO aquele que pode senti-
lo, aquele que pode esquecer-se de si
mesmo, que pode doar-se, 0 que ama,
numa palavra, esta vivo. E entao
basta comecar a caminhar”[11].

O alcance de um sim

Observando a vocagdo matrimonial
com essa perspetiva, manifesta-se
como algo bem diferente de “uma
procura de satisfacdo pessoal ou um
mero recurso para completarmos
egoisticamente a nossa
personalidade”[12]. A personalidade
SO se desenvolve verdadeiramente
quando alguém é capaz de se
entregar a outra pessoa. Além disso,



a vida matrimonial € fonte de muitas
satisfacOes e alegrias; mas também
traz problemas, exigéncias, decec¢des.
Ninguém estd isento disso e, no
entanto, que facil é “fugir” dessa
faceta menos bonita do amor: que
facil é desprezar as migalhas de pao.

Um contraste pode ajudar-nos a
considerar essa realidade. Por um
lado, a perfeicdo de algumas festas
de casamento, impecaveis, estudadas
até ao ultimo milimetro para dar
toda a solenidade possivel a um
evento unico na vida e, quem sabe
também, para assegurar o prestigio
social da familia. Por outro, o
desencanto e o descuido que se
podem infiltrar facilmente com o
passar dos meses e dos anos, perante
a imperfeicdo da vida familiar no seu
desenrolar quotidiano: quando
surgem problemas, quando se
descobrem os defeitos da outra
pessoa, e os dois parecem incapazes
de conversar, de se ouvirem um ao



outro, de curar as feridas, de
derramar carinho. Assim pode
ofuscar-se o “sentido vocacional do
matrimonio”, pelo qual se sabiam
chamados a dar o que sdo... a ser pai,
made, marido, mulher... por vocacéio.
Que pena! Uma familia que Deus
queria feliz, mesmo no meio das
dificuldades, fica a meio do caminho,
“aguentando”. A novidade que estava
a querer nascer no mundo com o seu
amor mutuo, com o seu lar... a
novidade, a verdadeira vida, parece
estar noutro lugar. E, no entanto,
estd ali a esquina, mesmo que a
esquina esteja um pouco
despedacada, o que acaba por
acontecer com qualquer esquina, que
estd simplesmente a pedir um pouco
de carinho e atencao.

No dia em que um homem e uma
mulher se casam, respondem “sim” a
pergunta sobre o seu amor reciproco.
No entanto, a verdadeira resposta so
chega com a vida: a resposta tem que



encarnar, pouco a pouco, no “para
sempre” desse sim mutuo. “Uma
pessoa sempre responde com a sua
vida inteira as perguntas mais
importantes. Ndo importa o que diz
entretanto, com que palavras e
argumentos se defende. No fim, no
fim de tudo, com os factos da sua
vida responde as perguntas que o
mundo lhe dirigiu com tanta
insisténcia (...): Quem és tu? ... Que
querias realmente? (...) no fim, uma
pessoa responde com toda a sua
vida”[13]. E esse sim de toda a vida,
conquistado uma e outra vez, vai-se
tornando cada vez mais profundo e
auténtico: vai transformando a
inevitavel ingenuidade dos inicios
numa inocéncia licida, mas sem
cinismo; num “sim, querido” que
conhece, mas que ama.

A profundidade deste sim,
indispensavel para encontrar
efetivamente o amor, é também o
motivo pelo qual a Igreja persiste,



contracorrente, no seu ensinamento
sobre o namoro e a abertura dos
esposos a vida. Embora passe por
muitas e duras criticas, insiste com
paciéncia porque sabe que Deus a
chama para guardar o amor pessoal,
especialmente no seu “lugar
natural”[14] . Com isso, a Igreja ndo
defende uma verdade abstrata, de
manual: pelo contrario, protege a
verdade concreta das vidas, das
familias; protege as relacgdes entre as
pessoas da verdadeira doenca
mortal... um veneno que se infiltra
subtilmente, fantasiado de romance
e de triunfo no inicio, até se revelar
de repente, com o passar dos anos,
como uma prisdo insuportavel,
principalmente se conseguiu
apoderar-se dos dois: 0 egoismo.

Existe, sim, uma aparente
magnanimidade e alegria de viver
em quem se diz simplesmente: “vou
aproveitar tudo o que puder do meu
corpo e de quem quiser divertir-se



comigo”. E um modo de ver a vida no
qual se ouve um eco do Génesis: a
juventude € uma fruta saborosa...
porque nao comé-la? Porque havia
Deus de querer tirar essa dogura da
minha boca? (cf. Gn 3,2.6). Os jovens
cristdos sdo de carne e 0sso: também
sentem essa atracdo, mas percebem
que é uma miragem; querem ver
com mais profundidade. Com o seu
esfor¢o para manter o amor puro, ou
para reconquistar a inocéncia que
podem ter perdido, preparam-se
para amar sem possuir o outro, para
amar sem consumir. De algum modo
perguntam-se: com quem vou
compartilhar essa vontade de viver
que sinto borbulhar dentro de mim?
Sera que essa é realmente a pessoa
certa? Vamos amar-nos de verdade,
ou sO nos desejamos?”. Sabem que,
junto com o seu corpo, também vao
dar o seu coracdo, a sua pessoa, a sua
liberdade. Sabem que tudo isso so6 se
encaixa realmente dentro de um
“sim para sempre”; sabem que nem



eles nem ninguém valem menos que
um sim incondicional; e que sem essa
decisdo ndo estao preparados para
dar esse presente, e 0 outro também
ndo esta preparado para recebé-lo:
seria um presente que os deixaria
vazios por dentro, mesmo que soO
descobrissem isso depois de algum
tempo.

A mesma “logica” de fundo estd na
vocacao de quem vive o celibato, que
também ama Deus com o0 seu corpo,
porque o entrega cada dia. Sim,
matrimonio e celibato iluminam-se e
precisam um do outro, porque
ambos irradiam a logica de uma
gratuidade que s0 se entende em
Deus, na imagem de si que Deus
colocou em nos, pela qual nos
sabemos chamados a dar a vida: aos
pais, aos filhos, aos avos, a todos.

Quando Jesus revela esta
profundidade do amor, o0s seus
discipulos ficam perplexos, a ponto



de Ele ter que lhes dizer: “Nem todos
compreendem esta linguagem, mas
apenas aqueles a quem isso €

dado” (Mt 19,11). Os jovens e 0s pais
cristdos, mesmo que as vezes sejam
incompreendidos, devem saber que
no fundo muitos os admiram, ainda
que talvez ndo saibam muito bem
porqué. Admiram porque com o0 seu
amor sincero estdo a irradiar a
alegria e a liberdade do amor de
Deus, que latejam “com gemidos
inefaveis” (Rm 8,26) nos coracoes de
cada homem e de cada mulher.

Coracao que nao quiser sofrer

O nome Rafael significa “Deus cura”,
ou seja, “Deus cuida”. A intervencao
do Arcanjo na histdria de Tobite,
Ana, Tobias e Sara apresenta de
modo visivel uma realidade
geralmente impercetivel: a protecdo
de Deus sobre as familias, a
importancia que Ele da a que sejam
felizes (cf. Tb 12,11-15). Deus quer



estar perto de nds, mesmo que as
vezes ndo O deixemos, porque no
fundo ndo O queremos perto. Na
historia do filho prddigo, que partiu
para “um lugar distante” (Lc 15,13),
podemos reconhecer ndo so6 historias
individuais, mas também historias
sociais e culturais: um mundo que se
afasta de Deus e que se converte num
ambiente hostil, no qual muitas
familias sofrem, e as vezes
naufragam. Mas, como o pai da
parabola, Deus ndo se cansa de
esperar, e sempre acaba por
encontrar um modo de estar
presente nessas realidades, as vezes
tragicas, indo ao encontro de cada
pessoa, mesmo que tenha que curar
muitas feridas.

O livro de Tobias também nos mostra
como a proximidade e a solicitude de
Deus pelas familias ndo significa
uma protecdo de toda e qualquer
dificuldade, interna ou externa.
Tobite, por exemplo, € um homem



integro, até heroico, e, no entanto,
Deus permite que fique cego (cf. Tbh
2,10). A sua mulher tem que
conseguir dinheiro para a familia e
um dia, juntamente com o salario,
ganha um cabrito de presente.
Tobite, talvez com mau humor por
causa da sua deficiéncia, pensa que a
mulher roubou o cabrito e provoca
sem querer um “furacdo” na familia.
Conta-nos o caso em primeira pessoa:
“Contudo, ndo acreditando nela,
mandei que o devolvesse aos donos,
envergonhando-me do seu
procedimento. Porém, ela respondeu:
«Onde estdo as tuas esmolas? Onde
estdo as tuas boas obras? Ai tens,
agora, o resultado.»” (Tb 2,14). Diante
da dureza desta resposta, Tobite fica
“com a alma cheia de tristeza”;
comeca a rezar entre solucos, e pede
a Deus que o leve consigo (cf. Tb
3,1-6).

Mas Tobite continua a esforcar-se
para dar alegrias a sua mulher,



embora nem sempre consiga. Assim,
por exemplo, quando Tobias ja esta a
voltar para casa, felizmente casado e
com o dinheiro que o seu pai tinha
encarregado de recuperar, a sua mae
Ana, que desde o inicio era contra a
ideia da viagem, teme o pior: “meu
filho ja ndo vive (...).Infeliz de mim,
filho, que te deixei partir, tu, que
eras a luz dos meus olhos”. Tobite,
que também esta preocupado, tenta
acalma-la: “Cala-te, ndo te preocupes,
minha irma3; ele esta bem. Decerto
muitos afazeres os solicitaram por la.
Todavia, 0 homem que o acompanha
é de confianca, um dos nossos
irmdos. Ndo te entristecas, pois, por
causa dele, minha irma! Em breve
estara aqui!”. Mas as suas razdes nao
surtem efeito. “Deixa-me em paz e
ndo me queiras enganar: o meu filho
morreu!”, respondeu Ana. Contudo,
numa incoeréncia muito maternal,
continua a esperar a sua volta
secretamente: “E todos os dias ia ao
caminho por onde ele partira,



passava o dia sem comer e chorava a
noite inteira, por Tobias, seu filho,
sem poder dormir” (Tb 10,1-7).

E comovente ver que, desde ha
milénios, os problemas quotidianos
das familias ndo mudaram assim
tanto. Incompreensoes, faltas de
comunicagao, angustias pelos filhos...
“Formaria um pobre conceito do
matrimonio e do amor humano
quem pensasse que ao tropecar com
essas dificuldades, o carinho e o
contentamento se acabam.”[15]. A
paixao inicial — essa forca que leva a
sonhar com o projeto de formar uma
familia — tende a deixar quase todos
os defeitos do outro de lado. Mas
bastam algumas semanas de
convivéncia constante para perceber
que ninguém chegou perfeito ao dia
do casamento, e por isso a vida
matrimonial é um caminho de
conversdo em conjunto, em equipa.
Se marido e mulher continuarem a
dar cada dia uma nova oportunidade



ao outro, os coracdes dos dois vao
ficando cada vez mais belos, ainda
que se mantenham, e até se
consolidem, algumas das suas
limitacgdes.

Uma antiga canc¢do diz assim:
“coracdo que nao quiser sofrer dores,
que passe a vida inteira livre de
amores”[16]. De facto, “Amar € ser
vulneravel. Ame qualquer coisa e o
seu coracdo ird certamente ser
espremido e possivelmente partido.
Se quiser ter a certeza de manté-lo
intacto, ndo deve da-lo a ninguém,
nem mesmo a um animal. Envolva-o
cuidadosamente em passatempos e
pequenos confortos, evite todos 0s
envolvimentos, feche-o com
seguranca no cofre ou no caixao do
seu egoismo”[17]. Certamente 0s
casais ndo passam o que Tobias e
Sara passaram: tiveram que
enfrentar um perigo de morte na sua
noite de nupcias, por causa da agdo
de um espirito mau (cf. Tb 6,14-15;



7,11). Mas o demonio do egoismo —
doenca mortal - tortura
constantemente todas as familias,
com a tentacdo de “converter em
montanhas” o que ndo passa de
“pequenos atritos sem
importancia”[18].

Por isso, € muito importante que
marido e mulher falem claramente,
mesmo que sejam coisas fortes, para
evitar que cada um se va escondendo
pouco a pouco atras de um muro:
para reconstruir uma e outra vez os
sentimentos que tornam o amor
possivel. S. Josemaria diz que
“discutir, desde que ndo seja muito
frequentemente, é também uma
manifestacdo de amor, quase uma
necessidade” dos esposos[19]. A agua
tem que fluir, porque quando se
estanca, apodrece. Por isso também é
muito importante que os pais
“arranjem tempo para estar com 0s
filhos e falar com eles (...),saber
reconhecer a parte de verdade - ou a



verdade inteira - que possa haver em
algumas das suas rebeldias”[20].
Falar e conviver: entre marido e
mulher, entre pais e filhos.

E falar, sobre tudo, com Deus, para
que nos possa dar as Suas luzes:
“lampada para meus passos é tua
palavra e luz no meu caminho” (Sl
119,105). Mesmo que o relato biblico
nao mostre os desencontros de
Tobias e Sara, podemos imaginar que
os teriam, como Tobite e Ana, e como
todas as familias. Mas também
podemos imagina-los muito unidos
até o final de suas vidas, porque
Vvemos 0 seu casamento nascer e
crescer na intimidade com Deus.
“Bendito sejas, Deus dos nossos pais,
e bendito seja o Teu nome, por todas
as geracoes; louvem-Te os céus e
todas as Tuas criaturas, por todos 0s
séculos- rezam na noite de nupcias -.
Permite, pois, que eu e ela
encontremos misericordia, e



cheguemos juntos a velhice” (Tb
8,5.7).

KKk

Séo Jodo Paulo II, “o Papa da
familia”[21], uma vez comparou o
amor esponsal do Cantico dos
Canticos com o amor de Tobias e
Sara. Os esposos do Cantico, dizia,
“declaram mutuamente, com
palavras fogosas, o seu amor
humano. Os novos esposos do livro
de Tobias pedem a Deus saber
responder ao amor”[22]. Ao
comparar esses dois exemplos de
amor matrimonial, queria suscitar a
pergunta: qual dos dois reflete
melhor esse tipo de amor? A resposta
é simples: ambos. No dia em que dois
coracoes se encontram, a sua
vocacgdo adquire um rosto novo e
jovem, como o dos esposos do
Cantico. Mas esse rosto recupera a
sua juventude de cada vez que, ao
longo da vida, os dois acolhem de



novo a sua chamada para responder
ao amor. E entdo, sim, esse amor ¢
forte como a morte[23].

[1] S. Josemaria, Caminho, n. 27.

[2] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
30. Cf. os nn. 22-30, que estdo dentro
da homilia “O matrimodnio, vocacao
crista”.

[3] Traducgao livre de Juan Jamon
Jiménez, Eternidade, Madrid, 1918 p.
126.

[4] S. Josemaria, Caminho, n. 27. Cf.
também Ibidem, n. 360.

[5] cf. S. Josemaria, Apontamentos
intimos, n. 1697 (10/10/1932), em A.
Vazquez de Prada, Josemaria Escriva,
vol. 1, Verbo, Lisboa, 2002.



[6] S. Josemaria, anotagdes de uma
meditacéo, 12/10/1947, em Enquanto
nos falava pelo caminho, p. 41 (AGP,
Biblioteca, P18).

[7] cf. Ibidem. “Eu, no Cerimonial,
fazendo preceder a esta bén¢ao uma
suplica a Virgem, coloquei-a como
béncao de viagem: Beata Maria
intercedente, bene ambules: et
Dominus sit in itinere tuo, et Angelus
eius comitetur tecum (Através da
intercessdo de Nossa Senhora, que o
Senhor esteja em teu caminho e que
seu Anjo te acompanhe)”.

[8] Por isso Sdo Jodo Paulo II
chamava o matrimonio “sacramento
primordial” (cfr. audiéncia,
20/10/1982 e 23/05/1984).

[9] F. Ocariz, Carta pastoral,
14/02/2017.

[10] Francisco, Audiéncia, 2/09/2015.



[11] Traducdo livre de J. Maragall,
“Elogio del vivir” em Vida escrita,
Madrid, Aguilar, 1959, p. 105.

[12] Cristo que passa, n. 43.

[13] S. Marali, As velas ardem até ao

fim.

[14] F. Ocariz, Carta pastoral,
4/06/2017.

[15] Cristo que passa, n. 24.

[16] “A los arboles altos”, musica
popular a qual S. Josemaria faz
alusdo em Caminho, n. 145.

[17] C. S. Lewis, Os quatro amores,
Martins Fontes.

[18] Cristo que passa, n. 23.
[19] Ibid., n. 26.

[20] Ibid., n. 27.



[21] Francisco, Homilia na
Canonizacdo, 27/04/2014.

[22] Sd0 Jodo Paulo II, Audiéncia,
27/06/1984.

[23] Cf. Ibid., e Ct 8,6.

Carlos Ayxela

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/algo-grande-e-
que-seja-amor-a-vocacao-matrimonial/
(20/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/algo-grande-e-que-seja-amor-a-vocacao-matrimonial/
https://opusdei.org/pt-pt/article/algo-grande-e-que-seja-amor-a-vocacao-matrimonial/
https://opusdei.org/pt-pt/article/algo-grande-e-que-seja-amor-a-vocacao-matrimonial/

	Algo grande e que seja amor (7): a vocação matrimonial

