
opusdei.org

Para mim, viver é
Cristo (8): Agradar a
Deus. Santidade e
perfecionismo

O apelo do Senhor a «ser
perfeitos como o Pai
celestial» (Mt 5, 48) consiste em
viver como filhos de Deus,
conscientes do valor que temos
aos Seus olhos, ancorados na
esperança e na alegria que
nasce de nos sentirmos filhos
de tão bom Pai.

11/12/2018



Descarregar livro completo «Para
mim, viver é Cristo»

Em plena guerra civil espanhola,
depois de vários meses escondido em
diversos lugares, S. Josemaria
decidiu abandonar a capital do país.
Era preciso encontrar um local onde
a sua vida não corresse perigo, e
recomeçar de novo a sua missão
apostólica. Com um grupo de filhos
espirituais seus, atravessou os
Pirenéus numa viagem cheia de
perigos e conseguiu chegar a
Andorra. Após passar por Lourdes,
dirigiu-se a Pamplona, onde o Bispo o
acolheu e lhe ofereceu alojamento.
Ali, pouco depois de chegar, no Natal
de 1937, fez um retiro em solidão.
Num momento de oração, escrevia:
«Meditação: muita frieza: ao

https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-para-mim-viver-e-cristo/
https://opusdei.org/pt-pt/article/ebook-gratuito-para-mim-viver-e-cristo/


princípio, brilhou só o desejo pueril
de que “o meu Pai-Deus fique
contente, quando me tiver que
julgar”. – Depois, uma forte
sacudidela: “Jesus, diz-me algo!",
muitas vezes recitada, cheia de pena
diante do gelo interior. – E uma
invocação à minha Mãe do céu –
“Mamã!” – e aos Anjos da Guarda, e
aos meus filhos que estão a gozar de
Deus... e, então, lágrimas abundantes
e clamores... e oração. Propósitos:
“ser fiel ao horário, na vida
corrente”»[1].

São umas notas íntimas em que
explica como se sente a sua alma,
como são os seus afetos, o estado de
alma, e fá-lo com grande intensidade:
gelo, lágrimas, desejos… procura
amparo nos seus Amores: o Pai,
Jesus, Maria e surpreendentemente,
no meio da grande tribulação
externa que se vivia nesse momento,
faz um propósito que poderia
parecer mínimo: cuidar do horário



na vida corrente. Sem dúvida, esta é
uma das grandezas de S. Josemaria:
conjugar uma relação afetiva com
Deus, íntima e apaixonada, com a
fidelidade na luta diária em coisas
correntes, aparentemente
insignificantes.

Um risco para quem deseja
agradar a Deus

Agradar a alguém é o contrário de
entristecer, de dececionar essa
pessoa . Como queremos amar a
Deus e agradar-Lhe, é lógico que
tenhamos medo de O defraudar. No
entanto, por vezes, o medo pode
trazer à nossa mente e ao nosso
coração precisamente o que
procuramos evitar. Por outro lado, o
medo é um sentimento negativo, que
não pode ser fundamento de uma
vida plena. Talvez por isso «nas
Sagradas Escrituras encontramos 365
vezes a expressão “não temas”, com
todas os seus cambiantes. Como se



quisesse dizer que todos os dias do
ano o Senhor nos quer livres do
temor»[2].

Há uma forma de temor contra a
qual o Padre nos alertava no início
da sua primeira Carta. Animava-nos
a «expor o ideal da vida cristã sem o
confundir com o perfeccionismo,
ensinando a conviver com a
debilidade própria e a dos outros;
assumir, com todas as suas
consequências, uma atitude
quotidiana de abandono
esperançado, baseada na filiação
divina»[3]. Uma pessoa santa teme
ofender a Deus. Teme igualmente
não corresponder ao seu Amor. O
perfeccionista, pelo contrário, teme
não estar a fazer as coisas
suficientemente bem e, por isso,
teme que Deus esteja desgostado.
Não é a mesma coisa, santidade e
perfeccionismo, embora por vezes os
possamos confundir.



Quantas vezes nos aborrecemos ao
considerar que nos deixámos levar,
uma vez mais, pelas nossas paixões,
que voltámos a pecar, que somos
débeis para cumprir os propósitos
mais simples. Aborrecemo-nos e
chegamos a pensar que Deus está
dececionado: perdemos a esperança
de que possa continuar a amar-nos,
de que realmente possamos viver
uma vida cristã. Invade-nos a
tristeza. Nessas ocasiões, convém
recordar que esta é aliada do
inimigo: não nos aproxima de Deus,
antes nos afasta d’Ele. Confundimos
o nosso aborrecimento e o nosso
desânimo com uma suposta deceção
de Deus. Mas a origem de tudo isso
não é o Amor que lhe temos, mas o 
nosso eu ferido, a nossa fragilidade
não aceite.

Ao ler dos lábios de Cristo no
Evangelho: «Sede perfeitos»,
desejamos seguir esse conselho, fazê-
lo vida nossa, mas corremos o risco



de o entender como: «Fazei tudo
perfeitamente». Podemos chegar a
pensar que, se não fizermos tudo
com perfeição, não agradamos a
Deus, não somos autênticos
discípulos. Contudo, Jesus esclarece
logo a seguir o sentido das suas
palavras: «Sede perfeitos como o
vosso Pai celestial é perfeito» (Mt 5,
48). Trata-se da perfeição que Deus
nos abre ao fazer-nos participantes
da sua natureza divina. Trata-se da
perfeição do Amor eterno, do Amor
maior, do «Amor que move o Sol e as
demais estrelas»[4], o mesmo Amor
que nos criou livres e nos salvou
«sendo ainda pecadores» (Rm 5, 8).
Para nós, essa perfeição consiste em
viver como filhos de Deus,
conscientes do valor que temos aos
seus olhos, sem nunca perder a
esperança nem a alegria que nasce
de nos sentirmos filhos de tão bom
Pai.



Diante do perigo do perfeccionismo
podemos considerar que agradar a
Deus não está nas nossas mãos, mas
sim nas d’Ele. «Nisto consiste o amor:
não em que nós tenhamos amado a
Deus, mas em que Ele nos amou» (1Jo
4,10). Por isso, devemos renunciar a
indicar a Deus como tem que reagir
diante da nossa vida. Somos
criaturas e, por isso, temos de
aprender a respeitar a Sua liberdade,
sem Lhe impor porquê ou porque não
achamos que deve amar-nos. De
facto, demonstrou-nos o seu Amor e,
por isso, a primeira coisa que espera
de nós é que e O deixemos amar-nos,
a Seu modo.

Deus ama-nos livremente

Porque nos custa tanto compreender
a lógica de Deus? Não temos
demonstrações suficientes de até
onde está Deus Pai disposto a chegar
para conseguir fazer-nos felizes? Não
é verdade que Jesus se cinge com a



toalha diante dos apóstolos e lhes
lava os pés?

Em palavras de S. Paulo, Deus não
perdoou ao seu próprio Filho para
nos tornar possível a felicidade para
sempre (cf. Rm 8, 32). Quis amar-nos
com o Amor maior, até ao extremo.
No entanto, às vezes, nós
continuamos a pensar que Deus nos
amará na medida em que
«estivermos à altura», ou sejamos
capazes de «dar a medida que se
espera». Não deixa de ser paradoxal.
Uma criança pequena necessita de se
fazer «merecedora» do amor dos
seus pais? Porventura quem estamos
a procurar com tanta preocupação
por «merecer» é a nós próprios.
Domina-nos a insegurança, a
necessidade de buscar pontos de
referência estáveis, fixos, e
pretendemos encontrá-los nas nossas
obras, nas nossas ideias, na nossa
perceção da realidade.



Pelo contrário, basta-nos olhar para
Deus, nosso Pai, e descansar no seu
Amor. No Batismo de Jesus e na sua
Transfiguração, a voz de Deus Pai
refere que se compraz no seu Filho.
Nós também fomos batizados e, pela
sua Paixão, participamos da sua vida
íntima, dos seus méritos, da sua
graça. Isso faz com que Deus Pai nos
possa olhar comprazido, encantado.
A Eucaristia transmite-nos, entre
outras coisas, uma mensagem muito
clara sobre o que Deus sente por nós:
tem fome de estar junto de cada um,
entusiasmo por esperar por nós o
tempo que for preciso, desejoso de
intimidade e de amor correspondido.

A luta de uma alma enamorada

Descobrir o Amor que Deus nos tem
é o maior motivo que podemos
encontrar para amar. De igual modo,
«a primeira motivação para
evangelizar é o amor de Jesus que



recebemos, essa experiência de ser
salvos por Ele que nos move a amá-
Lo sempre mais» [5]. Não são ideias
abstratas. Vemo-lo em exemplos tão
humanos como o endemoninhado de
Gerasa, que, depois de ser libertado
por Jesus e ver como os seus
conterrâneos recusam o Mestre,
«suplicava-lhe que ficasse com
ele» (Mc 5, 18). Vemo-lo também em
Bartimeu que, depois de ser curado
da sua cegueira, «O seguia pelo
caminho» (Mc 10, 52). Vemo-lo
finalmente em Pedro, que só depois
de ter descoberto a profundidade do
Amor de Jesus, que lhe perdoa e
confia nele depois da sua traição,
pode seguir a sua chamada: «Segue-
me» (Jo 21, 19). A descoberta do
Amor de Deus é o motor mais
poderoso para a nossa vida cristã.
Daí nasce a nossa luta.

S. Josemaria animava-nos a
considerá-lo na perspetiva da nossa
filiação divina: «Os filhos... Como



procuram comportar-se dignamente
quando estão diante dos seus pais! E
os filhos de Reis, diante do seu pai, o
Rei, como procuram guardar a
dignidade da realeza! E tu... não
sabes que estás sempre diante do
Grande Rei, o teu Pai-Deus?»[6]. A
presença de Deus não enche de
temor os seus filhos. Nem sequer
quando caem. Simplesmente, porque
Ele mesmo nos quis dizer, do modo
mais claro possível, que também
quando caímos, está à nossa espera.
Como o pai da parábola, está
desejoso de vir ao nosso encontro
quando o deixamos, e lançar-se a nós
num abraço e encher-nos de beijos
(cf. Lc 15, 20).

Perante o possível temor de
contristar Deus, podemos perguntar-
nos: este temor une-me a Deus, faz-
me pensar mais n’Ele, ou centra-me
em mim: nas minhas expetativas, na
minha luta, nos meus êxitos? Leva-
me a pedir perdão a Deus na



Confissão, encher-nos de alegria ao
saber que me perdoa, ou conduz-me
à desesperança? Serve-me para
recomeçar com alegria, ou fecha-me
na minha tristeza, nos meus
sentimentos de impotência, na
frustração que nasce de uma luta
baseada nas minhas forças… e nos
resultados que consigo?

O sorriso de Maria

Um acontecimento da vida de S.
Josemaria pode servir-nos para
compreender isto melhor. Trata-se
de uma das anotações sobre a sua
vida interior que escrevia para
tornar mais simples a tarefa do seu
diretor espiritual. Embora seja um
pouco longa, vale a pena citá-la na
íntegra:

«Esta manhã – como sempre que o
peço humildemente, seja qual for a
hora a que me deite –, acordei de um
sono profundo, como se me
chamassem, com a certeza absoluta



de que tinha chegado o momento de
me levantar. Efetivamente, eram seis
menos um quarto. Ontem à noite,
também como de costume, pedi ao
Senhor que me desse forças para
vencer a preguiça, ao acordar,
porque – confesso-o, para minha
vergonha – custa-me enormemente
uma coisa tão pequena e são
bastantes os dias, em que, apesar
dessa chamada sobrenatural, fico um
tempo mais na cama. Hoje rezei, ao
ver as horas, lutei… e fiquei deitado.
Por fim, às seis e um quarto do meu
despertador (que está estragado há
algum tempo) levantei-me e, cheio de
humilhação, prostrei-me por terra,
reconhecendo a minha falta – 
serviam! –, vesti-me e comecei a
minha meditação. Pois bem: entre as
seis e meia e as sete menos um
quarto vi, durante bastante tempo, o
rosto da minha Virgem dos
Beijosencher-se de alegria, de gozo.
Reparei bem: julguei que sorria,
porque era esse o efeito, mas os



lábios não se mexiam. Muito
tranquilo, disse à minha Mãe muitos
galanteios»[7].

Tinha-se proposto algo que talvez
também para nós suponha, algumas
vezes, uma luta: levantar-se
pontualmente. E não o tinha
conseguido. Era algo que o
humilhava. No entanto, não
confunde o seu desalento e a sua
humilhação com a magnanimidade
do coração de Deus. E viu Nossa
Senhora que lhe sorria, depois desse
fracasso. Não é verdade que
tendemos a pensar que Deus está
contente connosco quando – e, às
vezes, somente quando – fazemos as
coisas bem? Porque confundimos a
nossa satisfação pessoal com o
sorriso de Deus, com a Sua ternura e
o seu carinho? Não se comove
igualmente quando nos levantamos
outra vez depois de uma nova
queda?



Muitas vezes teremos dito a Nossa
Senhora que fale bem de nós ao
Senhor – ut loquaris pro nobis bona.
Uma vez por outra, teremos mesmo
imaginado essas conversas entre Ela
e o Seu Filho. Na nossa oração, bem
podemos introduzir-nos nessa
intimidade e procurar contemplar o
amor de Maria e de Jesus por cada
um de nós.

«Procurar o sorriso de Maria não é
sentimentalismo devoto ou
desfasado, é antes a expressão justa
da relação viva e profundamente
humana que nos une com aquela que
Cristo nos deu como Mãe. Desejar
contemplar o sorriso de Nossa
Senhora não é deixar-se levar por
uma imaginação descontrolada»[8].
Bento XVI recordou-o em Lourdes,
falando da pequena Bernadette. Na
sua primeira aparição, antes de se
apresentar como Imaculada, Nossa



Senhora sorriu somente. «Maria deu-
lhe a conhecer primeiro o seu
sorriso, como se fosse a porta de
entrada mais adequada para a
revelação do seu mistério»[9].

Nós queremos ver e viver também
nesse sorriso. Os nossos erros – por
grandes que possam chegar a ser –
não são capazes de o apagar. Se nos
levantamos de novo, podemos
procurar com o nosso olhar o Seu e
voltaremos a ser contagiados pela
Sua alegria.

[1] Caminho. Edição crítico-historica,
nota ao n. 746.

[2] Francisco, Mensagem do Papa
Francisco para a XXXIII Jornada
Mundial da Juventude, 25/03/2018.



[3] Fernando Ocáriz, Carta pastoral,
14/02/2017, n. 8.

[4] Dante Alighieri, Divina Comédia,
Paraíso, Canto 33.

[5] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
264.

[6] S. Josemaria, Caminho, n. 265.

[7] S. Josemaria, Apontamentos
íntimos, n. 701; em Andrés Vázquez
de Prada, Josemaria Escrivá
(Ed.Verbo; Lisboa 2002) vol. I, nt. 139,
p. 426.

[8] Bento XVI, Homilia, 15/09/2008.

[9] Ibid.

Diego Zalbidea

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/article/agradar-a-deus/


opusdei.org/pt-pt/article/agradar-a-
deus/ (04/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/agradar-a-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/agradar-a-deus/

	Para mim, viver é Cristo (8): Agradar a Deus. Santidade e perfecionismo

