
opusdei.org

Acompanhamento
espiritual

O acompanhamento espiritual,
num contexto de amizade e
intimidade com Deus, orienta,
dá otimismo, abre à esperança,
amplia horizontes e contribui
para que a alma seja capaz de
coisas grandes.

11/02/2024

«Hoje mais do que nunca precisamos
de homens e mulheres que
conheçam, a partir da sua
experiência de acompanhamento, o
modo de proceder onde reine a



prudência, a capacidade de
compreensão, a arte de esperar, a
docilidade ao Espírito, para no meio
de todos defender as ovelhas a nós
confiadas dos lobos que tentam
desgarrar o rebanho»[1]. Com estas
palavras, o Papa Francisco recorda-
nos a conveniência do
acompanhamento ou direção
espiritual para a vida cristã.

É o Espírito Santo, que santifica: «o
modelo é Jesus Cristo; o modelador, o
Espírito Santo, por meio da graça»[2].
Quem exerce uma direção espiritual
pessoal é um “instrumento” de Deus,
que é quem faz crescer (cf. 1Cor 3,
7-9). É preciso deixar que «a graça de
Deus e o Diretor façam a sua obra»,
para que apareça «a imagem de
Jesus, em que se transforma o
homem santo»[3]. Essa graça é uma
participação na vida de Jesus Cristo,
que na Eucaristia «nos faz cor unum
et anima una, um só coração e uma



só alma; e nos converte em família,
em Igreja»[4].

1. O acompanhamento fraternal
dos filhos de Deus em Cristo

É lógico que se procure um
acompanhamento espiritual quando
se avança na vida espiritual e se
percebe que o Senhor pede mais
vibração. Teologicamente
poderíamos dizer identificar-se com
Cristo, ser outro Cristo para o
próximo. Esta é a razão autêntica
pela qual cada cristão pode desejar
legitimamente a ajuda do conselho
espiritual. Viver na disposição
contínua de procurar Deus, habitar
no desejo convicto de lhe agradar.
Existe um impulso interior que pede
algo mais, não do ponto de vista da
eficiência (fazer muitas coisas), mas
sim no deixar-se fazer pelo Outro
(Deus)[5].

A consideração da Igreja como
família é uma das chaves para o



acompanhamento espiritual. Neste
ambiente de fraternidade cristã, de
família, amando as pessoas com o
proverbial coração de pai e de mãe,
cada um é ajudado a buscar,
encontrar e amar a Cristo[6].

O Catecismo da Igreja Católica
recorda, a propósito da direção
espiritual, que «o Espírito Santo
concede a certos fiéis dons de
sabedoria, de fé e de
discernimento»[7]. Estes dons podem
ser encontrados em sacerdotes e
também nos fiéis não ordenados:
religiosos, religiosas, leigos.
Efetivamente, proporcionar direção
espiritual a outras pessoas é um dos
modos de os leigos exercerem o seu
sacerdócio comum, que capacita
para «ajudar os homens a caminhar
para Deus, mediante o testemunho
da palavra e do exemplo, mediante a
oração e a expiação»[8].



O acompanhamento espiritual é,
portanto, uma realidade com
fundamento batismal, como
desenvolvimento por ter recebido o
batismo, e um apostolado concreto.
Efetivamente, pode ler-se em
contexto de direção espiritual
(introduzindo os matizes e os devidos
ajustes) o que S. Josemaria escreve
em relação ao apostolado de amizade
e confidência; um apostolado que na
existência laical pressupõe o
testemunho da vida cristã dado com
naturalidade, através das situações
comuns do dia a dia: «E ao
perceberem que somos iguais a eles
em todas as coisas, os outros sentir-
se-ão impelidos a perguntar-nos:
Como se explica a vossa alegria?
Donde vos vêm as forças para vencer
o egoísmo e o comodismo? Quem vos
ensina a viver a compreensão, a
convivência limpa e a entrega, o
serviço aos outros? É então o
momento de lhes manifestar o
segredo divino da existência cristã,



de lhes falar de Deus, de Cristo, do
Espírito Santo, de Maria; o momento
de procurar transmitir, através das
nossas pobres palavras, a loucura do
amor a Deus que a graça derramou
em nossos corações»[9]. Tudo isso
pressupõe que quem assume a tarefa
de dirigir espiritualmente uma
pessoa reúna condições devidas de
maturidade espiritual, de prudência,
de discrição, de afabilidade etc., e de
formação, já que na direção
espiritual não se aconselha a partir
das próprias experiências e opiniões,
mas a partir da fé da Igreja.

2. Rumo à santidade

«Para caminhar rumo ao Senhor
temos sempre necessidade de um
guia, de um diálogo. Não o podemos
fazer apenas com as nossas
reflexões»[10]. O papel do “mestre”
espiritual consiste em secundar o
trabalho do Espírito Santo na alma e
dar paz, em vista do dom de si e da



fecundidade apostólica[11]. Por isso, a
sua tarefa introduz-nos no
Evangelho, onde «tudo, cada ponto
relatado, se recolheu, pormenor a
pormenor, detalhe por detalhe, para
que o encarnes nas circunstâncias
concretas da tua existência»[12]. A
direção espiritual ajuda a descobrir o
que o Evangelho diz a cada alma, e a
reagir com uma resposta de entrega.
«Permanece válido para todos (...) o
convite a recorrer aos conselhos de
um bom pai espiritual, capaz de
acompanhar cada um no
conhecimento profundo de si
mesmo, e conduzi-lo à união com o
Senhor, para que a sua existência se
conforme cada vez mais com o
Evangelho»[13]. A direção espiritual
bem recebida leva a confrontar a
própria vida com Cristo e com a sua
mensagem de amor (cf. Jo 13, 34), e a
ver a mão de Deus na própria
existência, à luz da Escritura e
contando com a ação do Espírito
Santo.



«A função do diretor espiritual –
ensina S. Josemaria – é abrir
horizontes, ajudar a formar critério,
mostrar os obstáculos, indicar os
meios adequados para superá-los,
corrigir as deformações ou desvios
do caminho, animar sempre: sem
perder nunca o ponto de mira
sobrenatural, que é uma afirmação
otimista, porque cada cristão pode
dizer que tudo pode com a ajuda
divina (cf. Fl 4, 13)»[14]. Com o
crescimento da fé, da esperança e da
caridade, ajuda-se a tratar a Deus
pessoal e continuamente, muitas
vezes por meio de um plano de vida.
Dessa forma, a oração (vocal e
mental), a confissão frequente, a
participação na Eucaristia –
verdadeiro centro da vida cristã –, a
familiaridade com a Sagrada
Escritura, levam a aprofundar no
sentido da existência, a conhecer o
amor de Deus, a melhorar em
conhecimento próprio e desejos de
servir a todas as almas.



S. Josemaria aconselha abordar
sempre, na direção espiritual, três
pontos necessários para um
verdadeiro progresso espiritual: fé,
pureza e vocação[15]. Esta trilogia
pode relacionar-se com o que nos
dizem os Atos dos Apóstolos,
descrevendo a vida e a perseverança
dos primeiros cristãos «ao ensino dos
Apóstolos, à união fraterna, à fração
do pão e às orações» (At 2, 42). A fé
remete para a doutrina apostólica[16].
A pureza vincula-se ao Pão
eucarístico: a comunhão frequente
ajuda-nos a ter um olhar limpo e
protege o tesouro da castidade. A
oração, resposta à Palavra de Deus
que chama, é essencial para ser fiel à
própria vocação[17].

«A fé e a vocação de cristãos afetam
toda a nossa existência e não só uma
parte dela»[18]; portanto, estão
relacionadas com a vida familiar, o
trabalho, o descanso, a vida social, a
política, etc. Mesmo que a direção



espiritual não tenha esses âmbitos
como matéria imediata, deve facultar
luz e conselhos para que cada um,
com liberdade e responsabilidade,
firme na fé e na moral católicas,
tome as decisões que considerar
oportunas com conhecimento de
causa e deixando que a luz de Deus
ilumine toda a sua vida. Partindo
desta perspetiva, a direção espiritual
tem como meta promover a “unidade
de vida”[19] que leva a procurar e
amar Deus em tudo e a viver toda a
existência com consciência da missão
que a vocação cristã implica. A
direção espiritual contribui para o
processo de crescimento de cada
cristão na sua condição de filho ou
de filha de Deus Pai em Cristo, pelo
Espírito; ajudando a descobrir com

3. Liberdade e responsabilidade

O irmão que acompanha
espiritualmente outro irmão
contribui com um parecer



desinteressado e reto, respeitando a
personalidade daquele a quem
aconselha, sem suplantar a sua
liberdade e, portanto, a sua
responsabilidade. Como escreve S.
Tomás de Aquino, «os filhos de Deus
são movidos pelo Espírito Santo
livremente, por amor; não
servilmente, por temor»[20]. Um
conceito que S. Josemaria condensa
deste modo: «Só quando se ama se
chega à liberdade mais plena»[21]. A
pessoa humana é um mistério: «em
cada alma há um fundo delicado, no
qual só Deus pode penetrar»[22]. E a
cada pessoa corresponde secundar as
inspirações que recebe do Espírito
Santo, pastor das nossas almas[23].

A tarefa do pastor de almas está
«dirigida a situar cada pessoa em
face das exigências totais da sua vida,
ajudando-a a descobrir aquilo que
Deus em concreto lhe pede, sem pôr
qualquer limitação à santa
independência e à bendita



responsabilidade individual que são
características de uma consciência
cristã. Esse modo de agir e esse
espírito baseiam-se no respeito pela
transcendência da verdade revelada
e no amor à liberdade da criatura
humana. Poderia acrescentar que se
baseiam também na certeza da
indeterminação da História, aberta a
múltiplas possibilidades, que Deus
não quis limitar»[24]. S. Josemaria
também aponta que «para
conseguirem a perfeição cristã na
respetiva profissão ou ofício», os
cristãos «necessitam adquirir uma
formação que lhes permita
administrar a sua liberdade: com
presença de Deus, com piedade
sincera, com doutrina»[25]. Por isso, os
conselhos da direção espiritual
servem para iluminar a inteligência,
robustecem a liberdade. Por vezes,
essa transmissão da verdade será
feita com fortaleza. «A verdadeira
finura e a verdadeira caridade
exigem que chegar até a medula,



ainda que custe»[26]: sempre com
delicadeza e respeitando os ritmos
próprios de cada pessoa.

A pessoa que é acompanhada
espiritualmente deve ter uma atitude
aberta à ajuda. Por isso é necessário
recordar que «a humildade é a
verdade no caminho da luta
ascética»[27]. Uma das manifestações
mais importantes da humildade é a
sinceridade que, algumas vezes, tem
que ser «sinceridade selvagem»[28],
isto é, manifestação do que há na
alma, sem enfeites nem eufemismos.
A direção espiritual tem as
características de uma confidência[29],
que está baseada na confiança. Por
isso, assim como a direção espiritual
procede sem «espartilhar ninguém
(...), respeitando cada alma tal como
é, com as suas características
próprias»[30], quem a recebe deixa «a
graça de Deus e o Diretor fazerem a
sua obra», já que, se não se
fundamenta assim, «jamais



aparecerá a escultura, imagem de
Jesus, em que se transforma o
homem santo»[31]. Isto requer certa
regularidade nas conversas.

Neste âmbito de confiança fraternal,
é lógico procurar ser dócil à palavra
ouvida que, diante de Deus, se
reconhece como uma luz do Espírito
Santo. Pode-se, pois, falar de
obediência à direção espiritual, mas
tendo presente que a obediência não
é um conceito unívoco[32]. Na direção
espiritual, não se dá importância ao
conselho recebido por se estar
obrigado a isso, nem por reconhecer
a sua experiência ou sabedoria, mas
porque a pessoa adverte que, por
meio das suas palavras, Deus a
ilumina e aconselha. Muitas vezes, os
conselhos da direção espiritual não
são totalmente detalhados, mas
somos encorajados a refletir e, acima
de tudo, confrontarmo-nos com o
Senhor na oração. Efetivamente
corresponde ao interessado ponderar



o que ouviu e decidir com uma
resolução que, certamente, foi
iluminada pelo conselho, mas que
surge das suas deliberações e sua
vontade.

A liberdade assumida como escolha
do bem é inseparável da
correspondente responsabilidade
pessoal. «Cada qual é como é, e é
preciso tratar cada um conforme
Deus o fez. Omnibus omnia factus
sum, ut omnes facerem salvos (1Cor 9,
22), é preciso fazer-se tudo para
todos. Não existem panaceias. É
preciso educar, dedicar a cada alma
o tempo que necessitar, com a
paciência de um monge medieval
para as miniaturas – folha a folha –
de um códice; levar as pessoas à
maturidade, formar a consciência,
para que cada um sinta a sua
liberdade pessoal e a sua
consequente responsabilidade»[33].
Deste modo, o acompanhamento
espiritual, em um contexto de



amizade e intimidade com Deus,
orienta, dá otimismo, abre à
esperança, amplia horizontes e
contribui para que a alma seja capaz
de coisas grandes.

Bibliografia:

Artigos de Collationes.org: El
arte de dirigir almas
Fulgencio Espa, Conta comigo,
p. 38, Cultor de Livros, São
Paulo 2017.
Francisco Fernández-Carvajal, 
Para llegar a puerto. El sentido
de la ayuda espiritual, Palabra,
Madrid, 2010.
Guillaume Derville. Diccionario
de San Josemaría Escrivá de
Balaguer. Voz: “Dirección
espiritual”. Burgos, Monte
Carmelo - Instituto Histórico

• 

• 

• 

• 

https://www.collationes.org/directionem-spiritualem/el-arte-de-dirigir-almas
https://www.collationes.org/directionem-spiritualem/el-arte-de-dirigir-almas


Josemaría Escrivá, 2013, pp.
339-345.

[1] Francisco, Evangelii Gaudium, n.
171.

[2] S. Josemaria, Carta 08/08/1956, n.
37: AGP, série A.3, 94-1–2.

[3] Ibid., Caminho, n. 56.

[4] Ibid., Entrevistas a S. Josemaria, n.
123.

[5] cf. Fulgencio Espa, Conta comigo,
p. 38, Cultor de Livros, São Paulo
2017.

[6] cf. S. Josemaria, Caminho, n. 382.

[7] Catecismo da Igreja Católica, n.
2690.

[8] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
120.



[9] Ibid., n. 148.

[10] Bento XVI, Audiência Geral,
16/09/2009.

[11] cf. S. Josemaria, Caminho, n. 62.

[12] Ibid., Forja, n. 754.

[13] Bento XVI, Discurso, Audiência
Geral, 16/09/2009.

[14] S. Josemaria, Carta 08/08/1956, n.
37: AGP, série A.3, 94-1–2.

[15] cf. Ibid., Sulco, n. 84; Amigos de
Deus, n. 187.

[16] cf. Ibid., Entrevistas a S.
Josemaria, n. 73.

[17] cf. Ibid., Forja, n. 297 e 789.

[18] Ibid., Cristo que Passa, n. 46.

[19] cf. Ibid., Cristo que Passa, n. 10; 
Gaudium et Spes, n. 43.



[20] S. Tomás de Aquino, Summa
contra gentiles, IV, 22.

[21] S. Josemaria, Amigos de Deus, n.
38.

[22] Ibid., Carta 08/08/1956, n. 37:
AGP, série A.3, 94-1-2.

[23] cf. Ibid., Cristo que passa, n. 174.

[24] Ibid., Cristo que passa, n. 99.

[25] Ibid., Entrevistas a S. Josemaria,
n. 53.

[26] Andrés Vázquez de Prada, 
Josemaria Escrivá, tomo II, p. 291.

[27] S. Josemaria, Sulco, n. 259.

[28] Ibid., Forja, n. 127.

[29] cf. Ibid., Caminho, n. 64.

[30] Ibid., Amigos de Deus, n. 249.

[31] Ibid., Caminho, n. 56.



[32] cf. S. Tomás de Aquino, Summa
Theologiae II-II, q. 104.

[33] S. Josemaria, Carta 08/08/1956, n.
38: AGP, serie A.3, 94-1-2.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/
acompanhamento-espiritual/

(18/12/2025)

https://opusdei.org/pt-pt/article/acompanhamento-espiritual/
https://opusdei.org/pt-pt/article/acompanhamento-espiritual/
https://opusdei.org/pt-pt/article/acompanhamento-espiritual/

	Acompanhamento espiritual

