
opusdei.org

Acompanhamento
espiritual no Opus
Dei

O acompanhamento espiritual
no Opus Dei visa
expressamente a orientação da
vida interior e o exercício das
virtudes cristãs, para que cada
um saiba realizar todas as suas
tarefas com espírito cristão,
como serviço a Deus e aos
outros.

10/06/2019



A direção espiritual pessoal é uma
prática muito antiga e comum na
vida da Igreja, complementar de
outras atividades catequéticas,
formativas e doutrinais de caráter
mais coletivo. Num sentido amplo e
genérico pode-se dizer que remonta
ao próprio Jesus Cristo e à época
apostólica, embora ao logo da
história se tenha enriquecido e
exercido de formas diversas.

Com a direção espiritual procurou-se
sempre um apoio sobrenatural e
humano no caminho pessoal de
santidade de cada cristão, de acordo
com a própria vocação divina, e com
a correspondente projeção
apostólica. O seu fim foi sempre e
continua a ser exclusivamente
espiritual, e são indubitáveis os seus
grandes frutos na vida de muitas
pessoas de todos os tempos.

No Opus Dei, em particular,
sublinhou-se desde o princípio a



importância da direção espiritual
como meio decisivo na formação
pessoal dos seus membros, e como
ajuda oferecida a todos os que se
aproximam dos seus apostolados. O
espírito genuinamente secular desta
prelatura pessoal da Igreja Católica
leva a que, no exercício do
acompanhamento espiritual, se
enfatize particularmente a liberdade
e a responsabilidade pessoal de cada
um no seu âmbito profissional,
familiar, social, político, etc.

Em palavras do seu fundador, São
Josemaria Escrivá, «o exercício da
direção espiritual não deve orientar-
se no sentido de fabricar criaturas
carecidas de juízo próprio, que se
limitam a executar materialmente o
que outrem lhes disse; pelo contrário,
a direção espiritual deve tender a
formar pessoas de critério. E o
critério pressupõe maturidade,
firmeza de convições, conhecimento
suficiente da doutrina, delicadeza de



espírito, educação da
vontade» (Entrevisatas a São
Josemaria, n. 93).

O acompanhamento espiritual no
Opus Dei procura expressamente a
orientação da vida interior e do
exercício das virtudes cristãs, para
que cada um saiba realizar todas as
suas tarefas com espírito cristão,
como serviço a Deus e aos outros,
mas sem com isso condicionar a
natureza secular e livre dessas
mesmas tarefas, das quais só o
interessado é plenamente
responsável, como qualquer outro
cidadão. É, além disso, uma tarefa
em que as diretoras e os diretores
leigos da Prelatura convergem com a
tarefa ministerial específica dos
sacerdotes.

* * *

Extrato da Carta pastoral de
02/10/2011, em que D. Javier
Echevarría expõe alguns aspetos da



formação para a vida espiritual e a
nova evangelização.

Os meios

14. A união do trabalho com a luta
ascética, a contemplação e o
exercício da missão apostólica,
requer uma profunda preparação:
por isso o Opus Dei oferece-nos um
amplo leque de recursos de formação
pessoais e coletivos. Entre os
pessoais, um tem especial
importância: é a conversa fraterna, a
que chamamos também confidência,
precisamente pelo seu caráter
interpessoal cheio de confiança.

É uma conversa de direção
espiritual, que se situa no contexto
do serviço fraterno, para viver a
fundo, com liberdade e
responsabilidade, o encontro
quotidiano com Cristo no meio do
mundo. Descobrimos nas páginas do
Novo Testamento que o Senhor quis
servir-se da mediação de homens e



mulheres para encaminhar as almas
para a meta da santidade. Quando
chama São Paulo no caminho de
Damasco, pede-lhe que se dirija a
outro homem, Ananias, que lhe
comunicará o que há de saber acerca
do novo caminho que está a ponto de
empreender (cf. At 9, 6-18; 22, 10-15).
Em seguida irá a Jerusalém videre
Petrum, para ver a Pedro e aprender
dele muitos aspetos da doutrina e da
vida cristãs (cr. Gl 1, 18). De facto, a
direção espiritual é uma tradição
cujo espírito remonta aos primeiros
passos da Igreja.

No Opus Dei, essa ajuda espiritual
tende a facilitar que as pessoas
assimilem com fidelidade o espírito
que o nosso Fundador recebeu de
Deus e nos transmitiu, e que foi
proposto pela Igreja como um
caminho de santidade[34].

15. São Josemaria explicava que, na
Obra, a direção espiritual pessoal se



realiza in actu, isto é, no momento
em que se tem essa conversa. Essa
atenção situa-se no âmbito do
conselho para ajudar a progredir na
vida cristã. O nosso Padre [São
Josemaria] comparava alguma vez a
direção espiritual à tarefa de um
irmão, que se preocupa com o andar
dos irmãos mais novos; de um amigo
ou uma amiga leais, movidos pelo
desejo de ajudar os outros a serem
melhores cristãos[35].

Resumindo, a confidência é uma
conversa entre irmãos e não a de um
súbdito com o seu superior. Os que
atendem essas conversas fraternas
atuam com uma delicadeza
extraordinária, fruto da preocupação
exclusiva pela vida interior e as
tarefas apostólicas dos seus irmãos,
sem jamais pretender influir nos
assuntos temporais – de caráter
profissional, social, cultural, político,
etc. – de cada um.



Na Obra, a separação entre o
exercício da jurisdição e a direção
espiritual assegura-se na prática,
entre outras coisas, pelo facto de que
precisamente os que recebem
conversas de direção espiritual – os
diretores locais e alguns outros fiéis
especialmente preparados, e os
sacerdotes ao celebrar o Sacramento
da Penitência – não têm nenhum
poder de governo sobre as pessoas
que atendem. A competência do
governo local, não se refere às
pessoas, mas somente à organização
dos centros e das atividades
apostólicas; a função dos diretores
locais, no que se refere aos seus
irmãos, é de conselho fraterno. Não
coincidem, portanto, numa mesma
pessoa as funções de jurisdição e de
ajuda espiritual. Na Prelatura, a
única base da autoridade de governo
sobre as pessoas é a jurisdição, que
reside somente no Prelado e nos seus
Vigários. Que oferece, pois, o Opus
Dei? Fundamentalmente, uma



direção espiritual aos seus fiéis e às
pessoas que a solicitem. Os fiéis da
Prelatura, porque aspiramos à nossa
santificação pessoal e a realizar a
missão do Opus Dei na Igreja, não
temos inconveniente, normalmente,
em falar com quem nos indicam os
diretores – ainda que seja alguém
mais novo –, sempre com plena
liberdade e com fé na graça divina,
que se serve de instrumentos
humanos. A conversa fraterna não é
uma conta de consciência. Se nessa
direção espiritual se nos pergunta
algo – e, em ocasiões pode ser bom e
até necessário que nos perguntem –
procederão com muita delicadeza,
porque ninguém está obrigado,
concretamente, a dizer na
confidência, o que é matéria de
confissão.

Tudo o que vos menciono, minhas
filhas e meus filhos, parecer-vos-á
evidente, mas desejei expô-lo no
contexto atual da sociedade, que



manifesta uma particular
sensibilidade pelo respeito à
intimidade das pessoas, ainda que
também abundem, em certos
ambientes, falta de pudor e de
respeito pela vida privada dos
outros. A todos nos explicaram, mal
conhecemos a Obra, que não nos
ocorria, nem se nos ocorre, chamar
“o meu diretor espiritual” a quem nos
escuta, simplesmente porque, repito,
não se dá, nem nunca se deu, esse
personalismo na Obra. O que recebe
uma confidência transmite o espírito
do Opus Dei sem acrescentamentos:
quem tem o encargo de oferecer essa
ajuda desaparece para pôr as almas
frente ao Senhor, dentro das
características do nosso caminho.
Um caminho, o da Obra, dizia o nosso
Padre que «é muito amplo. Pode ir-se
pela direita ou pela esquerda; a
cavalo, em bicicleta; de joelhos, de
gatas como quando éreis meninos; e
também pela valeta, sempre que não
se saia do caminho»[36].



O Sacramento da Reconciliação

16. Além da conversa fraterna,
recorremos – em geral,
semanalmente – a um sacerdote para
receber a ajuda espiritual que está
unida à Confissão sacramental. Como
é bem compreensível, ajudam-nos os
confessores que se designam para os
diferentes centros, que se ordenaram
para servir em primeiro lugar as
suas irmãs e irmãos, com total
disponibilidade, e – porque
conhecem e vivem o mesmo espírito
− têm uma preparação específica
para nos orientar, nunca para
mandar. De modo análogo se
comporta quem costuma recorrer ao
médico de família, quando existe, em
vez de ir a um desconhecido.

Ao mesmo tempo, como sempre
deixou muito claro São Josemaria, os
fiéis da Prelatura, tal como todos os
católicos, gozam de plena liberdade
para se confessar ou falar com



qualquer sacerdote que tenha as
faculdades ministeriais:
surpreender-vos-á que vos recorde
esta verdade tão clara, mas interessa-
me mencioná-la porque talvez
pudesse ser menos conhecida por
aqueles que nada sabem do Opus Dei
ou do espírito de liberdade próprio
dos que seguem Jesus Cristo. Além
disso, o nosso Padre estabeleceu que
habitualmente sejam pessoas
diferentes as que nos atendem na
conversa fraterna e na Confissão.

Espírito de iniciativa e docilidade

17. A direção espiritual requer, nas
pessoas que a recebem, o desejo de
progredir no seguimento de Cristo.
São elas as primeiras interessadas
em buscar o impulso com a
frequência oportuna, abrindo o
coração com sinceridade, de modo
que nos possam sugerir metas,
indicar possíveis desvios, alentar em
momentos de dificuldade, consolar e



compreender. Por isso, movem-se
com espírito de iniciativa e de
responsabilidade. «O conselho de
outro cristão, e especialmente − em
questões morais ou de fé − o
conselho do sacerdote, é uma ajuda
poderosa para reconhecer o que
Deus nos pede numa circunstância
determinada; mas o conselho não
elimina a responsabilidade pessoal. É
cada um de nós que tem de decidir
em última análise, e é pessoalmente
que havemos de dar contas a Deus
das nossas decisões»[37].

Ao recorrer à direção espiritual, para
secundar a ação do Espírito Santo e
crescer espiritualmente e
identificarmo-nos com Cristo,
devemos cultivar as virtudes da
sinceridade e da docilidade, que
resumem a atitude da alma crente
ante o Paráclito. Assim descrevia esta
recomendação São Josemaria.
Dirigindo-se a todos os fiéis, da Obra
ou não. «Conhecem muito bem as



obrigações do vosso caminho de
cristãos, que os hão de levar sem
parar e com calma à santidade;
também estão precavidos contra as
dificuldades, praticamente contra
todas, porque já se vislumbram
desde o princípio do caminho. Agora
insisto em que se deixem ajudar e
guiar por um diretor de almas, a
quem confiem todos os entusiasmos
santos, os problemas diários que
afetarem a vida interior, as derrotas
que sofrerem e as vitórias. Nessa
direção espiritual mostrem-se
sempre muito sinceros: não deixem
nada por dizer, abram
completamente a alma, sem medo e
sem vergonha. Olhem que, se não,
esse caminho tão plano e tão fácil de
andar complica-se e o que ao
princípio não era nada acaba por se
converter num nó que sufoca»[38].

E, fazendo eco dos ensinamentos dos
Padres da Igreja e dos autores
espirituais, apoiado na experiência



de muitos anos de prática pastoral,
insistia: «se a tentação de esconder
alguma coisa se infiltra na alma,
deita tudo a perder; se, pelo
contrário, é vencida imediatamente,
tudo corre bem, somos felizes e a
vida caminha retamente. Sejamos
sempre selvaticamente sinceros,
embora com modos prudentemente
educados»[39].

O Senhor derrama a sua graça
abundantemente sobre a humildade
dos que recebem com visão
sobrenatural os conselhos da direção
espiritual, vendo nessa ajuda a voz
do Espírito Santo. Só uma efetiva
docilidade de coração e de mente
torna possível o progresso no
caminho da santidade, já que o
Paráclito, com as suas inspirações e
os conselhos de quem nos atende,
«vai dando tom sobrenatural aos
nossos pensamentos, desejos e obras.
É Ele que nos impele a aderir à
doutrina de Cristo e a assimilá-la em



profundidade; que nos dá luz para
tomar consciência da nossa vocação
pessoal e força para realizar tudo o
que Deus espera de nós. Se formos
dóceis ao Espírito Santo, a imagem
de Cristo ir-se-á formando, cada vez
mais nítida, em nós e assim nos
iremos aproximando cada vez mais
de Deus Pai. “Os que são conduzidos
pelo Espírito de Deus, esses são filhos
de Deus” (Rm 8, 14)»[40].

Humildade e prudência ao dar direção
espiritual

18. Detenho-me agora nas
disposições de quem ajuda outros na
direção espiritual. Salienta-se, em
primeiro lugar, a de querer os outros
como são, procurando
exclusivamente o seu bem. Assim, a
sua atitude será sempre positiva,
otimista e alentadora. Além disso,
deverá também fomentar em si
mesmo a virtude da humildade, para
não perder de vista que apenas é um



instrumento (cf. At 9, 15) de que o
Senhor deseja servir-se para a
santificação das almas.

Por outro lado, esmerar-se-á em
alcançar a melhor preparação
possível para exercer a sua atividade,
conhecer os princípios fundamentais
da vida espiritual que
ordinariamente fortalecem as almas,
e duvidar prudentemente – isto é,
não se fiar exclusivamente do seu
critério – se se apresentam situações
especiais. Nestes casos, além de rezar
mais, pedirá mais luzes ao Espírito
Santo, para estudar e enquadrar o
assunto. Se é necessário, de acordo
com os ensinamentos da Moral, pode
fazer-se uma consulta a pessoas mais
doutas, apresentando-a como um
caso hipotético e modificando as
circunstâncias, de maneira que –
para guardar rigorosamente o
silêncio de ofício – fique
completamente a salvo a identidade



de quem se trate, e sempre com a
devida prudência.

Na Obra, desde sempre, conhecíamos
e aceitávamos claramente que a
pessoa com quem se fala
fraternalmente possa consultar o
Diretor respetivo, quando o
considere oportuno para ajudar
melhor o interessado. Com o fim de
que fique ainda mais em evidência o
espírito de liberdade e de confiança
nessas situações – que não serão nem
habituais nem frequentes – a pessoa
que recebe a conversa fraterna
propõe ao interessado se deseja, ele
mesmo, pedir conselho a um diretor
ou se prefere que o faça o que atende
a sua confidência. É uma maneira de
proceder que reforça as medidas de
delicadeza e de prudência vividas
desde o princípio.

Do mesmo modo, todos têm
liberdade de se dirigir diretamente
ao Padre ou a um diretor regional ou



da delegação, para falar da própria
vida interior. Isto dá-nos a garantia,
aos que recorremos à direção
espiritual no Opus Dei, de que vamos
receber o que necessitamos e
desejamos: o espírito que nos
transmitiu São Josemaria, sem
acrescentos nem modificações.
Simultaneamente, nem de longe se
lesa o dever de manter o segredo
natural, que se guarda com o
máximo cuidado e rigor: uma pessoa
que não fosse exemplar neste ponto,
careceria de uma disposição
fundamental para dar direção
espiritual.

Os que atendem outros, procuram
fomentar em todo o momento a liber‐
dade interior dessas almas, para que
respondam voluntariamente aos
requisitos do amor de Deus. A
direção espiritual oferece-se,
portanto, sem uniformizar os fiéis do
Opus Dei; isso seria ilógico e uma
falta de naturalidade. «A Obra quer-



nos libérrimos e diversos. Mas quer-
nos cidadãos católicos responsáveis e
coerentes, de forma que o cérebro e
o coração de cada um de nós não vão
díspares, cada um por seu lado, mas
concordes e firmes, para fazer em
cada momento o que se vê com
clareza que há que fazer, sem se
deixar arrastar – por falta de
personalidade e de lealdade à
consciência – por tendências ou
modas passageiras»[41]. Logicamente,
hão de falar com a fortaleza
necessária para estimulá-los a
caminhar pela senda que Deus lhes
marca; mas também com extrema
suavidade, porque não são nem se
sentem donos, mas servidores das
almas: fortiter in re, suaviter in modo.
Com efeito, «sempre que a situação o
requeira, a prudência exige que se
aplique o remédio totalmente e sem
paliativos, depois de pôr a chaga a
descoberto (…). Em primeiro lugar,
temos que proceder assim connosco
mesmos e com quem, por motivos de



justiça ou caridade, temos obrigação
de ajudar»[42].

Não há de ser impedimento neste
encargo o pensamento de que
também o próprio deve melhorar
nesse ponto concreto. «Porventura
um médico que está doente, mesmo
que a sua doença seja crónica, não
cura os outros? A sua doença
impede-o de prescrever a outros
doentes o tratamento adequado? É
claro que não: para curar basta-lhe
ter a ciência necessária e aplicá-la
com o mesmo interesse com que
combate a sua própria doença»[43].

Collationes.org: Alguns contributos
sobre a prática da direção espiritual
na Igreja. Artigo publicado
originalmente em 2008 e enriquecido
em 2011.



[34] cf. São João Paulo II, Const. Ap. 
Ut sit, 28/11/1982.

[35] cf. São Josemaria, La Abadesa de
las Huelgas, Estudio teológico
Jurídico, RIALP, Madrid 1974, 3ª ed.,
p. 153. Recentemente, a Congregação
para o Clero publicou o documento O
sacerdote, ministro da misericórdia
divina, 09/03/2011, onde se fala
explicitamente de que também «fiéis
leigos bem formados (…) realizam
este serviço de aconselhamento no
caminho da santidade» (n. 65).

[36] São Josemaria, Notas de uma
meditação, 31/12/1970.

[37] Ibid.

[38] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 15.

[39] Ibid., n. 88.



[40] São Josemaria, Cristo que Passa,
n. 135.

[41] São Josemaria, Carta 06/05/1945,
n. 35.

[42] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 157.

[43] Ibid., n. 161.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/
acompanhamento-espiritual-no-opus-

dei/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/acompanhamento-espiritual-no-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-pt/article/acompanhamento-espiritual-no-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-pt/article/acompanhamento-espiritual-no-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-pt/article/acompanhamento-espiritual-no-opus-dei/

	Acompanhamento espiritual no Opus Dei

