
opusdei.org

Abriram-se os
caminhos divinos da
terra

A mensagem do Beato
Josemaría pertence ao
património perene da Igreja. A
sua vida foi a aplicação mais
eloquente da sua mensagem. A
causa de canonização mostra-o
com clareza. O serviço eclesial
de Josemaría Escrivá suscitou
um impulso ascendente para
Deus nos homens imersos nas
realidades temporais. Ideias de
D. José Saraiva Martins escritas
no Osservatore Romano
(21.09.2002)



02/10/2002

1. Uma missão divina

Para compreender o que o Senhor
diz à Igreja por meio dos santos é
necessário ter clara uma premissa: a
santidade é a plenitude da caridade;
todos os santos, cada um ao seu
modo, atingiram o cume do amor.
Mas cada um dos santos é portador
de uma mensagem específica, que
deve procurar-se não apenas no
heroísmo com que exercitou
“privadamente” (seja-me concedido
utilizar esta expressão) as virtudes
cristãs, mas também no modo como
viveu a sua missão na terra. O
conhecimento da missão recebida de
Deus, juntamente com a luta
quotidiana para a realizar, explica o
heroísmo dos santos. O que
realmente especifica cada causa de
canonização é verificar a



radicalidade com que essa pessoa
cumpriu a vontade divina, isto é,
como correspondeu à missão
recebida (o papado, o episcopado ou
o sacerdócio; a vida religiosa ou o
chamamento à santidade no meio do
mundo: na família, no trabalho, etc.).

A missão confiada pelo Senhor ao
Beato Josemaría Escrivá de Balaguer
pode ser considerada sob dois
aspectos: o conteúdo e o
instrumento. Por um lado, proclamar
a vocação universal à santidade, e
apresentar o trabalho, para os
cristãos chamados a servir a Deus no
meio do mundo, como âmbito e
matéria de santificação; por outro, e
ao mesmo tempo, fazer surgir na
Igreja uma instituição destinada
inteiramente a difundir essa
mensagem e ajudar os outros, sem
distinção, a pô-la em prática. E como
é que este sacerdote levou a cabo tal
missão? Impressiona, acima de tudo,
um elemento: a sua consciência



plena de não ser protagonista de
nada, de não ter inventado nada, de
ter recebido tudo do Senhor. Daí o
cuidado extremo com que sempre
procurou interpretar fielmente o
carisma fundacional, aplicá-lo sem
alterações, transmiti-lo
integralmente.

As circunstâncias históricas em que
nasceu o Opus Dei explicam a
convicção íntima do Beato Josemaría
sobre a origem sobrenatural da sua
missão. Quem analisar os factos
chega à conclusão de ter havido uma
intervenção explícita de Deus. Na
realidade, tudo acontece em poucos
instantes: no dia 2 de Outubro de
1928, a uma hora bem concreta da
manhã, durante um retiro espiritual,
enquanto está recolhido em oração
no seu quarto, Josemaría “vê” o que o
Senhor lhe pede. Nesse dia –
escreverá depois – “o Senhor fundou
a sua Obra”. Uma iluminação
inesperada. Ele sente-se apenas



instrumento – e para mais “inepto e
surdo”, como desde então começa a
definir-se, – de um desígnio divino. O
próprio nome – Opus Dei – com que
mais tarde (em 1930) começou a
denominar-se o fenómeno pastoral
surgido daquela iluminação, era um
indício claro dessa consciência do
fundador. E poder-se-ia observar que
até a Constituição apostólica Ut sit!,
com a qual, no dia 28 de Novembro
de 1982, o Santo Padre erigiu o Opus
Dei em Prelatura pessoal, recolhe
indirectamente a leitura que o
fundador dava do nascimento do
Opus Dei: ele agiu – diz o texto – 
divina ductus inspiratione.

O convencimento pleno de ser
instrumento manifesta-se, antes de
mais, no empenho com que durante
toda a vida trabalhou para cumprir a
sua missão. Daí o seu heroísmo, a
fortaleza em abraçar a cruz, a
audácia das suas iniciativas
apostólicas. Daí a sua abertura de



mente e de coração, a recusa de
qualquer facciosismo ou
mesquinhez, o trabalhar sempre ao
serviço da Igreja... Daí, também, a
sua luta por começar e recomeçar
em cada dia, e várias vezes ao dia,
com o desejo de corresponder à
graça.

Mas igualmente no conteúdo da
mensagem (que a seguir
desenvolveremos), na luz que dela
dimana e apresenta perspectivas
novas para a evangelização. Na sua
universalidade – para lá de qualquer
barreira de classe, de ambiente
cultural, de proveniência geográfica
– reconhecemos o rasto luminoso e
perene do Evangelho.

2. Actualidade perene

Quando iniciou o ministério, nos
anos vinte, a sua mensagem
apresentava-se plena de novidade.
Por um lado, conduzia à tomada de
consciência do papel activo dos



leigos na missão da Igreja; por outro,
postulava uma nova percepção
teológica das realidades terrenas: o
mundo não era visto principalmente
como reino do pecado, uma
realidade da qual é necessário
guardar as devidas distâncias a fim
de se defender de um possível
contágio, mas como realidade dotada
de sentido divino, criada por Deus,
com a marca da presença activa de
Deus, redimida por Cristo e que é
preciso reconduzir, no presente, a
Deus.

Estas novidades constituíam o
resultado da acção do Espírito Santo
na história da Igreja, nasciam de um
processo de amadurecimento
irreprimível.

Neste sentido, a mensagem do Beato
Josemaría pertence ao património
perene da Igreja, como realça o
decreto pontifício sobre a
heroicidade das virtudes: «Esta



mensagem de santificação em e desde
as realidades terrenas revela-se
providencialmente actual para a
situação da nossa época. Com efeito,
nos nossos dias, ao mesmo tempo
que se exaltam os valores humanos,
também há uma forte inclinação
para uma visão imanentista do
mundo, entendido como algo
separado de Deus. E esta mensagem
convida os cristãos a procurarem a
união com Deus através do trabalho
diário que constitui uma obrigação e
uma fonte perene da dignidade do
homem aqui na terra. Por isso torna-
se patente a adequação desta
mensagem às circunstâncias do
nosso tempo, e parece destinada a
perdurar de modo inalterável para lá
das vicissitudes históricas, como
fonte inesgotável de luz espiritual».

Aos problemas de uma sociedade em
vertiginosa evolução a doutrina do
Beato Josemaría apresenta, de facto,
respostas decisivas, não vinculadas a



modas ou a tendências do momento.
No decreto sobre a heroicidade das
virtudes podemos ler também:
«Regnare Christum volumus! : eis o
programa de Mons. Escrivá; que
também se pode descrever deste
modo: pôr Cristo no cume de todas as
actividades humanas. O serviço
eclesial de Josemaría Escrivá
suscitou um impulso ascendente
para Deus em homens imersos nas
realidades temporais, de todos os
ambientes e profissões, de acordo
com aquelas palavras do Senhor - Et
ego si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum (Jo 12, 32). Nesta
cristianização ab intra do mundo
reside o mérito do seu contributo
para a promoção do laicado».

3. O cerne da mensagem

A vida do fundador do Opus Dei foi a
aplicação mais eloquente da sua
mensagem. Este facto emergiu com
suma clareza da causa de



canonização. A lição de cada santo
explicita-se na complementaridade
entre a sua vida, pregação e escritos.
De eloquência muda das obras falava
o Beato Josemaría: «Obras é que são
amores, e não boas palavras» (Forja,
n. 498). E de que falam os santos? A
resposta é apenas uma, simples e
inesgotável: falam de Deus. Cada um
deles ilumina um reflexo particular
da riqueza infinita do mistério de
Cristo.

De uma análise ainda que sumária
das obras do Beato Josemaría até
agora publicadas salta aos olhos a
vivíssima percepção do mistério da
Encarnação de onde brota o seu
carisma. Desta raiz brotam
simultaneamente os três aspectos
fundamentais da doutrina que
constitui o cerne do pensamento do
fundador do Opus Dei. Refiro-me ao
chamamento universal à santidade
nas suas vertentes subjectiva, 



objectiva e cósmica, de que a seguir
trataremos brevemente.

Ponto de vista subjectivo: em Cristo,
Filho de Deus feito homem e
Redentor do mundo, recebemos o
dom da filiação divina adoptiva.
Filhos no Filho, somos configurados
em Cristo pela acção do Espírito
Santo. A santidade pode ser definida
também como plenitude do
desenvolvimento da graça da filiação
divina na alma. A proclamação da
vocação de todos os homens - sem
distinção de estado – à perfeição da
caridade baseia-se nessa verdade
primigénia. Numa experiência
mística inolvidável, vivida em
Outubro de 1931, quando o Beato
Josemaría viajava num eléctrico
pelas ruas de Madrid, o Senhor fê-lo
contemplar com extraordinária
profundidade o dom da filiação
divina adoptiva em Cristo.



Ponto de vista objectivo: ele não só
proclamou com força que todos são
chamados à santidade ; mas também
que todas as actividades da vida
corrente são meio e ocasião de
santificação e não constituem uma
esfera à parte, fora do comum, que
poucos conseguem atingir. No Verbo
feito carne Deus assumiu em si,
divinizou, o humano, tudo o que é
humano. Qualquer aspecto da
realidade criada é informado e
transformado por esta elevação em
Deus. Face à amplitude do panorama
que se abria diante dos seus olhos,
Josemaría Escrivá exclamava
comovido: «Abriram-se os caminhos
divinos da terra» (Cristo que passa, n.
21).

O Reino dos céus é instaurado na
terra por meio de todas as acções
humanas, mesmo as mais simples,
quando levadas a cabo no Espírito de
Cristo que durante trinta anos
trabalhou oculto em Nazaré. A vida,



sempre igual a si mesma, do dia a dia
de qualquer fiel cristão revela uma
dimensão divina intrínseca: «Este
programa, aparentemente tão
comum, tem um valor divino e é algo
que interessa a Deus, porque Cristo
quer encarnar nos nossos corações,
animando, a partir de dentro, até as
nossas mais humildes acções» (Cristo
que passa, n.174). A vida corrente, o
trabalho profissional, como âmbito e
matéria de santificação: voltaremos a
este ponto, tão rico de consequências
não apenas para a espiritualidade,
mas também para a pastoral.

A doutrina do chamamento universal
à santidade possui ainda uma
indubitável componente cósmica: o
trabalho do cristão santifica o
mundo. O Breve apostólico da
beatificação de Josemaría Escrivá
afirma: «A particular conexão
existente entre a graça divina e o
dinamismo natural do actuar
humano confirma a primazia da vida



sobrenatural de união com Cristo, ao
mesmo tempo que a traduz num
incisivo esforço de animação do
mundo em relação a todos os fiéis.
Nesse contexto o Venerável
Josemaría Escrivá evidenciou toda a
potência da Fé, a sua energia
transformadora tanto das pessoas
como das estruturas em que se
plasmam os ideais e as aspirações
dos homens». È impossível, na
realidade evocada por estas palavras,
não intuir o eco daquela bem
conhecida passagem da Carta aos
Romanos: «Porque sabemos que
todas as criaturas gemem e estão
como que com dores de parto até
agora» (Rom 8, 22-23). Neste contexto
se insere uma outra experiência
mística concedida ao Beato no dia 7
de Agosto de 1931, durante a
celebração da Missa: «Chegou a
altura da Consagração: no momento
de elevar a Sagrada Hóstia, sem
perder o devido recolhimento, sem
me distrair (...), veio ao meu



pensamento, com força e clareza
extraordinárias, aquela passagem da
Escritura: “et si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad me ipsum”.
Habitualmente, perante o
sobrenatural, tenho medo. Depois
vem o “ne timeas!, sou Eu”. E
compreendi que os homens e as
mulheres de Deus colocarão a Cruz
com a doutrina de Cristo sobre o
pináculo de todas as actividades
humanas... E vi triunfar o Senhor,
atraindo a si todas as coisas» (citado
de A. VÁZQUEZ DE PRADA, Josemaría
Escrivá : O fundador do Opus Dei,
Lisboa, Verbo, 2002, p. 348).

4. A vida corrente

No que diz respeito à doutrina da
vocação universal à santidade, o
Beato gostava de utilizar esta tripla
expressão: santificar o trabalho
vulgar, santificar-se nessas ocupações
e santificar os outros com o exercício
da sua profissão (cfr. Cristo que



passa, n. 122) Veja-se esta passagem:
«Efectivamente não há tarefa
humana que não seja santificável,
motivo para a nossa própria
santificação e oportunidade para
colaborar com Deus na santificação
dos que nos rodeiam» (ibid., n. 10). O
trabalho surge portanto como o
gonzo em torno do qual gira a vida
do homem, o entramado de todos os
seus dias. Para o cristão vulgar, isso
constitui a articulação da sua
resposta quotidiana com a missão
recebida por Deus aqui na terra.

Nos ensinamentos daquele que
proximamente será santo, o trabalho
revela – em Cristo e no cristão – uma
dimensão sobrenatural que exalta o
seu valor, de tal modo que não
hesitava em afirmar: «A vossa
vocação humana é uma parte, e
parte importante da vossa vocação
divina. Esta é a razão pela qual vos
haveis de santificar, contribuindo ao
mesmo tempo para a santificação dos



outros, vossos iguais, precisamente
santificando o vosso trabalho e o
vosso ambiente: a profissão ou ofício
que enche os vossos dias, que dá
fisionomia peculiar à vossa
personalidade humana, que é a vossa
maneira de estar no mundo» (ibid.,
n.46). É difícil imaginar uma
afirmação mais convincente da 
secularidade como modalidade da
presença salvífica da Igreja no
mundo.

De tudo isto se vê como o Beato
Josemaría assume o trabalho no seu
sentido mais amplo, como actividade,
obra do homem. Sob este ponto de
vista, ele torna-se sinónimo de vida
ordinária: o tecido dos
acontecimentos, relevantes ou
aparentemente insignificantes, que
se entrelaçam no dia a dia dos fiéis
comuns. Esta passagem, tema duma
das suas homilias, apresenta
aspectos muitos sugestivos para a
vida espiritual: «Falando com



profundidade teológica, isto é, se não
nos limitamos a uma classificação
funcional, não se pode dizer
rigorosamente que haja realidades –
boas, nobres e até indiferentes – que
sejam exclusivamente profanas, uma
vez que o Verbo de Deus fixou
morada entre os filhos dos homens,
teve fome e sede, trabalhou com as
suas mãos, conheceu a amizade e a
obediência, experimentou a dor e a
morte» (ibid. n. 112). Retomemos
então este ponto que, como disse,
desempenha um papel central nos
ensinamentos do Beato Escrivá.

Qualquer texto breve tirado de
Caminho : «A santidade “grande”
consiste em cumprir os “pequenos
deveres” de cada instante (n. 817).
Fazei tudo por amor – Assim não há
coisas pequenas: tudo é grande – A
perseverança nas pequenas coisas,
por Amor, é heroísmo (n. 813). Não
tens reparado em que “ninharias”
está o amor humano? – Pois também



em “ninharias” está o Amor divino
(n. 824)». Pode afirmar-se que toda a
obra do Beato Josemaría se desenlaça
como um hino, um louvor aos
valores sobrenaturais e humanos da
vida corrente vivida em união com
Cristo, o Verbo feito homem. Ela é
não só o ambiente, mas também a
matéria de santidade, onde o gesto
mais insignificante se transforma em
oração. Quem sabe ver a dimensão
sobrenatural da vida do dia-a-dia,
quem a vive como procura diligente
do encontro com Cristo, assiste à sua
transfiguração quotidiana. Aos olhos
da fé, até o que à primeira vista
possa parecer cinzento,
desinteressante, monótono, revela a
presença de Deus: «Escondido nas
situações mais comuns, há algo de
santo, de divino, que nos cabe a cada
um descobrir»

(Temas actuais do Cristianismo, n.
114).



Por vezes a oração atinge cumes que
pareciam reservados às
possibilidades expressivas da poesia:
«Somos pobres criaturas, contudo
com a ajuda da graça encontramos
ouro puro, esmeraldas e rubis onde
os outros não distinguem senão
fundos de garrafa», dizia o Beato
Josemaría. E neste sentido gostava de
recordar que os cristãos são «os
aristocratas do amor», porque tudo
lhes fala de Deus. È ao mesmo tempo
poesia e teologia o que se entrevê
nestas palavras: «Na linha do
horizonte, meus filhos, parecem
unir-se o céu e a terra. Mas não; onde
se unem deveras é nos vossos
corações, quando viveis santamente
a vida de cada dia...» (Temas, n. 116).

5. Para a salvação do mundo

O cristão é depositário de um
património que não pode guardar só
para si. No cerne da mensagem do
Beato Josemaría encontramos



esculpida, com insistência incisiva, a
convicção de que a vocação universal
à santidade é vocação para o
apostolado. O decreto sobre a
heroicidade das virtudes afirma que
ele «chamou todos os fiéis para se
introduzirem no dinamismo
apostólico da Igreja, cada um no
lugar que ocupa no mundo». É
verdadeiramente inesquecível a
consideração do Caminho que diz:
«Estas crises mundiais são crises de
santos» (n. 301).

Se formos às raízes, uma vez mais
encontramos a meditação do
mistério de Cristo como força que dá
seiva a este conhecimento da fé. Eis
uma passagem muito significativa:
«Cristo ensinou-nos definitivamente
o caminho desse amor a Deus, que
transborda, dando-se aos outros. A
vida interior significa crescimento na
união com Cristo, pelo Pão e pela
Palavra. E o anseio de apostolado é a
manifestação exacta, adequada,



necessária à vida interior. Quando se
saboreia o amor de Deus, sente-se o
peso das almas. Não se pode
dissociar a vida interior do
apostolado, como não é possível
separar em Cristo o seu ser de Deus-
Homem a sua função de Redentor. O
Verbo quis encarnar para salvar os
homens» (Cristo que passa, n. 122).

E, uma vez mais, encontramos a
referência ao trabalho profissional,
às relações sociais que se
estabelecem na vida corrente, de
forma espontânea mas não casual,
como sendo o ambiente normal do
nosso apostolado. Todos somos
chamados pela fé para levar aos
outros o mesmo dom. Recordando
uma viagem realizada nos primeiros
anos a uma cidade à beira-mar , este
novo santo escreveu: «Pois um dia,
ao fim da tarde (...), vimos que se
aproximava uma barca à beira-mar:
e saltaram para terra uns homens
morenos, fortes como rochas (...) tão



queimados pela brisa que pareciam
de bronze. Começaram a tirar da
água a rede (...) repleta de peixes
brilhantes como a prata. Puxavam-
na com muito brio, os pés metidos na
areia, com uma energia prodigiosa.
De repente veio uma criança (...):
aproximou-se da corda, agarrou-a
com as suas mãozitas e começou a
puxar com evidente falta de
habilidade. Aqueles pescadores
rudes, nada refinados, devem ter
sentido estremecer o coração e
permitiram que aquele pequeno
colaborasse; não o afastaram, apesar
de ele estorvar mais do que ajudava.
Pensei em vós e em mim (...); nesse
puxar a corda todos os dias, em
tantas coisas. Se nos apresentarmos
diante de Deus Nosso Senhor como
esse pequeno, convencidos da nossa
debilidade, mas dispostos a seguir os
seus desígnios, alcançaremos mais
facilmente a meta: arrastaremos a
rede até à beira-mar, repleta de
abundantes frutos, porque onde



falham as nossas forças, chega o
poder de Deus» (Amigos de Deus, n.
14). É necessário o esforço de todos
para que a fecundidade da Igreja se
possa adequar ao projecto de Deus.

Segundo conhecidos e autorizados
estudiosos: «Escrivá possuía a
têmpera de um Padre da Igreja. E os
seus escritos (...) comunicam uma
doutrina que contribuiu para abrir
uma nova época na Igreja» (cfr. C.
Fabro, S. Garofano, A. Raschini in
Santi nel mondo, Milano, Ares, 1992,
p. 23). A sua canonização
contribuirá, sem dúvida, para fazer
com que amadureça cada vez mais
essa «nova época».

Depois de ter agradecido ao Senhor
por lhe ter concedido nestes anos
beatificar e canonizar, tantos
cristãos, e entre eles muitos leigos
que foram chamados a santificar-se
nas condições ordinárias da vida, o
Papa João Paulo II na Novo Millennio



Ineunte lançou o já conhecido apelo:
«É hora de propor de novo a todos,
com convicção, esta “medida alta” da
vida cristã ordinária: toda a vida da
comunidade eclesial e das famílias
cristãs deve apontar nesta
direcção» (n. 31).

Trata-se de todo um longo caminho
percorrido na Igreja, em direcção
àquela santidade a que todo o cristão
é chamado: a santificação pessoal
dos fiéis cristãos comuns para que
cada um, por sua vez, se torne com o
exemplo e com a palavra um centro
de irradiação de espiritualidade para
a salvação do mundo.

Card. JOSÉ SARAIVA MARTINS

Prefeito da Congregação para as
Causas dos Santos

L’OSSERVATORE ROMANO-
Sábado, 21 de Setembro de 2002



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/abriram-se-os-
caminhos-divinos-da-terra/ (13/02/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/abriram-se-os-caminhos-divinos-da-terra/
https://opusdei.org/pt-pt/article/abriram-se-os-caminhos-divinos-da-terra/
https://opusdei.org/pt-pt/article/abriram-se-os-caminhos-divinos-da-terra/

	Abriram-se os caminhos divinos da terra

