opusdei.org

A vocacao

Do mesmo modo que cada
cristdo deve ser Igreja e fazer a
Igreja, o Opus Dei encontra-se
onde estiver um fiel da Obra.
Cada um atualiza dia apds dia a
chamada para viver o
Evangelho, transmitindo a sua
volta a alegria da vida crista
nas circunstancias comuns em
que esta.

14/10/2023

O seguinte artigo, publicado no site
collationes.org, explica a vocagao ao
Opus Dei.


https://www.collationes.org/recurso/9/20/7-vocacion

O conceito de vocacdo é de uma
riqueza extraordindria. Basta
mencionar aqui um dos relatos mais
antigos de uma vocacao, a de Gededo
(cf. Jz 6, 11-24). Deus escolhe uma
pessoa que nunca tinha pensado
nessa possibilidade. Gededo estava a
trabalhar normalmente num lagar,
limpando o trigo. E ali Deus chama-o:
a iniciativa é divina. F sublinhada a
presenca de Deus: «O Senhor esta
contigo» (Jz 6, 12). A presenca de
Deus é acompanhada pela Sua
palavra, que faz com que se perceba
a sua proximidade e convida a uma
missdo, a de servir o povo. Uma certa
resisténcia (Porqué? Como? —cf. ]z 6,
13-15) manifesta a consciéncia de
ndo estar a altura, de carecer das
qualidades necessarias. Gededo
pedirda mesmo um sinal, até tomar a
sua decisdo e encontrara a paz, pelo
que depois erigiu um altar e chamou-
lhe: «O Senhor é Paz» (Jz 6, 24).



O Antigo Testamento narra muitas
correspondéncias a chamada do
Senhor: Abrado (cf. Ne 9, 7), Samuel
(cf. 1Sm 3, 1-10), David (cf. 1Sm 16,
1-13), Eliseu (cf. 1Rs 19, 19-21), e até
um “pagao”, o rei Ciro (cf. 2Cr 36,
22-23). No Novo Testamento, a
Virgem Maria (cf. Lc 1, 26-38), os
Apostolos (cf. Mt 4, 18-22;9,9;Jo 1,
35-51), S. Paulo (cf. At 9, 19). A ideia
de vocacao estd unida a da alianca de
Deus com os homens.

No caso de Gededo, Deus envia-lhe
um anjo, como ocorrera também
com a Virgem Maria. No entanto, ndo
¢ o habitual. Normalmente, sdo as
media¢des humanas que permitem
ouvir a chamada divina, que
responde a algo que esta
profundamente enraizado no
coracao do homem pois, como dizia o
Papa Francisco, a pergunta “quem
quero ser?” significa também para
um cristdo: “quem estou chamado a
ser?”,



De algum modo, a revelacgdo da
vocacao é uma revelacdo sobre o
proprio ser: mostra-nos o que somos
e para onde vamos.

Em qualquer caso, a vocagdo nasce
sempre do amor gratuito de Deus,
como sucedeu com o povo eleito (cf.
Dt 4, 37). A escolha de Deus é
acompanhada pela sua chamada a
ndo ter medo, pois Deus protege o
seu eleito (cf. Is 41, 8-20; Lc 1, 30).
Jesus Cristo diz aos seus discipulos:
«Nao fostes vos que me escolhestes,
mas fui Eu que vos escolhi e vos
designei para irdes e para que
produzais fruto e o vosso fruto
permaneca. O que, entdo, pedirdes
ao Pai em meu nome, Ele vo-lo
concedera» (Jo 15, 16): vocacao e
missdo sdo inseparaveis, sempre no
ambito de uma grande confianca no
nosso Pai Deus.

S. Josemaria insistia na primazia da
escolha divina. «'Elegit nos in ipso



ante mundo constitutionem, ut
essemus sancti et immaculati in
conspectu eius' (Ef 1, 4). Escolheu-nos
o Senhor a cada um de nos para
sermos santos na sua presenca. E
isso, antes da criacdo do mundo,
desde toda a eternidade: esta é a
providéncia maravilhosa do nosso
Pai Deus»™. A chamada ao Opus Dei
€ uma chamada dentro da vocacdo
batismal a santidade e ao apostolado.
F uma auténtica vocagéo, que
engloba uma forte atracdo pessoal
subjetiva pela Obra, a percecdo de
que Deus chama —aluz -e, ao
mesmo tempo, certas qualidades
objetivas de idoneidade, com o
parecer da autoridade da Prelatura
sobre esse conjunto, parecer esse
iluminado pela graca de Deus e pela
prudéncia necessaria.

Em qualquer caso, Deus conta
sempre com a liberdade para
responder a sua chamada. A resposta
que espera € uma resposta de amor,



e ndo ha amor sem liberdade. O atual
Prelado do Opus Dei comentava
numa entrevista, uns anos antes da
sua nomeacdo pelo Papa Francisco
como sucessor de D. Javier
Echevarria, sendo entdo Vigario
Geral da Prelatura: «F 16gico pensar
que Deus ndo se manifesta com total
evidéncia por amor a nossa
liberdade. A resposta humana a
vocacao ndo se reduz a mera
aceitacdo de um designio divino, que
se apresenta de modo sempre
inequivoco e evidente; penso que a
livre resposta a vocacdo é de certo
modo constitutiva da propria
vocacdo. Entra aqui o mistério da
relacdo entre a nossa temporalidade
e a eternidade de Deus»”..

Quando Deus da a sua graca, ndo
anula a liberdade, mas eleva-a. A
nossa liberdade de espirito, a nossa
liberdade interior cresce com a fé. E
precisamente, o Opus Dei «ndo s6
respeita a liberdade» dos seus



membros, «mas faz com que tomem
clara consciéncia dela. Para
conseguirem a perfeicdo cristad na
respetiva profissdo ou oficio (...)
necessitam adquirir uma formacao
que lhes permita administrar a sua
liberdade»™.

Também Santa Maria, a cheia de
graca, depois de ouvir o “ndo temas”
do arcanjo, foi mais livre para
cumprir a vontade de Deus: «Para ser
a Mae do Salvador, Maria foi
enriquecida por Deus com dons
dignos para tamanha fungdo»"'. O
anjo Gabriel, no momento da
anunciacdo sauda-a como «cheia de
graca» (Lc 1, 28). «Efetivamente, para
poder dar o assentimento livre da
sua fé ao anuncio da sua vocacao era
preciso que Ela estivesse totalmente
sob a mocdo da graca de Deus»™. A
liberdade da Virgem Maria esta
iluminada pela verdade e leva-a ao
pleno cumprimento da sua vocacao,
isto é, ao seu verdadeiro bem.



Quanto mais progride no seu
caminho, quanto mais se
compromete, mais livre é. De certo
modo, a vocacdo é uma aventura:
vamos aonde o Senhor nos conduz,
com plena liberdade e espirito de
servico: primeiro a aventura de
assumir o proprio eu. E descobrimos
horizontes insuspeitados. Foi assim
para S. José, de quem a Igreja celebra
a obediéncia cheia de fé e rapida.
«Para S. José, a vida de Jesus foi uma
continua descoberta da sua propria
vocagao»'”.

A vocacao crista, e dentro dela,
para o Opus Dei, abarca toda a
vida e da-lhe o seu sentido

A vocacdo é uma chamada de Deus
que abarca toda a vida, implica a
consciéncia de um compromisso e
da-lhe o seu sentido de missdo. A
vocacdo para o Opus Dei é uma
concretizacdo da chamada batismal a
santidade e ao apostolado, chamada



evangélica proclamada de novo com
particular forca pelo Concilio
Vaticano II**. Muitas pessoas foram
batizadas ainda muito pequenas,
como a Igreja recomenda seguindo
uma tradicio imemorial®. Este
sacramento € «a porta» da Igreja, diz
o Papa Francisco"”. Ao mesmo
tempo, ha um momento na vida em
que uma pessoa ja pode agir
livremente e, por assim dizer,
assumir esse dom de Deus que € a fé.
Um momento importante costuma
ser o da Confirmacao, no qual recebe
o Espirito Santo de um modo novo™".

Ao responder a sua vocacdo para o
Opus Dej, o fiel cristdo ratifica a
chamada batismal a santidade: leva a
sério essa chamada para procurar
vivé-la de acordo com o espirito do
Opus Dei, amando Deus e o0s outros,
como filho de Deus em Cristo, com
esse amor com que o Espirito Santo
enche a alma, e isso na vida habitual,
no trabalho profissional, em



qualquer momento do dia a dia.
Como dizia S. Josemaria, «ndo
tiramos ninguém do seu lugar: ai,
nessas circunstancias em que o
Senhor o chamou, é onde cada um
devera santificar-se e santificar o seu
ambiente, a parcela humana a qual
esta vinculado, pela qual se justifica
a sua existéncia no mundo. Também
nisto temos 0s mesmos sentimentos
dos primeiros cristdos»"?.

«A incorporacdo ao Opus Dei é fruto
de uma resposta livre a uma
chamada de Deus; nao de uma mera
decisdo pessoal que, ao advertir algo
bom, tende a torna-lo proprio, a
inscrever-se, mas de uma decisao
madura, pensada, que surge de se
saber chamado por Deus. Embora
sendo peculiar, essa vocacgdo ndo
transforma a pessoa que a recebe em
alguém diferente de um comum fiel
cristdo ou, se for o caso, de um
sacerdote secular. S. Josemaria
afirmou a existéncia de uma vocagdao



peculiar para o Opus Dei, com
expressoes diretas e claras. Ndo se
referia simplesmente ao carater
vocacional de uma dedicacao
concreta a uma obra boa, no sentido
de que toda a vida divina é vocacao,
mas a uma chamada que é ao mesmo
tempo peculiar, resultante de uma
radical iniciativa divina anterior a
propria liberdade. S. Josemaria viu,
com luz fundacional, no caso do
Opus Dei, esta primeira caracteristica
da determinacdo de empreender este
caminho, por vontade de Deus e
resposta livre da pessoa interessada;
e assim foi confirmado pelo parecer
da Igreja»™?.

A radicalidade da vida cristd pode
ser vivida de diversos modos. O
caminho que o Opus Dei propde pede
uma decisdo firme de seguir Nosso
Senhor, dando a Deus a primazia em
tudo. E exigente e, a0 mesmo tempo,
da a seguranca de saber para onde se
vai: «Todos os sucessos e



acontecimentos passam a ocupar o
seu verdadeiro lugar: entendemos
para onde o Senhor nos quer
conduzir, e sentimo-nos
entusiasmados e envolvidos por esse
encargo que se nos confia»"*, A
vocacao crista, assumida
pessoalmente, amplia os horizontes
pessoais, porque uma vocacao para a
santidade é inseparavel de uma
verdadeira preocupacdo pelos outros
e pela sociedade. O panorama muda
quando se olha do alto de um monte:
«Com a nossa vocacgao, é como se te
tivessem subido do fundo de um vale
ao cume de uma montanha [...]. Nao
fiques no fundo do vale, nessa tarefa
concreta em que te ocupas. Sobe as
montanhas altas pelos lados, para
adquirires visdo de conjunto»"?,

A vocacdo traduz-se num sentido
vocacional da existéncia. Tudo o que
se faz entra no &mbito da chamada
de Deus e adquire vibracgdo de
eternidade. A grande vocacdo para a



santidade alarga o horizonte de cada
dia. Na nossa época, na sociedade de
consumo que encontramos em
muitos ambientes, a busca do prazer
imediato empequenece o horizonte e,
portanto, a esperanca: muitas
pessoas vivem num estado de des-
esperancga. Pelo contrario, a
esperanca de santidade, atualizada
pela consciéncia de uma chamada
pessoal, engrandece o homem e a
mulher.

Poderiamos dizer que cada pessoa
tem uma vocacgao unica, que so
conhecera plenamente no fim da sua
vida. Esta vocacgao constroi-se no
tempo, como obra de Deus e resposta
livre do homem™®.

A vocacao para o Opus Dei é unica:
é a mesma para todos os membros

«0Os que se incorporam a Prelatura
pessoal do Opus Dei sdo fiéis leigos —
homens e mulheres, solteiros,
casados ou viuvos — que tém todos,



com diversas modalidades, a mesma
vocacgdo: a vocacgao batismal, com a
chamada de Deus para vivé-la como
membros do Opus Dei»"”",

A vocagdo para o Opus Dei é unica:
cada um a vive de acordo com as suas
circunstancias pessoais. O importante
é responder que sim a Deus, com um
santo abandono nas suas maos, como
Jesus nos ensinou com a sua vida,
por exemplo na sua oragdo do
Getsémani (cf. Mt 26, 39), e ao
convidar-nos a rezar assim: «fiat
voluntas tua sicut in caelo et in terra,
seja feita a vossa vontade, assim na
terra como no céu» (Mt 6, 10).

Cumprir a vontade de Deus faz
experimentar mais vivamente o que
dizia Sto. Agostinho: «Senhor,
fizestes-nos para Vos; e inquieto esta
0 NOSsSo coracdo, enquanto nao
repouse em vos, Senhor»"®, uma
oracao retomada pela Liturgia das
horas: «Fecistis nos ad te; et



inquiétum est cor nostrum donec
requiéscat in te»"?,

Pertencem ao Opus Dei pessoas
muito variadas: homens e mulheres,
sacerdotes e leigos, solteiros, casados
e viuvos, saos e doentes, de
profissoes e situagdes sociais muito
diversas. Todos recebem o mesmo
alimento espiritual, e crescem na
vida cristda com os meios de todos os
cristaos, a Palavra de Deus, a oragao
que responde a essa Palavra, e 0s
sacramentos: especialmente a
Eucaristia, que é muito mais que um
meio, é o0 apice da vida crista, e a
confissdo sacramental. Todos
recebem o mesmo alimento
espiritual, adaptado a cada um. A
mesma vocacao adapta-se a todos o0s
temperamentos, aos diversos modos
de ser e de estar no mundo.

«No Opus Dei ndo ha mais do que
uma doutrina para todos: uma unica
panela. Cada um, segundo a sua



necessidade, tira da panela comum o
que precisa, mas a substancia, o
alimento, é sempre o mesmo»"“”. Esse
alimento é o ensinamento da Igreja e
0 espirito do Opus Dei. Ha fiéis
numerarios, agregados e
supranumerarios. Ndo ha diferentes
classes ou categorias de fiéis, mas
diferentes circunstancias nas quais
todos encarnam o mesmo espirito.
«0 fim do Opus Dei, como
consequéncia da missao que deve
realizar, ndo € algo limitado nem
circunscrito dentro da Igreja, mas
sim universal. Nao se dirige a um
setor social, mas as multiddes
humanas, sem limite de sexo, raca,
idade, oficio, posicao social, ou
estado civil; sem distingao de
ideologias nem de partidos politicos.
Trata-se de contribuir para reavivar
em todos esses homens e mulheres a
graca batismal e a da Confirmacao,
pondo-a em relacdo com o trabalho
profissional e com as outras
realidades humanas. Dito de outro



modo: o fim da sua peculiar tarefa
apostolica é conseguir — até onde for
possivel — que estas realidades ‘civis’
da vida aparecam, na consciéncia de
cada cristdo e no seu trabalho
quotidiano, como o ‘lugar’ da
‘obediéncia a fé’ ou, 0 que é a mesma
coisa, como o lugar onde devemos
responder a chamada de Deus para a
santidade»®",

Os Estatutos da Prelatura do Opus
Dei referem-se a diversas
modalidades de pertenca a Prelatura:
«De acordo com a disponibilidade
habitual de cada um para ocupar-se
de tarefas de formacao, assim como
de determinadas iniciativas
apostolicas do Opus Dei, os fiéis da
Prelatura, homens ou mulheres,
chamam-se numerarios, agregados
ou supranumerarios, sem formarem,
contudo, classes diversas. Esta
disponibilidade depende das
variadas circunstancias permanentes



de cada um, pessoais, familiares,

profissionais ou outras analogas»**.

Comenta Mons. Fernando Ocariz:
«Chamam-se numerarios (ou
numerarias) aqueles fiéis que, em
celibato apostdlico, tém uma maxima
disponibilidade pessoal para os
trabalhos apostolicos peculiares da
Prelatura; podem residir na sede dos
Centros da Prelatura, para se
ocuparem desses trabalhos
apostolicos e da formacdo dos outros
membros do Opus Dei»™.

«Chamam-se agregados (ou
agregadas) os fiéis que, em celibato
apostolico, devem atender
necessidades, concretas e
permanentes, de caracter pessoal,
familiar ou profissional, que os
levam, ordinariamente, a viver com
a propria familia e determinam a sua
dedicacdo as tarefas apostolicas ou
de formacao no Opus Dei»™.



«Chamam-se supranumerarios (ou
supranumerarias) os fiéis da
Prelatura — casados ou solteiros, mas
em qualquer dos casos sem
compromisso de celibato — que, com
a mesma vocacdo divina que os
outros, participam plenamente no
apostolado do Opus Dei, com a
disponibilidade, pelo que se refere as
atividades apostdlicas, que é
compativel com o cumprimento das
suas obrigacoes familiares,
profissionais e sociais»™.

S. Josemaria dizia aos
supranumerarios: «Aqueles de vos
que foram chamados ao Opus Dei
como supranumerarios tém uma
vocacdo idéntica a minha. No Opus
Dei ndo ha sendo uma vocacao, que
ndo nos faz mudar de estado»™®.

Ndao ha, portanto, entre
supranumerarios (supranumerarias),
agregados (agregadas) e numerarios
(numerarias) graus de vinculagdo ao



Opus Dei ou de maior ou menor
compromisso cristdo. Com efeito é
muito importante deixar bem claro
que esta diversidade de
disponibilidades para tarefas
concretas pressupde uma peculiar
identidade de vocacao em todos 0s
fiéis do Opus Dei, «porque — qualquer
que seja o estado civil da pessoa — é
plena a sua dedicacgdo ao trabalho e
ao cumprimento fiel dos seus
proprios deveres de estado, de
acordo com o espirito do Opus
Dei»™”. «O primeiro dos niimeros
que os Estatutos dedicam a falar dos
fiéis da Prelatura recalca repetidas
vezes e com forca esta realidade:
todos os que se incorporam na
Prelatura fazem-no “movidos pela
mesma vocagdo divina”®¥, de
maneira que - insiste — ‘todos se
propdem o mesmo fim apostdlico,
vivem um unico espirito e idéntica
praxe ascética»*.



Comenta Mons. Ocariz: «Estamos
diante duma questdo capital, que foi
reiterada inumeraveis vezes pelo
Fundador, que exclui qualquer
terminologia (por exemplo, as
expressoes ‘classes de membros’ ou
‘categorias de membros’), que
pudesse evocar, ainda que fosse de
longe, a ideia de uma rutura na
unidade de vocacdo. E precisamente
em e através da propria situagao no
mundo que todos e cada um dos
membros do Opus Dei realizam a
missao cristd de difundir o
chamamento universal a santidade e
de ajudar os outros a segui-lo na vida
concreta. Uma mesma
espiritualidade, uma idéntica missao,
um mesmo carater definitivo e
omnicompreensivo da existéncia
pessoal configuram uma plena
identidade de vocacdo peculiar em
todas as dimensdes, desde a plena
chamada a santidade e ao apostolado
até a realizacdo dessa chamada no
contexto da secularidade»™”.



A unidade de vocagao nao
uniformiza todas e todos num
mesmo molde. Cada um tem o seu
itinerario, dentro do amplo caminho
do Opus Dei. Deus chama, e o
importante sera o que Ele acabara:
para que o que comecou de Deus
termine gracas a Ele: «a Te semper
incipiat et per te coepta finiatur»"".
«Dentro desta grande estrada, larga,
que é o espirito do Opus Dei, cada um
tem o seu proprio caminho pessoal,
que deve percorrer facilitando
generosamente a acao do Espirito
Santo na sua alma. Ninguém pode
pretender que os outros sigam 0s
seus proprios passos: cada um anda a
seu modo. O importante € ter o
coracdo em Deus, totalmente e sem
condicdes, ndo sair da estrada e por
empenho em ir para a frente»"”,

Sacerdotes

A substancia do Opus Dei é a
substancia da Igreja. O Opus Dei é



uma prelatura pessoal: fiéis que
pertencem a diversas dioceses
regidos e atendidos pastoralmente
por um Prelado com a ajuda de um
presbitério. Ndo é apenas o facto de
que haja sacerdotes e leigos no Opus
Dei. Na realidade, o sacerdécio
comum e o sacerddcio ministerial
encontram-se na Prelatura formando
um organismo de fiéis que exercem o
seu sacerdocio comum sustentado
pelo sacerddcio ministerial.

O sacerddcio ministerial dos clérigos
e 0 sacerddcio comum dos leigos
unem-se intimamente, exigem-se
reciprocamente e complementam-se
para conseguir, em unidade de
vocacdo e de regime, o fim que a
Prelatura se propde™’. Tem uma
estrutura eclesial que é a de “ordo-
plebs”: Ordem ministerial-povo, quer
dizer: Prelado-presbitério-povo.

O presbitério ndo é um grupo de
sacerdotes associados para uma



tarefa. Os sacerdotes estao
incardinados ao servico da Prelatura,
como colaboradores do Prelado, tal
como o ensina a eclesiologia do
Concilio Vaticano II®*.

Os sacerdotes incardinados na
Prelatura (numerarios; agregados,
também chamados coadjutores)
procedem dos fiéis leigos da mesma,
e ndo formam uma classe de
membros distinta™'. Para fazer a
Igreja fazendo o Opus Dei, sdo
precisos sacerdotes e leigos™®.

A Sociedade Sacerdotal da Santa Cruz
€ uma associacgao de clérigos
intrinsecamente unida a Prelatura do
Opus Dei®”. Tem por finalidade
fomentar a santidade dos sacerdotes
seculares no exercicio do seu
ministério a servigo da Igreja,
segundo o espirito e a praxis ascética
do Opus Dei. E formada pelos
sacerdotes incardinados na Prelatura
e por outros presbiteros



incardinados nas suas respetivas
Igrejas particulares. Em 2017,
contava com uns quatro mil socios. O
seu presidente é o Prelado do Opus
Dei.

Os clérigos das dioceses que se
adscrevem a Sociedade Sacerdotal da
Santa Cruz continuam incardinados
na sua propria Igreja particular: so
dependem do seu bispo — nihil sine
Episcopo, nada sem o Bispo,
expressdo de Sto. Inacio de
Antioquia, que S. Josemaria
recordava com frequéncia — e ndo
estdo de forma alguma sob a
jurisdicdo do Prelado do Opus Dei.
Ao responder a sua vocacdo para o
Opus Dei, o sacerdote ratifica a
chamada batismal a santidade, no
seu caso através do exercicio do
sacerddcio ministerial. A ajuda
espiritual que a Sociedade Sacerdotal
da Santa Cruz proporciona dirige-se
a melhorar a vida interior dos sdcios,
estimular a sua fidelidade no



desempenho dos seus deveres
sacerdotais e a fomentar a uniao de
cada um com o seu proprio bispo e a
fraternidade com os demais
presbiteros. Os meios de formagéo
que o0s socios recebem sdo analogos
aos que se oferecem aos fiéis leigos
da Prelatura, tendo em conta as
dimensdes especificas da formacao
sacerdotal® e complementam, sem
se sobrepor, as disposic¢des sobre a
formacdo permanente que o bispo
der para o presbitério da sua diocese.
Assim, os socios podem receber
direcdo espiritual pessoal, aulas
doutrinais ou ascéticas, retiros, etc.,
organizados de modo que ndo
interfiram com o seu ministério.

O Opus Dei sdo as pessoas

Do mesmo modo que cada cristdo
deve ser Igreja e fazer a Igreja, o
Opus Dei encontra-se onde estiver
um fiel da Obra. Cada um atualiza
dia apods dia a chamada para viver o



Evangelho, transmitindo a sua volta
a alegria da vida crista nas
circunstancias comuns em que esta.

A Obra somos todos e é de todos: cada
um é responsavel por levd-la avante.
A responsabilidade por fazer crescer
0 Opus Dei incumbe a todos os seus
fiéis, primeiro com o esforco por
cumprir bem as suas obrigacoes de
cristdos. «A vocacao divina confere-
nos uma missao, convida-nos a
participar na tarefa unica da Igreja,
para sermos assim testemunhas de
Cristo perante 0s nossos iguais, 0s
homens, e levarmos todas as coisas
para Deus. A vocacdo acende uma
luz que nos faz reconhecer o sentido
da nossa existéncia. £ convencermo-
nos, sob o resplendor da fé, do
porqué da nossa realidade terrena. A
nossa vida — a presente, a passada e a
que ha de vir — ganha um novo
relevo, uma profundidade de que
antes ndo suspeitavamos. Todos os
sucessos e acontecimentos passam a



ocupar o seu verdadeiro lugar:
entendemos para onde o Senhor nos
quer conduzir, e sentimo-nos
entusiasmados e envolvidos por esse
encargo que se nos confia»™,

A vocacdo da uma grande seguranca,
a de estar nas maos de Deus. Da
alegria saber o que Deus espera de
nos, e poder realizar isso. As coisas
nunca saem exatamente como se
desejava, mas «quando te
abandonares de verdade no Senhor,
aprenderas a contentar-se com o que
vier e a ndo perder a serenidade se
as tarefas — apensar de teres posto
todo o teu empenho e utilizado os
meios oportunos — ndo correm a teu
gosto... Porque terdo “corrido” como
convém a Deus que corram»™".

Com a luz do dia 2 de outubro de
1928, S. Josemaria fala dos 30 anos
«de vida oculta» de Jesus como de
um «resplendor que ilumina os
nossos dias»: o carpinteiro, filho de



Maria, «era Deus; e estava realizando
a redencdo do género humano; e
estava a atrair a Si todas as coisas (Jo
12, 32)»"**', Essa forca de Cristo é a
que continua a atrair no mundo
inteiro tantas pessoas para o Opus
Dei: muitas, as que Deus quer, uma a
uma. Vocagdo e missdo estdo unidas.
Quando Jesus Cristo comeca a sua
vida publica e entra na sinagoga de
Nazaré, manifesta essa unidade de
vocacgdo e missdo ao ler uma
passagem do livro de Isaias que
aplica a Si mesmo: «O Espirito do
Senhor esta sobre Mim, porque me
ungiu [vocacgdo]; e me enviou
[missdo] para anunciar a boa nova
aos pobres» (Lc 4, 18). «Quando se
saboreia o amor de Deus, sente-se o
peso das almas. Nao se pode
dissociar a vida interior do
apostolado, como nao é possivel
separar em Cristo o seu ser de Deus-
Homem da sua funcdo de
Redentor»™?. Pelo contrario, o
apostolado, a nossa relacdo de



caridade com os demais, forja-nos. O
Papa Francisco insistiu na identidade
do cristdo como discipulo-
missiondario: «Em virtude do Batismo
recebido, cada membro do povo de
Deus tornou-se discipulo missionario
(cf. Mt 28, 19)»™,

Nao se brilha com luz prépria, mas
com a da unica fonte que ¢ a gloria
de Deus, o Seu amor cheio de
misericordia. «<Ndo podemos deixar
de falar das coisas que vimos e
ouvimos» (At 4, 20). Como? «Meus
filhos, estai certos de que somos
omnipotentes se temos a caridade de
Deus. Quereriamos inflamar a todos
no amor divino, coloca-los no
coracdo de Jesus Cristo, tendo nds
carinho e compreensdo com todas as
almas. E preciso rezar, meus filhos! E
preciso ama-los! Ninguém deve
aproximar-se do Opus Dei e ir
embora de maos vazias. Que sintam
o atrativo de serem estimados,
compreendidos, de que se busca o



melhor para eles»*. E prosseguia S.
Josemaria: «Mas ndo podeis ficar por
ai. Nao podeis ficar satisfeitos,
quando ja levastes alguns parentes
ou amigos a um retiro espiritual, ou
quando os pusestes em contacto com
algum sacerdote da Obra. Nao acaba
al o vosso trabalho apostolico.
Porque é preciso também que vos
apercebais de que fazeis um
apostolado fecundissimo, ao
esforcar-vos por orientar com
sentido cristao as profissoes, as
instituicdes e estruturas humanas,
em que trabalhais e estais»™®.

Numa das suas primeiras cartas
pastorais, Mons. Fernando Ocariz,
Prelado do Opus Dei, escreveu:
«Liberdade e vocacao: eis duas
dimensdes essenciais da vida
humana, que se reclamam uma a
outra. Somos livres para amar a um
Deus que chama, a um Deus que é
amor e que pde em nos 0 amor para
ama-1'0 e amar aos demais»™”".



Liberdade para fazer ver a chamada
de Deus, liberdade para responder,
pois, como ensina o Papa Francisco,
«ndo podemos correr o risco de nos
opormos a plena liberdade do amor
com o qual Deus entra na vida de
cada pessoa»™*,

S. Josemaria via a vocacao para o
Opus Dei como um beijo na testa. Por
isso, dizia, «para mim, a vossa cabeca
reluz como um luzeiro»™. E
acrescentava: «Sdo essas grandes
estrelas que cintilam de noite, 1 em
cima, nas alturas, no céu azulado e
escuro, como grandes diamantes de
uma claridade fabulosa. E assim
clara a vossa vocacao: a de cada um e
a minha. Eu, que sou muito
miseravel e ofendi muito a Nosso
Senhor, que ndo soube corresponder
e fui um covarde, tenho que
agradecer a Deus nunca ter duvidado
da minha vocacdo, nem da divindade
da minha vocag¢do. Também nao



deveis duvidar. Se ndo, ndo estarieis
aqui. Agradecei-o ao Senhor»"”,

O Magnificat da Virgem Maria
manifesta essa fé e essa dilatacdo do
coracao que procura a vocacao
vivida em profundidade. Um amor,
que é obra do Amor divino, enche a
alma de assombro, juventude
esperancosa e agradecimento.

Bibliografia complementar

* Diccionario de San Josemaria,
Monte Carmelo, Burgos 2013,
“Vocacion” (Cormac Burke),
1287-1294.

* Ernst Burkhart — Javier Lopez
Diaz, Vida cotidiana y santidad
en la ensefianza de san
Josemaria. Estudio de teologia
espiritual, Vol. I, Rialp, Madrid
2010, Parte preliminar, “Marco
histérico y teoldgico de la



ensefianza de san Josemaria”,
33-239.

* José Luis Illanes, Tratado de
teologia espiritual, EUNSA,
Pamplona 2007, Parte II, VII. La
vocacion, elemento configurador
de la existencia cristiana,
155-187.

[1] cf. Francisco, Mensagem de
preparacgdo para a JM] de Cracovia,
15/08/2015.

[2] S. Josemaria, El talento de hablar
(abril de 1972), em En dialogo con el
Serior.

[3] Fernando Ocariz, Sobre Dios, la
Iglesia y el mundo, Rafael Serrano
entrevista al Vicario general del Opus
Dei, Rialp, Madrid 2013, Cap. IX
“Llamadas”, n. 123.



[4] S. Josemaria, Entrevistas a S.
Josemaria, n. 53.

[5] cf. Concilio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 56. Citado no Catecismo
da Igreja Catolica, n. 490.

[6] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
490.

[7] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
54.

[8] cf. Concilio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 11, Par. 3.

[9] cf. Catecismo da Igreja Catdlica, n.
1252. Codigo de Direito Canonico,
Can. 867 - Par. 1.

[10] Francisco, Evangelii gaudium, n.
47.

[11] cf. Catecismo da Igreja Catolica,
n. 1285.

[12] S. Josemaria, Carta de
09/01/1959, n. 12.



[13] Fernando Ocariz, Sobre Dios, la
Iglesia y el mundo, cit., 128; cf. S. Jodo
Paulo II, Const. Ap. Ut sit, 28/11/1982.

[14] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
45.

[15]S. Josemaria, Meditacdo de
02/12/1951, cit. en Es Cristo que pasa,
en Obras completas I/4, Ed. Critico-
histdrica (preparada por Antonio
Aranda), Rialp, Madrid 2013, com. do
Par. 10e, 191.

[16] Para aprofundar, veja-se
Fernando Ocariz, Sobre Dios, la
Iglesia y el mundo, cit., Cap. IX
“Llamadas”, 121-142.

[17] Pedro Rodriguez, Opus Dei:
estructura y mision. Su realidad
eclesiologica, Ediciones Cristiandad,
Madrid 2011, 99.

[18] Sto. Agostinho, Confissdes, I, 1.



[19] Liturgia horarum, Ant. Ad
Benedictus, 28 Augusti, San Augustini
Episcopi et Ecclesiae Doctortis.

[20] S. Josemaria, Textos para la
meditacion, (AGP, biblioteca, P10,
1996, p. 633).

[21] Pedro Rodriguez, Opus Dei:
estructuray mision. Su realidad
eclesiologica, Ediciones Cristiandad,
Madrid 2011, 75.

[22] Trad. de Statuta ou Codex iuris
particulares Operis Dei (trata-se dos
estatutos que a Santa Sé deu ao Opus
Dei), 7 Par.1, cit. en Fernando Ocariz,
La vocacion al Opus Dei como
vocacion en la Iglesia, en Pedro
Rodriguez — Fernando Ocdriz — Joseé
Luis Illanes, El Opus Dei en la Iglesia.
Una introduccion eclesiologica a la
vida y el apostolado del Opus Dei,
Rialp, Madrid 1993, 185.

[23] Fernando Ocariz, "A vocagdo ao
Opus Dei como vocagdo na Igreja", do



livro O Opus Dei na Igreja, editado
pela editora Rei dos Livros (Lisboa),
p- 179-185; cf. Statuta, n. 8-10.

[24] Ibid.; cf. Statuta, n. 10.
[25] Ibid., n. 186; cf. Statuta, n. 11.

[26] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 25/05/1947 (AGP,
biblioteca, PO4, 1974, vol. [, p. 81.

[27] S. Josemaria, Carta de
25/01/1961, n. 11.

[28] Statuta, 6.

[29] Fernando Ocariz, "A vocagdo ao
Opus Dei como vocagdo na Igreja”, do
livro O Opus Dei na Igreja, editado
por Rei dos Livros (Lisboa), p.
179-185. «Pode assinalar-se, além
disso, e o facto continua a estar
relacionado com a unidade de
vocacao, que o carisma do celibato
constitui, nos numerarios e
agregados do Opus Dei, — como em



todo o homem ou mulher que recebe
esse carisma —, uma dimensao
integrante da vocacdo pessoal, sem
ser uma dimensdao peculiar, da
vocacgao ao Opus Dei. Ndo se trata,
obviamente, de que Deus “primeiro”
chame ao celibato e “depois” ao Opus
Dei (a vocagdo pessoal é unica), mas
de que Deus chama ao Opus Dei
tanto pessoas em celibato como em
matrimonio; e tanto num caso como
no outro trata-se de dimensoes
vocacionais, como para os demais
cristaos».

[30] Fernando Ocariz, "A vocag¢do ao
Opus Dei como vocagdo na Igreja”, do
livro O Opus Dei na Igreja", editado
pela editora Rei dos Livros (Lisboa),
pg. 179-185.

[31] Preces Operis Dei; cf. antiga
oracdo do Missal romano, por
exemplo em Jacques-Paul Migne,
Encyclopédie theologique:
Dictionnaire alfabético-méthodique



des cérémonies, Tome 15, Paris 1846,
1043.

[32] S. Josemaria, Textos para la
meditacion, (AGP, biblioteca, P10,
1996, p. 70).

[33] cf. Statuta, 1, Par. 1.

[34] cf. Concilio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 28 e Presbyterorum
ordinis, n. 2.

[35] cf. S. Josemaria, Carta de
28/03/1955, n. 42; Trad. «Pelas
caracteristicas proprias da nossa
Obra, a maior parte de vos nunca
serd chamado ao sacerddcio. E os
que o forem, ordenam-se com plena
liberdade, porque querem, como
ficou evidente no que escrevi antes:
este é o espirito da Obra, o que
sempre vivemos: porque onde esta o
Espirito do Senhor, ai ha liberdade:
ubi autem Spiritus Domini, ibi libertas
(2Co 3, 17)».



[36] cf. S. Josemaria, Carta de
02/02/1945, n. 22; Trad.: «Que 0s
sacerdotes da Obra vao as Ordens
Sagradas com uma liberdade
completa, embora a vocacdo seja
passiva; que saibam que sédo
totalmente livres, que podem voltar
atras até um momento antes de
receber o subdiaconado. Se entao
algum vé que lhe faltam as forcas e
da um passo atras, faz muito bem.
Néao desagrada a Deus Nosso Senhor
que ndo sejais sacerdotes e, por outro
lado, fazem falta muitos leigos,
santos e doutos; e todos os
numerarios, leigos e sacerdotes,
recebem a mesma formacao
espiritual e teologica. No entanto,
precisa-se de um minimo de
sacerdotes no Opus Dei. Por isso,
todos temos que amar muito o
sacerdocio, e os meus filhos que vao
ser sacerdotes, devem fomentar na
sua alma um grande desejo de sé-lo».
Quando S. Josemaria escreveu essas
linhas, no rito catolico latino existia o



subdiaconado que se recebia antes
do diaconado.

[37] O Concilio Vaticano II exortou a
promocao de associacdes que
pudessem prestar uma adequada
ajuda fraterna aos sacerdotes (cf.
Presbyterorum Ordinis, n. 9); como
regista o Coadigo de Direito Canonico
(c. 278, Par.2), tem-se «em grande
apreco sobretudo aquelas
associacgoes que (...) fomentam a
busca da santidade no exercicio do
ministério e contribuem para a uniao
dos clérigos entre si e com 0 seu
proprio bispo».

[38] cf. S. Josemaria, Entrevistas a S.
Josemaria.

[39] cf. Concilio Vaticano II,
Presbyterorum Ordinis, n. 9; Jodo
Paulo II, Pastores dabo vobis, n.
70-81; Congregacdo para o Clero,
Diretorio para o ministério e vida dos
presbiteros, 11/02/2013.



[40] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
45.

[41] S. Josemaria, Sulco, n. 860.

[42] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
14.

[43] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
122; cf. n. 106.

[44] Francisco, Evangelii gaudium, n.
120; ver também n. 19, 51, 92.

[45] S. Josemaria, Notas de uma
reunido familiar, 18/10/1960 (AGP,
biblioteca, PO7, 1982, vol. V, p. 131).

[46] S. Josemaria, Carta de
09/01/1959, n. 17.

[47] Fernando Ocariz, Carta pastoral
de 14/02/2017, n. 9.

[48] Francisco, Misericordia et
misera, n. 2.



[49] S. Josemaria, Los caminos de
Dios, em En didlogo con el Sefior.

[50] Ibid.

Guillaume Derville

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-vocacao/
(11/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/a-vocacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-vocacao/

	A vocação

