
opusdei.org

A vocação

Do mesmo modo que cada
cristão deve ser Igreja e fazer a
Igreja, o Opus Dei encontra-se
onde estiver um fiel da Obra.
Cada um atualiza dia após dia a
chamada para viver o
Evangelho, transmitindo à sua
volta a alegria da vida cristã
nas circunstâncias comuns em
que está.

14/10/2023

O seguinte artigo, publicado no site
collationes.org, explica a vocação ao
Opus Dei.

https://www.collationes.org/recurso/9/20/7-vocacion


O conceito de vocação é de uma
riqueza extraordinária. Basta
mencionar aqui um dos relatos mais
antigos de uma vocação, a de Gedeão
(cf. Jz 6, 11-24). Deus escolhe uma
pessoa que nunca tinha pensado
nessa possibilidade. Gedeão estava a
trabalhar normalmente num lagar,
limpando o trigo. E ali Deus chama-o:
a iniciativa é divina. É sublinhada a
presença de Deus: «O Senhor está
contigo» (Jz 6, 12). A presença de
Deus é acompanhada pela Sua
palavra, que faz com que se perceba
a sua proximidade e convida a uma
missão, a de servir o povo. Uma certa
resistência (Porquê? Como? – cf. Jz 6,
13-15) manifesta a consciência de
não estar à altura, de carecer das
qualidades necessárias. Gedeão
pedirá mesmo um sinal, até tomar a
sua decisão e encontrará a paz, pelo
que depois erigiu um altar e chamou-
lhe: «O Senhor é Paz» (Jz 6, 24).



O Antigo Testamento narra muitas
correspondências à chamada do
Senhor: Abraão (cf. Ne 9, 7), Samuel
(cf. 1Sm 3, 1-10), David (cf. 1Sm 16,
1-13), Eliseu (cf. 1Rs 19, 19-21), e até
um “pagão”, o rei Ciro (cf. 2Cr 36,
22-23). No Novo Testamento, a
Virgem Maria (cf. Lc 1, 26-38), os
Apóstolos (cf. Mt 4, 18-22; 9, 9; Jo 1,
35-51), S. Paulo (cf. At 9, 19). A ideia
de vocação está unida à da aliança de
Deus com os homens.

No caso de Gedeão, Deus envia-lhe
um anjo, como ocorrerá também
com a Virgem Maria. No entanto, não
é o habitual. Normalmente, são as
mediações humanas que permitem
ouvir a chamada divina, que
responde a algo que está
profundamente enraizado no
coração do homem pois, como dizia o
Papa Francisco, a pergunta “quem
quero ser?” significa também para
um cristão: “quem estou chamado a
ser?”[1].



De algum modo, a revelação da
vocação é uma revelação sobre o
próprio ser: mostra-nos o que somos
e para onde vamos.

Em qualquer caso, a vocação nasce
sempre do amor gratuito de Deus,
como sucedeu com o povo eleito (cf.
Dt 4, 37). A escolha de Deus é
acompanhada pela sua chamada a
não ter medo, pois Deus protege o
seu eleito (cf. Is 41, 8-20; Lc 1, 30).
Jesus Cristo diz aos seus discípulos:
«Não fostes vós que me escolhestes,
mas fui Eu que vos escolhi e vos
designei para irdes e para que
produzais fruto e o vosso fruto
permaneça. O que, então, pedirdes
ao Pai em meu nome, Ele vo-lo
concederá» (Jo 15, 16): vocação e
missão são inseparáveis, sempre no
âmbito de uma grande confiança no
nosso Pai Deus.

S. Josemaria insistia na primazia da
escolha divina. «'Elegit nos in ipso



ante mundo constitutionem, ut
essemus sancti et immaculati in
conspectu eius' (Ef 1, 4). Escolheu-nos
o Senhor a cada um de nós para
sermos santos na sua presença. E
isso, antes da criação do mundo,
desde toda a eternidade: esta é a
providência maravilhosa do nosso
Pai Deus»[2]. A chamada ao Opus Dei
é uma chamada dentro da vocação
batismal à santidade e ao apostolado.
É uma autêntica vocação, que
engloba uma forte atração pessoal
subjetiva pela Obra, a perceção de
que Deus chama – a luz – e, ao
mesmo tempo, certas qualidades
objetivas de idoneidade, com o
parecer da autoridade da Prelatura
sobre esse conjunto, parecer esse
iluminado pela graça de Deus e pela
prudência necessária.

Em qualquer caso, Deus conta
sempre com a liberdade para
responder à sua chamada. A resposta
que espera é uma resposta de amor,



e não há amor sem liberdade. O atual
Prelado do Opus Dei comentava
numa entrevista, uns anos antes da
sua nomeação pelo Papa Francisco
como sucessor de D. Javier
Echevarría, sendo então Vigário
Geral da Prelatura: «É lógico pensar
que Deus não se manifesta com total
evidência por amor à nossa
liberdade. A resposta humana à
vocação não se reduz à mera
aceitação de um desígnio divino, que
se apresenta de modo sempre
inequívoco e evidente; penso que a
livre resposta à vocação é de certo
modo constitutiva da própria
vocação. Entra aqui o mistério da
relação entre a nossa temporalidade
e a eternidade de Deus»[3].

Quando Deus dá a sua graça, não
anula a liberdade, mas eleva-a. A
nossa liberdade de espírito, a nossa
liberdade interior cresce com a fé. E
precisamente, o Opus Dei «não só
respeita a liberdade» dos seus



membros, «mas faz com que tomem
clara consciência dela. Para
conseguirem a perfeição cristã na
respetiva profissão ou ofício (...)
necessitam adquirir uma formação
que lhes permita administrar a sua
liberdade»[4].

Também Santa Maria, a cheia de
graça, depois de ouvir o “não temas”
do arcanjo, foi mais livre para
cumprir a vontade de Deus: «Para ser
a Mãe do Salvador, Maria foi
enriquecida por Deus com dons
dignos para tamanha função»[5]. O
anjo Gabriel, no momento da
anunciação saúda-a como «cheia de
graça» (Lc 1, 28). «Efetivamente, para
poder dar o assentimento livre da
sua fé ao anúncio da sua vocação era
preciso que Ela estivesse totalmente
sob a moção da graça de Deus»[6]. A
liberdade da Virgem Maria está
iluminada pela verdade e leva-a ao
pleno cumprimento da sua vocação,
isto é, ao seu verdadeiro bem.



Quanto mais progride no seu
caminho, quanto mais se
compromete, mais livre é. De certo
modo, a vocação é uma aventura:
vamos aonde o Senhor nos conduz,
com plena liberdade e espírito de
serviço: primeiro a aventura de
assumir o próprio eu. E descobrimos
horizontes insuspeitados. Foi assim
para S. José, de quem a Igreja celebra
a obediência cheia de fé e rápida.
«Para S. José, a vida de Jesus foi uma
contínua descoberta da sua própria
vocação»[7].

A vocação cristã, e dentro dela,
para o Opus Dei, abarca toda a
vida e dá-lhe o seu sentido

A vocação é uma chamada de Deus
que abarca toda a vida, implica a
consciência de um compromisso e
dá-lhe o seu sentido de missão. A
vocação para o Opus Dei é uma
concretização da chamada batismal à
santidade e ao apostolado, chamada



evangélica proclamada de novo com
particular força pelo Concílio
Vaticano II[8]. Muitas pessoas foram
batizadas ainda muito pequenas,
como a Igreja recomenda seguindo
uma tradição imemorial[9]. Este
sacramento é «a porta» da Igreja, diz
o Papa Francisco[10]. Ao mesmo
tempo, há um momento na vida em
que uma pessoa já pode agir
livremente e, por assim dizer,
assumir esse dom de Deus que é a fé.
Um momento importante costuma
ser o da Confirmação, no qual recebe
o Espírito Santo de um modo novo[11].

Ao responder à sua vocação para o
Opus Dei, o fiel cristão ratifica a
chamada batismal à santidade: leva a
sério essa chamada para procurar
vivê-la de acordo com o espírito do
Opus Dei, amando Deus e os outros,
como filho de Deus em Cristo, com
esse amor com que o Espírito Santo
enche a alma, e isso na vida habitual,
no trabalho profissional, em



qualquer momento do dia a dia.
Como dizia S. Josemaria, «não
tiramos ninguém do seu lugar: aí,
nessas circunstâncias em que o
Senhor o chamou, é onde cada um
deverá santificar-se e santificar o seu
ambiente, a parcela humana à qual
está vinculado, pela qual se justifica
a sua existência no mundo. Também
nisto temos os mesmos sentimentos
dos primeiros cristãos»[12].

«A incorporação ao Opus Dei é fruto
de uma resposta livre a uma
chamada de Deus; não de uma mera
decisão pessoal que, ao advertir algo
bom, tende a torná-lo próprio, a 
inscrever-se, mas de uma decisão
madura, pensada, que surge de se
saber chamado por Deus. Embora
sendo peculiar, essa vocação não
transforma a pessoa que a recebe em
alguém diferente de um comum fiel
cristão ou, se for o caso, de um
sacerdote secular. S. Josemaria
afirmou a existência de uma vocação



peculiar para o Opus Dei, com
expressões diretas e claras. Não se
referia simplesmente ao caráter
vocacional de uma dedicação
concreta a uma obra boa, no sentido
de que toda a vida divina é vocação,
mas a uma chamada que é ao mesmo
tempo peculiar, resultante de uma
radical iniciativa divina anterior à
própria liberdade. S. Josemaria viu,
com luz fundacional, no caso do
Opus Dei, esta primeira característica
da determinação de empreender este
caminho, por vontade de Deus e
resposta livre da pessoa interessada;
e assim foi confirmado pelo parecer
da Igreja»[13].

A radicalidade da vida cristã pode
ser vivida de diversos modos. O
caminho que o Opus Dei propõe pede
uma decisão firme de seguir Nosso
Senhor, dando a Deus a primazia em
tudo. É exigente e, ao mesmo tempo,
dá a segurança de saber para onde se
vai: «Todos os sucessos e



acontecimentos passam a ocupar o
seu verdadeiro lugar: entendemos
para onde o Senhor nos quer
conduzir, e sentimo-nos
entusiasmados e envolvidos por esse
encargo que se nos confia»[14]. A
vocação cristã, assumida
pessoalmente, amplia os horizontes
pessoais, porque uma vocação para a
santidade é inseparável de uma
verdadeira preocupação pelos outros
e pela sociedade. O panorama muda
quando se olha do alto de um monte:
«Com a nossa vocação, é como se te
tivessem subido do fundo de um vale
ao cume de uma montanha [...]. Não
fiques no fundo do vale, nessa tarefa
concreta em que te ocupas. Sobe às
montanhas altas pelos lados, para
adquirires visão de conjunto»[15].

A vocação traduz-se num sentido
vocacional da existência. Tudo o que
se faz entra no âmbito da chamada
de Deus e adquire vibração de
eternidade. A grande vocação para a



santidade alarga o horizonte de cada
dia. Na nossa época, na sociedade de
consumo que encontramos em
muitos ambientes, a busca do prazer
imediato empequenece o horizonte e,
portanto, a esperança: muitas
pessoas vivem num estado de des-
esperança. Pelo contrário, a
esperança de santidade, atualizada
pela consciência de uma chamada
pessoal, engrandece o homem e a
mulher.

Poderíamos dizer que cada pessoa
tem uma vocação única, que só
conhecerá plenamente no fim da sua
vida. Esta vocação constrói-se no
tempo, como obra de Deus e resposta
livre do homem[16].

A vocação para o Opus Dei é única:
é a mesma para todos os membros

«Os que se incorporam à Prelatura
pessoal do Opus Dei são fiéis leigos –
homens e mulheres, solteiros,
casados ou viúvos – que têm todos,



com diversas modalidades, a mesma
vocação: a vocação batismal, com a
chamada de Deus para vivê-la como
membros do Opus Dei»[17].

A vocação para o Opus Dei é única:
cada um a vive de acordo com as suas
circunstâncias pessoais. O importante
é responder que sim a Deus, com um
santo abandono nas suas mãos, como
Jesus nos ensinou com a sua vida,
por exemplo na sua oração do
Getsémani (cf. Mt 26, 39), e ao
convidar-nos a rezar assim: «fiat
voluntas tua sicut in caelo et in terra,
seja feita a vossa vontade, assim na
terra como no céu» (Mt 6, 10).

Cumprir a vontade de Deus faz
experimentar mais vivamente o que
dizia Sto. Agostinho: «Senhor,
fizestes-nos para Vós; e inquieto está
o nosso coração, enquanto não
repouse em vós, Senhor»[18], uma
oração retomada pela Liturgia das
horas: «Fecistis nos ad te; et



inquiétum est cor nostrum donec
requiéscat in te»[19].

Pertencem ao Opus Dei pessoas
muito variadas: homens e mulheres,
sacerdotes e leigos, solteiros, casados
e viúvos, sãos e doentes, de
profissões e situações sociais muito
diversas. Todos recebem o mesmo
alimento espiritual, e crescem na
vida cristã com os meios de todos os
cristãos, a Palavra de Deus, a oração
que responde a essa Palavra, e os
sacramentos: especialmente a
Eucaristia, que é muito mais que um
meio, é o ápice da vida cristã, e a
confissão sacramental. Todos
recebem o mesmo alimento
espiritual, adaptado a cada um. A
mesma vocação adapta-se a todos os
temperamentos, aos diversos modos
de ser e de estar no mundo.

«No Opus Dei não há mais do que
uma doutrina para todos: uma única
panela. Cada um, segundo a sua



necessidade, tira da panela comum o
que precisa, mas a substância, o
alimento, é sempre o mesmo»[20]. Esse
alimento é o ensinamento da Igreja e
o espírito do Opus Dei. Há fiéis
numerários, agregados e
supranumerários. Não há diferentes
classes ou categorias de fiéis, mas
diferentes circunstâncias nas quais
todos encarnam o mesmo espírito.
«O fim do Opus Dei, como
consequência da missão que deve
realizar, não é algo limitado nem
circunscrito dentro da Igreja, mas
sim universal. Não se dirige a um
setor social, mas às multidões
humanas, sem limite de sexo, raça,
idade, ofício, posição social, ou
estado civil; sem distinção de
ideologias nem de partidos políticos.
Trata-se de contribuir para reavivar
em todos esses homens e mulheres a
graça batismal e a da Confirmação,
pondo-a em relação com o trabalho
profissional e com as outras
realidades humanas. Dito de outro



modo: o fim da sua peculiar tarefa
apostólica é conseguir – até onde for
possível – que estas realidades ‘civis’
da vida apareçam, na consciência de
cada cristão e no seu trabalho
quotidiano, como o ‘lugar’ da
‘obediência à fé’ ou, o que é a mesma
coisa, como o lugar onde devemos
responder à chamada de Deus para a
santidade»[21].

Os Estatutos da Prelatura do Opus
Dei referem-se a diversas
modalidades de pertença à Prelatura:
«De acordo com a disponibilidade
habitual de cada um para ocupar-se
de tarefas de formação, assim como
de determinadas iniciativas
apostólicas do Opus Dei, os fiéis da
Prelatura, homens ou mulheres,
chamam-se numerários, agregados
ou supranumerários, sem formarem,
contudo, classes diversas. Esta
disponibilidade depende das
variadas circunstâncias permanentes



de cada um, pessoais, familiares,
profissionais ou outras análogas»[22].

Comenta Mons. Fernando Ocáriz:
«Chamam-se numerários (ou
numerárias) aqueles fiéis que, em
celibato apostólico, têm uma máxima
disponibilidade pessoal para os
trabalhos apostólicos peculiares da
Prelatura; podem residir na sede dos
Centros da Prelatura, para se
ocuparem desses trabalhos
apostólicos e da formação dos outros
membros do Opus Dei»[23].

«Chamam-se agregados (ou
agregadas) os fiéis que, em celibato
apostólico, devem atender
necessidades, concretas e
permanentes, de carácter pessoal,
familiar ou profissional, que os
levam, ordinariamente, a viver com
a própria família e determinam a sua
dedicação às tarefas apostólicas ou
de formação no Opus Dei»[24].



«Chamam-se supranumerários (ou
supranumerárias) os fiéis da
Prelatura – casados ou solteiros, mas
em qualquer dos casos sem
compromisso de celibato – que, com
a mesma vocação divina que os
outros, participam plenamente no
apostolado do Opus Dei, com a
disponibilidade, pelo que se refere às
atividades apostólicas, que é
compatível com o cumprimento das
suas obrigações familiares,
profissionais e sociais»[25].

S. Josemaria dizia aos
supranumerários: «Aqueles de vós
que foram chamados ao Opus Dei
como supranumerários têm uma
vocação idêntica à minha. No Opus
Dei não há senão uma vocação, que
não nos faz mudar de estado»[26].

Não há, portanto, entre
supranumerários (supranumerárias),
agregados (agregadas) e numerários
(numerárias) graus de vinculação ao



Opus Dei ou de maior ou menor
compromisso cristão. Com efeito é
muito importante deixar bem claro
que esta diversidade de
disponibilidades para tarefas
concretas pressupõe uma peculiar
identidade de vocação em todos os
fiéis do Opus Dei, «porque – qualquer
que seja o estado civil da pessoa – é
plena a sua dedicação ao trabalho e
ao cumprimento fiel dos seus
próprios deveres de estado, de
acordo com o espírito do Opus
Dei»[27]. «O primeiro dos números
que os Estatutos dedicam a falar dos
fiéis da Prelatura recalca repetidas
vezes e com força esta realidade:
todos os que se incorporam na
Prelatura fazem-no “movidos pela 
mesma vocação divina”[28], de
maneira que – insiste – ‘todos se
propõem o mesmo fim apostólico,
vivem um único espírito e idêntica
praxe ascética’»[29].



Comenta Mons. Ocáriz: «Estamos
diante duma questão capital, que foi
reiterada inumeráveis vezes pelo
Fundador, que exclui qualquer
terminologia (por exemplo, as
expressões ‘classes de membros’ ou
‘categorias de membros’), que
pudesse evocar, ainda que fosse de
longe, a ideia de uma rutura na
unidade de vocação. É precisamente 
em e através da própria situação no
mundo que todos e cada um dos
membros do Opus Dei realizam a
missão cristã de difundir o
chamamento universal à santidade e
de ajudar os outros a segui-lo na vida
concreta. Uma mesma
espiritualidade, uma idêntica missão,
um mesmo caráter definitivo e
omnicompreensivo da existência
pessoal configuram uma plena
identidade de vocação peculiar em
todas as dimensões, desde a plena
chamada à santidade e ao apostolado
até à realização dessa chamada no
contexto da secularidade»[30].



A unidade de vocação não
uniformiza todas e todos num
mesmo molde. Cada um tem o seu
itinerário, dentro do amplo caminho
do Opus Dei. Deus chama, e o
importante será o que Ele acabará:
para que o que começou de Deus
termine graças a Ele: «a Te semper
incipiat et per te coepta finiatur»[31].
«Dentro desta grande estrada, larga,
que é o espírito do Opus Dei, cada um
tem o seu próprio caminho pessoal,
que deve percorrer facilitando
generosamente a ação do Espírito
Santo na sua alma. Ninguém pode
pretender que os outros sigam os
seus próprios passos: cada um anda a
seu modo. O importante é ter o
coração em Deus, totalmente e sem
condições, não sair da estrada e pôr
empenho em ir para a frente»[32].

Sacerdotes

A substância do Opus Dei é a
substância da Igreja. O Opus Dei é



uma prelatura pessoal: fiéis que
pertencem a diversas dioceses
regidos e atendidos pastoralmente
por um Prelado com a ajuda de um
presbitério. Não é apenas o facto de
que haja sacerdotes e leigos no Opus
Dei. Na realidade, o sacerdócio
comum e o sacerdócio ministerial
encontram-se na Prelatura formando
um organismo de fiéis que exercem o
seu sacerdócio comum sustentado
pelo sacerdócio ministerial.

O sacerdócio ministerial dos clérigos
e o sacerdócio comum dos leigos
unem-se intimamente, exigem-se
reciprocamente e complementam-se
para conseguir, em unidade de
vocação e de regime, o fim que a
Prelatura se propõe[33]. Tem uma
estrutura eclesial que é a de “ordo-
plebs”: Ordem ministerial-povo, quer
dizer: Prelado-presbitério-povo.

O presbitério não é um grupo de
sacerdotes associados para uma



tarefa. Os sacerdotes estão
incardinados ao serviço da Prelatura,
como colaboradores do Prelado, tal
como o ensina a eclesiologia do
Concílio Vaticano II[34].

Os sacerdotes incardinados na
Prelatura (numerários; agregados,
também chamados coadjutores)
procedem dos fiéis leigos da mesma,
e não formam uma classe de
membros distinta[35]. Para fazer a
Igreja fazendo o Opus Dei, são
precisos sacerdotes e leigos[36].

A Sociedade Sacerdotal da Santa Cruz
é uma associação de clérigos
intrinsecamente unida à Prelatura do
Opus Dei[37]. Tem por finalidade
fomentar a santidade dos sacerdotes
seculares no exercício do seu
ministério a serviço da Igreja,
segundo o espírito e a praxis ascética
do Opus Dei. É formada pelos
sacerdotes incardinados na Prelatura
e por outros presbíteros



incardinados nas suas respetivas
Igrejas particulares. Em 2017,
contava com uns quatro mil sócios. O
seu presidente é o Prelado do Opus
Dei.

Os clérigos das dioceses que se
adscrevem à Sociedade Sacerdotal da
Santa Cruz continuam incardinados
na sua própria Igreja particular: só
dependem do seu bispo – nihil sine
Episcopo, nada sem o Bispo,
expressão de Sto. Inácio de
Antioquia, que S. Josemaria
recordava com frequência – e não
estão de forma alguma sob a
jurisdição do Prelado do Opus Dei.
Ao responder à sua vocação para o
Opus Dei, o sacerdote ratifica a
chamada batismal à santidade, no
seu caso através do exercício do
sacerdócio ministerial. A ajuda
espiritual que a Sociedade Sacerdotal
da Santa Cruz proporciona dirige-se
a melhorar a vida interior dos sócios,
estimular a sua fidelidade no



desempenho dos seus deveres
sacerdotais e a fomentar a união de
cada um com o seu próprio bispo e a
fraternidade com os demais
presbíteros[38]. Os meios de formação
que os sócios recebem são análogos
aos que se oferecem aos fiéis leigos
da Prelatura, tendo em conta as
dimensões específicas da formação
sacerdotal[39] e complementam, sem
se sobrepor, as disposições sobre a
formação permanente que o bispo
der para o presbitério da sua diocese.
Assim, os sócios podem receber
direção espiritual pessoal, aulas
doutrinais ou ascéticas, retiros, etc.,
organizados de modo que não
interfiram com o seu ministério.

O Opus Dei são as pessoas

Do mesmo modo que cada cristão
deve ser Igreja e fazer a Igreja, o
Opus Dei encontra-se onde estiver
um fiel da Obra. Cada um atualiza
dia após dia a chamada para viver o



Evangelho, transmitindo à sua volta
a alegria da vida cristã nas
circunstâncias comuns em que está.

A Obra somos todos e é de todos: cada
um é responsável por levá-la avante.
A responsabilidade por fazer crescer
o Opus Dei incumbe a todos os seus
fiéis, primeiro com o esforço por
cumprir bem as suas obrigações de
cristãos. «A vocação divina confere-
nos uma missão, convida-nos a
participar na tarefa única da Igreja,
para sermos assim testemunhas de
Cristo perante os nossos iguais, os
homens, e levarmos todas as coisas
para Deus. A vocação acende uma
luz que nos faz reconhecer o sentido
da nossa existência. É convencermo-
nos, sob o resplendor da fé, do
porquê da nossa realidade terrena. A
nossa vida – a presente, a passada e a
que há de vir – ganha um novo
relevo, uma profundidade de que
antes não suspeitávamos. Todos os
sucessos e acontecimentos passam a



ocupar o seu verdadeiro lugar:
entendemos para onde o Senhor nos
quer conduzir, e sentimo-nos
entusiasmados e envolvidos por esse
encargo que se nos confia»[40].

A vocação dá uma grande segurança,
a de estar nas mãos de Deus. Dá
alegria saber o que Deus espera de
nós, e poder realizar isso. As coisas
nunca saem exatamente como se
desejava, mas «quando te
abandonares de verdade no Senhor,
aprenderás a contentar-se com o que
vier e a não perder a serenidade se
as tarefas – apensar de teres posto
todo o teu empenho e utilizado os
meios oportunos – não correm a teu
gosto... Porque terão “corrido” como
convém a Deus que corram»[41].

Com a luz do dia 2 de outubro de
1928, S. Josemaria fala dos 30 anos
«de vida oculta» de Jesus como de
um «resplendor que ilumina os
nossos dias»: o carpinteiro, filho de



Maria, «era Deus; e estava realizando
a redenção do género humano; e
estava a atrair a Si todas as coisas (Jo
12, 32)»[42]. Essa força de Cristo é a
que continua a atrair no mundo
inteiro tantas pessoas para o Opus
Dei: muitas, as que Deus quer, uma a
uma. Vocação e missão estão unidas.
Quando Jesus Cristo começa a sua
vida pública e entra na sinagoga de
Nazaré, manifesta essa unidade de
vocação e missão ao ler uma
passagem do livro de Isaías que
aplica a Si mesmo: «O Espírito do
Senhor está sobre Mim, porque me
ungiu [vocação]; e me enviou
[missão] para anunciar a boa nova
aos pobres» (Lc 4, 18). «Quando se
saboreia o amor de Deus, sente-se o
peso das almas. Não se pode
dissociar a vida interior do
apostolado, como não é possível
separar em Cristo o seu ser de Deus-
Homem da sua função de
Redentor»[43]. Pelo contrário, o
apostolado, a nossa relação de



caridade com os demais, forja-nos. O
Papa Francisco insistiu na identidade
do cristão como discípulo-
missionário: «Em virtude do Batismo
recebido, cada membro do povo de
Deus tornou-se discípulo missionário
(cf. Mt 28, 19)»[44].

Não se brilha com luz própria, mas
com a da única fonte que é a glória
de Deus, o Seu amor cheio de
misericórdia. «Não podemos deixar
de falar das coisas que vimos e
ouvimos» (At 4, 20). Como? «Meus
filhos, estai certos de que somos
omnipotentes se temos a caridade de
Deus. Quereríamos inflamar a todos
no amor divino, colocá-los no
coração de Jesus Cristo, tendo nós
carinho e compreensão com todas as
almas. É preciso rezar, meus filhos! É
preciso amá-los! Ninguém deve
aproximar-se do Opus Dei e ir
embora de mãos vazias. Que sintam
o atrativo de serem estimados,
compreendidos, de que se busca o



melhor para eles»[45]. E prosseguia S.
Josemaria: «Mas não podeis ficar por
aí. Não podeis ficar satisfeitos,
quando já levastes alguns parentes
ou amigos a um retiro espiritual, ou
quando os pusestes em contacto com
algum sacerdote da Obra. Não acaba
aí o vosso trabalho apostólico.
Porque é preciso também que vos
apercebais de que fazeis um
apostolado fecundíssimo, ao
esforçar-vos por orientar com
sentido cristão as profissões, as
instituições e estruturas humanas,
em que trabalhais e estais»[46].

Numa das suas primeiras cartas
pastorais, Mons. Fernando Ocáriz,
Prelado do Opus Dei, escreveu:
«Liberdade e vocação: eis duas
dimensões essenciais da vida
humana, que se reclamam uma à
outra. Somos livres para amar a um
Deus que chama, a um Deus que é
amor e que põe em nós o amor para
amá-l'O e amar aos demais»[47].



Liberdade para fazer ver a chamada
de Deus, liberdade para responder,
pois, como ensina o Papa Francisco,
«não podemos correr o risco de nos
opormos à plena liberdade do amor
com o qual Deus entra na vida de
cada pessoa»[48].

S. Josemaria via a vocação para o
Opus Dei como um beijo na testa. Por
isso, dizia, «para mim, a vossa cabeça
reluz como um luzeiro»[49]. E
acrescentava: «São essas grandes
estrelas que cintilam de noite, lá em
cima, nas alturas, no céu azulado e
escuro, como grandes diamantes de
uma claridade fabulosa. É assim
clara a vossa vocação: a de cada um e
a minha. Eu, que sou muito
miserável e ofendi muito a Nosso
Senhor, que não soube corresponder
e fui um covarde, tenho que
agradecer a Deus nunca ter duvidado
da minha vocação, nem da divindade
da minha vocação. Também não



deveis duvidar. Se não, não estaríeis
aqui. Agradecei-o ao Senhor»[50].

O Magnificat da Virgem Maria
manifesta essa fé e essa dilatação do
coração que procura a vocação
vivida em profundidade. Um amor,
que é obra do Amor divino, enche a
alma de assombro, juventude
esperançosa e agradecimento.

Bibliografia complementar

Diccionario de San Josemaría,
Monte Carmelo, Burgos 2013,
“Vocación” (Cormac Burke),
1287-1294.
Ernst Burkhart – Javier López
Díaz, Vida cotidiana y santidad
en la enseñanza de san
Josemaría. Estudio de teología
espiritual, Vol. I, Rialp, Madrid
2010, Parte preliminar, “Marco
histórico y teológico de la

• 

• 



enseñanza de san Josemaría”,
33-239.
José Luis Illanes, Tratado de
teología espiritual, EUNSA,
Pamplona 2007, Parte II, VII. La
vocación, elemento configurador
de la existencia cristiana,
155-187.

[1] cf. Francisco, Mensagem de
preparação para a JMJ de Cracóvia,
15/08/2015.

[2] S. Josemaria, El talento de hablar
(abril de 1972), em En diálogo con el
Señor.

[3] Fernando Ocáriz, Sobre Dios, la
Iglesia y el mundo, Rafael Serrano
entrevista al Vicario general del Opus
Dei, Rialp, Madrid 2013, Cap. IX 
“Llamadas”, n. 123.

• 



[4] S. Josemaria, Entrevistas a S.
Josemaria, n. 53.

[5] cf. Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 56. Citado no Catecismo
da Igreja Católica, n. 490.

[6] Catecismo da Igreja Católica, n.
490.

[7] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
54.

[8] cf. Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 11, Par. 3.

[9] cf. Catecismo da Igreja Católica, n.
1252. Código de Direito Canónico,
Can. 867 – Par. 1.

[10] Francisco, Evangelii gaudium, n.
47.

[11] cf. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1285.

[12] S. Josemaria, Carta de
09/01/1959, n. 12.



[13] Fernando Ocáriz, Sobre Dios, la
Iglesia y el mundo, cit., 128; cf. S. João
Paulo II, Const. Ap. Ut sit, 28/11/1982.

[14] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
45.

[15]S. Josemaria, Meditação de
02/12/1951, cit. en Es Cristo que pasa,
en Obras completas I/4, Ed. Critico-
histórica (preparada por Antonio
Aranda), Rialp, Madrid 2013, com. do
Par. 10e, 191.

[16] Para aprofundar, veja-se
Fernando Ocáriz, Sobre Dios, la
Iglesia y el mundo, cit., Cap. IX
“Llamadas”, 121-142.

[17] Pedro Rodríguez, Opus Dei:
estructura y misión. Su realidad
eclesiológica, Ediciones Cristiandad,
Madrid 2011, 99.

[18] Sto. Agostinho, Confissões, I, 1.



[19] Liturgia horarum, Ant. Ad
Benedictus, 28 Augusti, San Augustini
Episcopi et Ecclesiae Doctoris.

[20] S. Josemaria, Textos para la
meditación, (AGP, biblioteca, P10,
1996, p. 633).

[21] Pedro Rodríguez, Opus Dei:
estructura y misión. Su realidad
eclesiológica, Ediciones Cristiandad,
Madrid 2011, 75.

[22] Trad. de Statuta ou Codex iuris
particulares Operis Dei (trata-se dos
estatutos que a Santa Sé deu ao Opus
Dei), 7 Par.1, cit. en Fernando Ocáriz, 
La vocación al Opus Dei como
vocación en la Iglesia, en Pedro
Rodriguez – Fernando Ocáriz – José
Luis Illanes, El Opus Dei en la Iglesia.
Una introducción eclesiológica a la
vida y el apostolado del Opus Dei,
Rialp, Madrid 1993, 185.

[23] Fernando Ocáriz, "A vocação ao
Opus Dei como vocação na Igreja", do



livro O Opus Dei na Igreja, editado
pela editora Rei dos Livros (Lisboa),
p. 179-185; cf. Statuta, n. 8-10.

[24] Ibid.; cf. Statuta, n. 10.

[25] Ibid., n. 186; cf. Statuta, n. 11.

[26] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 25/05/1947 (AGP,
biblioteca, PO4, 1974, vol. I, p. 81.

[27] S. Josemaria, Carta de
25/01/1961, n. 11.

[28] Statuta, 6.

[29] Fernando Ocáriz, "A vocação ao
Opus Dei como vocação na Igreja", do
livro O Opus Dei na Igreja, editado
por Rei dos Livros (Lisboa), p.
179-185. «Pode assinalar-se, além
disso, e o facto continua a estar
relacionado com a unidade de
vocação, que o carisma do celibato
constitui, nos numerários e
agregados do Opus Dei, – como em



todo o homem ou mulher que recebe
esse carisma –, uma dimensão
integrante da vocação pessoal, sem
ser uma dimensão peculiar, da
vocação ao Opus Dei. Não se trata,
obviamente, de que Deus “primeiro”
chame ao celibato e “depois” ao Opus
Dei (a vocação pessoal é única), mas
de que Deus chama ao Opus Dei
tanto pessoas em celibato como em
matrimónio; e tanto num caso como
no outro trata-se de dimensões
vocacionais, como para os demais
cristãos».

[30] Fernando Ocáriz, "A vocação ao
Opus Dei como vocação na Igreja", do
livro O Opus Dei na Igreja", editado
pela editora Rei dos Livros (Lisboa),
pg. 179-185.

[31] Preces Operis Dei; cf. antiga
oração do Missal romano, por
exemplo em Jacques-Paul Migne, 
Encyclopédie theologique:
Dictionnaire alfabético-méthodique



des cérémonies, Tome 15, Paris 1846,
1043.

[32] S. Josemaria, Textos para la
meditación, (AGP, biblioteca, P10,
1996, p. 70).

[33] cf. Statuta, 1, Par. 1.

[34] cf. Concílio Vaticano II, Lumen
gentium, n. 28 e Presbyterorum
ordinis, n. 2.

[35] cf. S. Josemaria, Carta de
28/03/1955, n. 42; Trad. «Pelas
características próprias da nossa
Obra, a maior parte de vós nunca
será chamado ao sacerdócio. E os
que o forem, ordenam-se com plena
liberdade, porque querem, como
ficou evidente no que escrevi antes: 
este é o espírito da Obra, o que
sempre vivemos: porque onde está o
Espírito do Senhor, aí há liberdade: 
ubi autem Spiritus Domini, ibi libertas
(2Co 3, 17)».



[36] cf. S. Josemaria, Carta de
02/02/1945, n. 22; Trad.: «Que os
sacerdotes da Obra vão às Ordens
Sagradas com uma liberdade
completa, embora a vocação seja
passiva; que saibam que são
totalmente livres, que podem voltar
atrás até um momento antes de
receber o subdiaconado. Se então
algum vê que lhe faltam as forças e
dá um passo atrás, faz muito bem.
Não desagrada a Deus Nosso Senhor
que não sejais sacerdotes e, por outro
lado, fazem falta muitos leigos,
santos e doutos; e todos os
numerários, leigos e sacerdotes,
recebem a mesma formação
espiritual e teológica. No entanto,
precisa-se de um mínimo de
sacerdotes no Opus Dei. Por isso,
todos temos que amar muito o
sacerdócio, e os meus filhos que vão
ser sacerdotes, devem fomentar na
sua alma um grande desejo de sê-lo».
Quando S. Josemaria escreveu essas
linhas, no rito católico latino existia o



subdiaconado que se recebia antes
do diaconado.

[37] O Concílio Vaticano II exortou a
promoção de associações que
pudessem prestar uma adequada
ajuda fraterna aos sacerdotes (cf. 
Presbyterorum Ordinis, n. 9); como
regista o Código de Direito Canónico
(c. 278, Par.2), tem-se «em grande
apreço sobretudo aquelas
associações que (...) fomentam a
busca da santidade no exercício do
ministério e contribuem para a união
dos clérigos entre si e com o seu
próprio bispo».

[38] cf. S. Josemaria, Entrevistas a S.
Josemaria.

[39] cf. Concílio Vaticano II, 
Presbyterorum Ordinis, n. 9; João
Paulo II, Pastores dabo vobis, n.
70-81; Congregação para o Clero, 
Diretório para o ministério e vida dos
presbíteros, 11/02/2013.



[40] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
45.

[41] S. Josemaria, Sulco, n. 860.

[42] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
14.

[43] S. Josemaria, Cristo que passa, n.
122; cf. n. 106.

[44] Francisco, Evangelii gaudium, n.
120; ver também n. 19, 51, 92.

[45] S. Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 18/10/1960 (AGP,
biblioteca, PO7, 1982, vol. V, p. 131).

[46] S. Josemaria, Carta de
09/01/1959, n. 17.

[47] Fernando Ocáriz, Carta pastoral
de 14/02/2017, n. 9.

[48] Francisco, Misericordia et
misera, n. 2.



[49] S. Josemaria, Los caminos de
Dios, em En diálogo con el Señor.

[50] Ibid.

Guillaume Derville

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-vocacao/

(11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-vocacao/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-vocacao/

	A vocação

