
opusdei.org

A Virgem Santa,
Causa da Nossa
Alegria (homilia de
S. Josemaria)

Homilia de S. Josemaria
pronunciada no dia 15 de
agosto de 1961, Festa da
Assunção de Nossa Senhora.
Publicada em “Cristo que
passa”.

01/05/2020

Assumpta est Maria, in coelum,
gaudent angeli. Maria foi levada por
Deus, em corpo e alma, para os Céus.



Há alegria entre os anjos e os
homens. Qual a razão desta
satisfação íntima que descobrimos
hoje, com o coração que parece
querer saltar dentro do peito e a
alma cheia de paz ?Celebramos a
glorificação da nossa Mãe e é natural
que nós, seus filhos, sintamos um
júbilo especial ao ver como é
honrada pela Trindade Beatíssima.

Cristo, seu Filho Santíssimo, nosso
irmão, deu-no-la por Mãe no
Calvário, quando disse a S. João: eis
aqui a tua Mãe. E nós recebemo-la,
com o discípulo amado, naquele
momento de imenso desconsolo.
Santa Maria acolheu-nos na dor,
quando se cumpriu a antiga profecia:
e uma espada trespassará a tua alma.
Todos somos seus filhos; ela é Mãe de
toda a Humanidade. E agora, a
Humanidade comemora a sua
inefável Assunção: Maria sobe aos
céus, Filha de Deus Pai, Mãe de Deus



Filho, Esposa de Deus Espírito Santo.
Mais do que Ela, só Deus.

O mistério do amor

Mistério de amor é este. A razão
humana não consegue compreendê-
lo. Só a fé pode explicar como é que
uma criatura foi elevada a tão
grande dignidade, até se tornar o
centro amoroso em que convergem
as complacências da Trindade.
Sabemos que é um segredo divino.
Mas, por se tratar da nossa Mãe,
sentimo-nos capazes de o
compreender melhor - se é possível
falar assim - do que outras verdades
da fé.

Como nos teríamos comportado se
tivéssemos podido escolher a nossa
mãe? Julgo que teríamos escolhido a
que temos, enchendo-a de todas as
graças. Foi o que Cristo fez, pois
sendo Omnipotente, Sapientíssimo e
o próprio Amor, seu poder realizou
todo o seu querer.



Vede como os cristãos descobriram,
há já bastante tempo, este raciocínio: 
convinha - escreve S. João Damasceno
- que aquela que no parto tinha
conservado íntegra a sua virgindade,
conservasse depois da morte o seu
corpo sem corrupção alguma..
Convinha que aquela que tinha
trazido no seu seio o Criador feito
menino, habitasse na morada divina..
Convinha que a Esposa de Deus
entrasse na casa celestial. Convinha
que aquela que tinha visto o seu Filho
na Cruz, recebendo assim no seu
coração a dor de que tinha sido isenta
no parto, o contemplasse sentado à
direita do Pai. Convinha que a Mãe de
Deus possuísse o que corresponde a
seu Filho, e que fosse honrada como
Mãe e Escrava de Deus por todas as
criaturas.

Os teólogos formularam com
frequência um argumento
semelhante, tentando compreender
de algum modo o significado desse



cúmulo de graças de que Maria se
encontra revestida, e que culmina
com a Assunção aos Céus. Dizem:
convinha; Deus podia fazê-lo; e por
isso o fez. É a explicação mais clara
das razões que levaram Cristo a
conceder a sua Mãe todos os
privilégios, desde o primeiro instante
da sua Imaculada Conceição. Ficou
livre do poder de Satanás; é formosa 
- tota pulchra! - limpa, pura na alma
e no corpo.

O mistério do sacrifício silencioso

Mas reparai: se Deus quis, por um
lado exaltar a sua Mãe, por outro,
durante a sua vida terrena, não
foram poupados a Maria a
experiência da dor, nem o cansaço
do trabalho, nem o claro-escuro da
fé. Àquela mulher do povo, que, certo
dia, irrompe em louvores a Jesus,
exclamando Bem aventurado o ventre
que te trouxe e os peitos a que foste
amamentado, o Senhor responde: 



Antes bem aventurados aqueles que
ouvem a palavra de Deus, e a põem
em prática. Era o elogio da sua Mãe,
do seu fiat, do faça-se, sincero,
entregue, cumprido até às últimas
consequências, que não se
manifestou em acções aparatosas,
mas no sacrifício escondido e
silencioso de cada dia.

Ao meditar nestas verdades,
percebemos um pouco mais a lógica
de Deus. Compreendemos que o
valor sobrenatural da nossa vida não
depende de que se tornem realidade
as grandes façanhas que por vezes
forjamos com a imaginação, mas da
aceitação fiel da vontade divina, da
disposição generosa nos pequenos
sacrifícios diários,

Para sermos divinos, para nos
"endeusarmos", temos de começar
por ser muito humanos, vivendo face
a Deus dentro da nossa condição de
homens correntes, santificando esta



aparente pequenez. Assim viveu
Maria. A cheia de graça, a que é
objecto das complacências de Deus, a
que está acima dos anjos e dos santos
teve uma existência normal. Maria é
uma criatura como nós, com um
coração como o nosso, capaz de gozo
e de alegrias, de sofrimento e de
lágrimas. Antes de Gabriel lhe
comunicar o querer de Deus, não
sabe que tinha sido escolhida desde
toda a eternidade para ser Mãe do
Messias. Considera-se a si mesma
cheia de baixeza; por isso, reconhece
logo, com profunda humildade, que 
fez em mim grandes coisas Aquele que
é Todo-poderoso.

A pureza, a humildade e a
generosidade de Maria contrastam
com a nossa miséria, com o nosso
egoísmo. É razoável que, depois de
nos apercebermos disso, nos
sintamos movidos a imitá-la. Somos
criaturas de Deus, como Ela, e basta
que nos esforcemos por ser fiéis para



que também em nós o Senhor faça
grandes coisas. Não será obstáculo a
nossa pequenez, porque Deus
escolhe o que vale pouco, para que
assim brilhe melhor a potência do
seu amor.

Imitar Maria

A nossa Mãe é modelo de
correspondência à graça e, ao
contemplarmos a sua vida, o Senhor
dar-nos-á luz para que saibamos
divinizar a nossa existência vulgar.
Durante o ano, quando celebramos
as festas marianas, e cada dia em
várias ocasiões, nós, os cristãos,
pensamos muitas vezes na Virgem.
Se aproveitamos esses instantes,
imaginando como se comportaria a
nossa Mãe nas tarefas que temos de
realizar, iremos aprendendo a pouco
e pouco, até que acabaremos por nos
parecermos com Ela, como os filhos
se parecem com a sua mãe.



Imitar, em primeiro lugar, o seu
amor. A caridade não se limita a
sentimentos: há-de estar presente
nas palavras e, sobretudo, nas obras.
A Virgem não só disse fiat, mas
também cumpriu essa decisão firme
e irrevogável a todo o momento.
Assim, também nós, quando o amor
de Deus nos ferir e soubermos o que
Ele quer, devemos comprometer-nos
a ser fiéis, leais, mas a sê-lo
efectivamente. Porque nem todo o
que me diz: Senhor, Senhor, entrará
no reino dos céus; mas o que faz a
vontade de meu Pai, que está nos
Céus, esse entrará no reino dos Céus.

Temos de imitar a sua natural e
sobrenatural elegância. Ela é uma
criatura privilegiada na História da
Salvação, porque em Maria o Verbo
se fez carne e habitou entre nós. Foi
testemunha delicada, que soube
passar inadvertida; não foi amiga de
receber louvores, pois não
ambicionou a sua própria glória.



Maria assiste aos mistérios da
infância de seu Filho, mistérios, se
assim se pode dizer, cheios de
normalidade; mas à hora dos grandes
milagres e das aclamações das
massas desaparece. Em Jerusalém,
quando Cristo - montado sobre um
jumentinho - é vitoriado como Rei,
não está Maria. Mas reaparece junto
da Cruz, quando todos fogem. Este
modo de se comportar tem o sabor,
sem qualquer afectação, da
grandeza, da profundidade, da
santidade da sua alma!

Procuremos aprender, seguindo
também o seu exemplo de
obediência a Deus, numa delicada
combinação de submissão e de
fidalguia. Em Maria, nada existe da
atitude das virgens néscias, que
obedecem, sim, mas como
insensatas. Nossa Senhora ouve com
atenção o que Deus quer, pondera
aquilo que não entende, pergunta o
que não sabe. Imediatamente a



seguir, entrega-se sem reservas ao
cumprimento da vontade divina: eis
aqui a escrava do Senhor, faça-se em
mim segundo a Vossa palavra. Vedes
esta maravilha? Santa Maria, mestra
de toda a nossa conduta, ensina-nos
agora que a obediência a Deus não é
servilismo, não subjuga a
consciência, pois move-nos
interiormente a descobrirmos a
liberdade dos filhos de Deus.

A escola da oração

O Senhor ter-vos-á feito descobrir
muitos outros aspectos da
correspondência fiel da Santíssima
Virgem, que por si mesmos já são um
convite para que os tomemos como
modelo: a sua pureza, a sua
humildade, a sua fortaleza, a sua
generosidade, a sua fidelidade... Eu
gostaria de falar sobre um aspecto
que engloba todos os outros, porque
é o clima do progresso espiritual, isto
é, a vida de oração.



Para aproveitar a graça que nos
concede a Nossa Mãe no dia de hoje e
para secundar também, em qualquer
momento, as inspirações do Espírito
Santo, pastor das nossas almas,
devemos estar seriamente
comprometidos numa actividade que
nos leve a ter intimidade com Deus.
Não podemos esconder-nos no
anonimato, porque a vida interior, se
não for um encontro pessoal com
Deus, não existe. A superficialidade
não é cristã. Admitir a rotina, na
nossa luta ascética, equivale a
assinar a certidão de óbito da alma
contemplativa. Deus procura-nos um
a um, e precisamos de Lhe responder
um a um: eis-me aqui, pois Tu me
chamaste.

Oração, sabemo-lo todos, é falar com
Deus. É possível, porém, que alguém
pergunte: falar, de quê? Do que há-de
ser, senão das coisas de Deus e das
que enchem o nosso dia? Do
nascimento de Jesus, do seu



caminhar por este mundo, da sua
vida oculta e da sua pregação, dos
seus milagres, da sua Paixão
Redentora, da sua Cruz e da sua
Ressurreição... E na presença de
Deus, Uno e Trino, tendo por
Medianeira Santa Maria e por
advogado S. José, Nosso Pai e Senhor
- a quem tanto amo e venero -
falaremos também do nosso trabalho
de todos os dias, da família, das
relações de amizade, dos grandes
projectos e das pequenas coisas sem
importância.

O tema da minha oração é o tema da
minha vida. Eu faço assim. E à vista
da minha situação concreta, surge
naturalmente o propósito,
determinado e firme, de mudar, de
melhorar, de ser mais dócil ao amor
de Deus. Um propósito sincero,
concreto. E não pode faltar o pedido
urgente, mas confiado, de que o
Espírito Santo nos não abandone, 



porque tu és, Senhor, a minha
fortaleza.

Somos cristãos correntes.
Trabalhamos em profissões muito
diferentes. Toda a nossa actividade
segue o caminho da normalidade.
Tudo se desenvolve com um ritmo
previsível. Os dias parecem iguais,
inclusivamente monótonos... Pois
bem: esse programa, aparentemente
tão comum, tem um valor divino e é
algo que interessa a Deus, porque
Cristo quer encarnar nos nossos
afazeres, animando, a partir de
dentro, até as nossas mais humildes
acções.

Este pensamento é uma realidade
sobrenatural, nítida, inequívoca; não
é uma consideração destinada a
consolar ou a confortar aqueles que,
como nós, não conseguem gravar o
seu nome no livro de oiro da
História. Cristo interessa-se por esse
trabalho que devemos realizar - uma



vez e mil vezes - no escritório, na
fábrica, na oficina, na escola, no
campo, no exercício da profissão
manual ou intelectual. Interessa-lhe
também o sacrifício oculto que
fazemos para não derramar sobre os
outros o fel do nosso mau humor.

Recordai na oração estes temas,
aproveitai-os precisamente para
dizer a Jesus que o adorais, e assim,
estareis a ser contemplativos no
meio do mundo, no meio do ruído da
rua, em toda a parte. Essa é a
primeira lição, na escola da
intimidade com Jesus Cristo. Dessa
escola, Maria é a melhor professora,
porque a Virgem manteve sempre
essa atitude de fé, de visão
sobrenatural, perante tudo o que
sucedia à sua volta: conservava todas
estas coisas ponderando-as no seu
coração.

Supliquemos hoje a Santa Maria que
nos torne contemplativos, que nos



ajude a compreender os contínuos
apelos que o Senhor nos dirige,
batendo à porta do nosso coração.
Peçamos-lhe: Mãe, tu trouxeste ao
mundo Jesus, que nos revela o amor
do nosso Pai, Deus; ajuda-nos a
reconhecê-lo, no meio das
preocupações de cada dia; remove a
nossa inteligência e a nossa vontade,
para que saibamos escutar a voz de
Deus, o impulso da graça.

Mestra de apóstolos

Mas não penseis só em vós mesmos:
dilatai o vosso coração até abarcar
toda a Humanidade. Pensai, antes de
mais nada, naqueles que vos
rodeiam - parentes, amigos, colegas -
e vede como podereis levá-los a
sentir mais profundamente a
amizade com Nosso Senhor. Se se
trata de pessoas honradas e rectas,
capazes de estarem habitualmente
mais próximas de Deus, recomendai-
as concretamente a Nossa Senhora. E



pedi também por tantas almas que
não conheceis, porque todos os
homens estão embarcados na mesma
barca.

Sede leais, generosos. Fazemos parte
de um só corpo, do Corpo Místico de
Cristo, da Igreja Santa, à qual estão
chamados muitos que procuram
nobremente a verdade. Por isso
temos obrigação estrita de
manifestar aos outros a qualidade, a
profundidade do amor de Cristo. O
cristão não pode ser egoísta. Se o
fosse, atraiçoaria a sua própria
vocação. Não é de Cristo a atitude
daqueles que se contentam com
conservar a sua alma em paz - falsa
paz é essa... - despreocupando-se dos
bens dos outros. Desde que
aceitemos o significado autêntico da
vida humana - que nos foi revelado
pela fé - não podemos sentir-nos
satisfeitos, persuadidos de que nos
comportamos bem pessoalmente, se
não fizermos com que os outros se



aproximem de Deus, de maneira
prática e concreta.

Há um obstáculo real para
apostolado: o falso respeito, o temor
de tocar temas espirituais, a suspeita
de que uma tal conversa não
agradará em determinados
ambientes, o medo de ferir
susceptibilidades. Quantas e quantas
vezes esse raciocínio não é mais do
que a máscara do egoísmo!. Não se
trata de ferir ninguém, mas, pelo
contrário, de servir. Embora sejamos
pessoalmente indignos, a graça de
Deus torna-nos instrumentos para
sermos úteis aos outros,
comunicando-lhes a boa nova de que
Deus quer que todos os homens se
salvem e cheguem ao conhecimento
da verdade.

E será licito meter-se desse modo na
vida das outras pessoas? É
necessário. Cristo meteu-se na nossa
vida sem nos pedir autorização.



Assim procedeu também com os
primeiros discípulos: passando, ao
longo do mar da Galileia, viu Simão e
seu irmão André, que lançavam as
redes ao mar, pois eram pescadores. E
disse-lhes Jesus: Segui-me, e eu vos
farei pescadores de homens. Cada um
de nós mantém a liberdade, a falsa
liberdade, de responder a Deus que
não, como aquele jovem carregado
de riquezas,de quem nos fala S.
Lucas. Mas o Senhor e nós - se lhe
obedecermos: ide e ensinai - temos. o
direito e o dever de falar de Deus,
deste grande tema humano, porque o
desejo de Deus é o mais profundo
que nasce no coração do homem.

Santa Maria, Regina Apostolorum,
rainha de todos aqueles que desejam
dar a conhecer o amor de teu filho:
tu, que compreendes tão bem as
nossas misérias, pede perdão pela
nossa vida, pelo que em nós poderia
ter sido fogo e não passou de cinzas,
pela luz que deixou de iluminar, pelo



sal que se tomou insípido. Mãe de
Deus, omnipotência suplicante: dá-
nos juntamente com o perdão, a
força de vivermos verdadeiramente
de fé e de amor, para podermos levar
aos outros a fé de Cristo.

Uma única receita: santidade
pessoal

O melhor caminho para nunca se
perder a audácia apostólica, o afã
eficaz de servir todos os homens, não
é senão a plenitude da vida de fé, de
esperança e de amor; numa palavra,
a santidade. Não conheço outra
receita além desta: santidade
pessoal.

Hoje, em união com a Igreja,
celebramos o triunfo da Mãe, Filha e
Esposa de Deus. E assim como nos
sentíamos contentes na Páscoa da
Ressurreição do Senhor, três dias
depois da sua morte, agora estamos
alegres porque Maria, depois de
acompanhar Jesus desde Belém até à



Cruz, está junto dele em corpo e
alma, gozando da sua glória por toda
a eternidade. Esta é a misteriosa
economia divina: Nossa Senhora,
participando plenamente na obra da
nossa salvação, tinha de seguir de
perto os passos de seu Filho - a
pobreza de Belém, a vida oculta de
trabalho ordinário em Nazaré, a
manifestação da divindade em Caná
da Galileia, as afrontas da Paixão, o
Sacrifício divino da Cruz, e a bem-
aventurança eterna do Paraíso.

Tudo isto nos afecta directamente,
porque este itinerário sobrenatural
há-de ser também o nosso caminho.
Maria mostra-nos que essa senda é
factível, que é segura. Ela precedeu-
nos na via da imitação de Cristo e a
glorificação da Nossa Mãe é a firme
esperança da nossa salvarão. Por isso
lhe chamamos spes nostra e causa
nostra laetitiae, esperança nossa e
causa da nossa alegria.



Jamais podemos perder a esperança
de chegar a ser santos, de aceitar o
convite do Senhor, de ser
perseverantes até ao final. Deus, que
em nós começou a obra da
santificação, levá-la-á a cabo. Porque,
se o Senhor é por nós, quem será
contra nós? Quem não poupou o seu
próprio Filho, mas por nós todos O
entregou à morte, como não nos dará
também com Ele todas as coisas?.

Nesta festa, tudo convida à alegria. A
firme esperança na nossa
santificação pessoal é um dom de
Deus, embora o homem não possa
permanecer passivo. Recordai as
palavras de Cristo: se alguém quer vir
após de mim, negue-se a si mesmo e
tome a sua cruz de cada dia e siga-me.
Vedes? A cruz de cada dia. Nulla dies
sine cruce, nenhum dia sem Cruz:
nenhum dia que não carreguemos
com a Cruz do Senhor, em que não
aceitemos o seu jugo. Eis porque não
quis deixar de vos recordar também



que a alegria da Ressurreição é
consequência da dor da Cruz.

Não temais, contudo, porque o
próprio Senhor nos diz: vinde a Mim
todos, os que trabalhais e vos achais
carregados, e eu vos aliviarei. Tomai
sobre vós o meu jugo e aprendei de
mim, que sou manso e humilde de
coração, e achareis descanso para as
vossas almas. Porque o meu jugo é
suave, e o meu peso leve. Vinde - glosa
S. João Crisóstomo - não para prestar
contas, mas para serdes livres dos
vossos pecados; vinde, podeis
procurar-me, pois eu não tenho
necessidade da vossa glória, mas da
vossa salvação... Não temais ao ouvir
falar de jugo, porque é suave: não
temais se falo de peso, porque é leve.

O caminho da nossa santificarão
pessoal passa, quotidianamente, pela
Cruz: esse caminho não é
desgraçado, porque o próprio Cristo
nos ajuda e com Ele não há lugar



para a tristeza. In laetitia, nulla dies
sine cruce!, gosto eu de repetir. Com a
alma trespassada de alegria, nenhum
dia sem Cruz!

A alegria cristã

Recolhamos de novo o tema que a
Igreja nos propõe: Maria subiu aos
céus em corpo e alma: os anjos
rejubilam! Penso também no júbilo
de S. José, seu Esposo castíssimo, que
a aguardava no paraíso. Mas
voltemos à Terra. A fé confirma-nos
que aqui em baixo, na vida presente,
estamos em tempo de viagem, pelo
que não faltarão os sacrifícios, a dor
e as privações. Todavia, a alegria há-
de ser sempre o contraponto do
caminho.

Servi ao Senhor com alegria. Não há
outro modo de servi-Lo, Deus ama
quem dá com alegria, quem se
entrega totalmente num sacrifício
gostoso porque não há motivo algum
que justifique o desânimo!



Talvez julgueis que este otimismo é
excessivo, porque todos os homens
conhecem as suas insuficiências e os
seus fracassos, experimentam o
sofrimento, o cansaço, a ingratidão,
talvez até o ódio. Nós, os cristãos, se
somos iguais aos outros, como
poderemos estar livres dessas
constantes da condição humana?

Seria ingénuo negar a reiterada
presença da dor e do desânimo, da
tristeza e da solidão, durante a nossa
peregrinação por esta terra.
Aprendemos pela fé com segurança
que tudo isso não é produto do acaso
e que o destino da criatura não é
caminhar para a aniquilação dos
seus desejos de felicidade. A fé
ensina-nos que tudo tem um sentido
divino, pois esta é uma característica
intrínseca e própria do caminho que
nos leva à casa do Pai. Esta maneira
sobrenatural de compreender a
existência terrena do cristão, não
simplifica a complexidade humana,



mas assegura ao homem que essa
complexidade pode ser penetrada
pelo nervo do amor de Deus, pelo
cabo forte e indestrutível, que liga a
vida na Terra com a vida definitiva
na Pátria.

A festa da Assunção de Nossa
Senhora apresenta-nos a realidade
dessa feliz esperança. Somos ainda
peregrinos, mas a Nossa Mãe
precedeu-nos e aponta-nos já o termo
do caminho. Repete-nos que é
possível lá chegar e que, se formos
fiéis, lá chegaremos, pois a
Santíssima Virgem não é só nosso
exemplo, mas também auxílio dos
cristãos. E perante a nossa petição - 
Monstra te esse Matrem: mostra que
és Mãe - não pode nem quer negar-se
a cuidar dos seus filhos com
solicitude maternal.

A alegria é um bem cristão. Só
desaparece com a ofensa a Deus,
porque o pecado é fruto do egoísmo e



o egoísmo é a causa da tristeza.
Mesmo então, essa alegria
permanece no fundo da alma, pois
sabemos que Deus e a sua Mãe nunca
se esquecem dos homens. Se nos
arrependemos no santo sacramento
da penitência, Deus vem ao nosso
encontro e perdoa-nos. E já não há
tristeza. Na verdade, é muito justo
que haja regozijo, porque o teu irmão
estava morto e ressuscitou; tinha-se
perdido e foi encontrado.

Estas palavras são o final
maravilhoso da parábola do filho
pródigo, que jamais nos cansaremos
de meditar: eis que o Pai vem ao teu
encontro; inclinar-se-á sobre o teu
ombro e dar-te-á um beijo, penhor de
amor e de ternura; fará que te
entreguem um vestido, um anel, o
calçado. Tu receias ainda uma
repreensão, e ele devolve-te a tua
dignidade; temes um castigo, e dá-te
um beijo; tens medo duma palavra
irada, e prepara para ti um banquete.



O amor de Deus é insondável. Se
procede assim com quem O ofendeu,
o que não fará para honrar a sua
Mãe, imaculada, Virgo fidelis, Virgem
Santíssima, sempre fiel?

Se o amor de Deus se manifesta tão
grande quando o acolhimento que
lhe dá o coração humano - tantas
vezes traidor - é tão pouco, como não
será no coração de Maria, que nunca
levantou o mínimo obstáculo à
vontade de Deus?

Vede como a liturgia da festa faz eco
da impossibilidade de compreender
a misericórdia infinita do Senhor
com raciocínios humanos; mais do
que explicar, canta; fere a
imaginação, a fim de que todos se
entusiasmem no louvor, pois
ficaremos sempre muito aquém do
que é merecido: apareceu no céu um
grande sinal. Uma mulher vestida de
sol, e a lua debaixo de seus pés, e uma
coroa de doze estrelas sobre a sua



cabeça. E o rei cobiçará a tua beleza.
A filha do rei entra toda formosa;
tecidos de ouro são os seus vestidos.

A liturgia acabará com algumas
palavras de Maria, nas quais a maior
humildade se conjuga com a maior
glória: eis que, de hoje em diante,
todas as gerações me chamarão bem
aventurada, porque fez em mim
grandes coisas aquele que é todo
poderoso.

Cor Mariae Dulcissimum, iter para
tutum: Coração Dulcíssimo de Maria,
dá força e segurança ao nosso
caminho na Terra. Sê tu mesma o
nosso caminho, porque tu conheces
as vias e os atalhos certos que,
através do teu amor, levam ao amor
de Jesus Cristo.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-virgem-santa-causa-da-nossa-alegria/


opusdei.org/pt-pt/article/a-virgem-
santa-causa-da-nossa-alegria/

(22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-virgem-santa-causa-da-nossa-alegria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-virgem-santa-causa-da-nossa-alegria/

	A Virgem Santa, Causa da Nossa Alegria (homilia de S. Josemaria)

