opusdei.org

Aluz da fé (7): A vida
sem Deus: o pecado

Deus € um Pai amoroso que
criou o homem para atingir a
felicidade. Mas o0 homem
desobedeceu e preferiu-se a si
mesmo em vez de acolher o
Amor de Deus.

31/05/2018

O Compéndio do Catecismo da Igreja
Catodlica comega com esta pergunta:
«Qual é o designio de Deus para o
homem?» E responde: «Deus,
infinitamente bem-aventurado e
perfeito em si mesmo, num designio



de pura bondade, criou livremente o
homem para o tornar participante da
sua vida bem-aventurada»[1]. Quer
dizer, Deus criou o homem para que
seja feliz, e o caminho para o
conseguir é estar com Ele (cf. Mc
3,13), participar da sua vida feliz.
Para essa dita se dirigem todos os
ensinamentos de Jesus: «Disse-vos
estas coisas para que a Minha
alegria esteja em v0s e para que a
vossa alegria seja completa» (Jo
15,11). Deus Pai, como todos os pais
do mundo, o que quer dos seus filhos
é que sejam felizes.

Este designio de Deus, desejo de
amor pleno, esta inscrito no mais
intimo do nosso ser: o homem
procura, deseja e persegue a
felicidade em todo o seu agir e,
especialmente, em todos os seus
desejos e amores. Ha ja vinte e trés
séculos que Aristdteles se apercebeu
disso, e escreveu, no primeiro
capitulo da sua Etica a Nicémaco, que



todos os homens estdo de acordo em
que a felicidade é o bem supremao,
em func¢do do qual escolhemos todos
0s outros (saude, éxito, honra,
dinheiro, prazeres, etc.)[2].

A realidade

Em teoria, qualquer um sabe isto, e
poderia dizer: «eu, o que quero, € ser
feliz». E, no entanto algo falha,
porque com frequéncia o homem
ndo consegue atingir a felicidade.
Talvez tenhamos tido a experiéncia
de olhar as caras das pessoas a nossa
volta durante uma viagem de metro
ou de autocarro e tenhamos podido
descobrir rostos marcados pela
tristeza, a angustia e a dor. «Os
homens morrem e nao sao felizes»,
sentenciava com certo pessimismo
um escritor ateu do século XX. E
pode acontecer que nos tenhamos
perguntado interiormente: «Senhor,
que se passa?».



O plano da Criacdo incluia a nossa
felicidade, mas algo falhou. Nem
sempre conseguimos ser felizes e,
frequentemente, talvez por isso
mesmo, também nao conseguimos
fazer felizes os outros. Mais, ndo
raramente causamos sofrimentos
uns aos outros, atuando de uma
maneira cruel e perversa. Com
frequéncia, temos de dizer: «Senhor,
tem piedade do teu povo! Senhor,
perdéo por tanta crueldade!»[3],
como rezava o Papa Francisco
durante a visita a Auschwitz-
Birkenau na Jornada Mundial da
Juventude de 2016. Mais tarde, nessa
mesma noite, ao dirigir-se a multidao
da janela do Arcebispado,
acrescentou: «Estive em Auschwitz,
em Birkenau. Quanta dor, quanta
crueldade! Mas, é possivel que nds os
homens, criados a semelhanca de
Deus, sejamos capazes de fazer estas
coisas?».



Que se passa? Porqué ha tanta gente
que nao é feliz? Porqué realidades
que prometem tanta felicidade — a
amizade, os lagos familiares, as
relacOes sociais, as coisas criadas —
sdo as vezes fonte de tanta
insatisfacdo, amargura e tristeza?
Como é possivel que os homens
sejamos capazes de produzir tanto
mal? As respostas a estas pungentes
e dolorosas perguntas concentram-se
numa palavra: pecado.

Inimigo da felicidade

Etimologicamente, a palavra
«pecado» provem do latim peccatum,
que significa: «delito, falta ou agao
culpavel». Em grego, a lingua do
Novo Testamento, «pecado» diz-se
hamartia, que significa: «falha da
meta, ndo acertar», e aplicava-se
especialmente ao guerreiro que
falhasse o alvo com a sua lanca. Por
ultimo, em hebraico, a palavra
comum para «pecado» é jattd’th, que



também significa errar no sentido de
ndo atingir uma meta, caminho,
objetivo ou alvo exato.

O plano da Criacdo incluia a nossa
felicidade, mas 'algo’ falhou.

Assim, um primeiro sentido do
pecado € errar o alvo. Lancamos uma
flecha dirigida a felicidade, mas
falhamos o tiro. Neste sentido o
pecado é um erro, um tragico
equivoco e, simultaneamente, um
engano: procuramos a felicidade
onde ela ndo esta (como a fama ou o
poder), tropecamos no nosso
caminho na sua direcdo (por
exemplo, acumulando bens
supérfluos que cegam 0 nosso
coracdo as necessidades dos outros)
ou, pior ainda, confundimos 0 nosso
desejo de felicidade com outro amor
(como o caso de um amor infiel). Mas
sempre, por tras do pecado esta a
procura de um bem - real ou
aparente — que pensamos que nos



fara felizes. Nao compreenderemos o
pecado enquanto ndo soubermos
detetar a ansia de felicidade
insatisfeita que o gera. Como
advertiu Nosso Senhor: «Do interior
do coracdo do homem é que
procedem 0s maus pensamentos, 0s
furtos, as fornicacgdes, os homicidios,
os adultérios, as avarezas, as
perversidades, as fraudes, as
libertinagens, a inveja, a
maledicéncia, a soberba, a
insensatez» (Mc 7,21-22). Por vezes,
um desejo veemente de algo que é
pecado procede de uma caréncia no
desejo fundamental de amor, que
provoca angustia e tristeza, e que se
pensa — erroneamente — resolver
desse modo. Por exemplo, quem se
sente pouco querido e carece de
vinculos afetivos firmes, quer seja
com Deus, com a prépria familia ou
com o0s amigos, facilmente reagira
com desconfianca e agressividade,
até mesmo com injustica, perante as
pretensdes alheias, para se proteger



e se afirmar; ou procurara um
sucedaneo desse amor nas relagoes
de usar e deitar fora, o prazer ou as
coisas materiais.

S6 0 amor de Deus sacia[4]. Bento
XVI expressou-o assim: «A felicidade
é algo que todos pretendem, mas
uma das maiores tragédias deste
mundo é que muitissima gente
nunca a encontra, porque a procura
em lugares equivocados. A chave
para isto é muito simples: a
verdadeira felicidade so se encontra
em Deus. Necessitamos de ter a
valentia de pOr as nossas esperancas
mais profundas somente em Deus,
nao no dinheiro, na carreira
profissional, no éxito ou nas nossas
relacdes pessoais, mas em Deus. SO
Ele pode satisfazer as necessidades
mais profundas do nosso
coracdo»[5]. Pelo contrario, quando
nos esquecemos d’Ele, é facil que
aparecam a frustracao, a tristeza e o
desespero, consequéncias de um



coracdo insatisfeito. Por isso, esta
pleno de sentido o conselho de S.
Josemaria: «Nao esquecas, filho, que
para ti na terra s6 ha um mal, que
haveras de temer e evitar com a
graca divina: o pecado»[6].

Ofensa a Deus, Pai amoroso

O Compéndio do Catecismo define o
pecado como «uma ofensa a Deus, a
quem desobedecemos em vez de
responder ao Seu amor»[7]. Muita
gente, no entanto, pensa: «Mas €
verdade que Deus se interessa ou O
afeta o que eu fago, ou mesmo o que
eu penso? Como posso eu fazer mal a
Deus? Pode, porventura, Deus sofrer,
padecer? Como posso eu ofender a
Deus, que é absolutamente
transcendente?».

Se por ofensa entendemos causar um
mal, evidentemente a Deus nao O
pode ofender nada do que fagamos.
Nada do que eu faga causa mal a
Deus. Mas Deus é Amor, é um Pai



cheio de amor pelos seus filhos, e
pode compadecer-se de nos. Mais
ainda, Deus fez-se um dos nossos,
para tomar sobre si 0S n0Ss0s
pecados e nos redimir. Bento XVI
explicava-o na segunda enciclica:
«Bernardo de Claraval encontrou
uma maravilhosa expressao:
Impassibilis est Deus, sed non
incompassibilis. Deus ndo pode
sofrer, mas pode compadecer-se. O
homem tem um valor tdo grande
para Deus que se fez homem para
poder com-padecer Ele proprio com o
homem, de modo muito real, em
carne e sangue, como nos manifesta
o relato da Paixao de Jesus. Por isso,
em cada dor humana entrou alguém
que compartilha o sofrer e o padecer;
dai se difunde em cada sofrimento a
con-solatio, o consolo do amor
participado de Deus»[8]. S. Paulo
empregara uma frase forte para se
referir ao mistério de Cristo: «Aquele
que ndo tinha conhecido o pecado,



Deus o fez pecado por nés» (2 Cor
5,21).

De certo modo, Deus sofre com o
nosso pecado porque nos causa dano
a nos. Ele ndo é um ser caprichoso
que converte em pecado ac¢des emsi
mesmas indiferentes, e as proibe
para que lhe demonstremos a nossa
obediéncia evitando-as, mas um Pai
amoroso que nos indica aquilo que
nos pode fazer mal e impedir a
felicidade a que estamos chamados.
Os Seus mandamentos poder-se-iam
comparar a um manual de instrugdes
do homem — convém ter em conta
que o conteudo desse manual foi
inscrito, de algum modo, na natureza
criada do homem, e se dirige
espontaneamente a sua consciéncia,
sem necessidade de abrir as paginas
do manual - para atingir a felicidade
propria e ndo estorvar a alheia.

O pecado lesa 0 amor que Deus nos
tem, esse amor que nos quer fazer



felizes. De algum modo, quando
pecamos, é como se Deus se
lamentasse entre lagrimas: «Mas que
é que tu fazes, meu filho? Nao te
apercebes de que isso te faz mal, a ti
e aos meus outros filhos? Ndo o
facas! Nao te enganes! Olha que ai
ndo encontras o que anseias, a
felicidade, mas o contrario! Faz o que
te digo!». E neste sentido que se diz
que o pecado é «uma ofensa a Deus, a
quem desobedecemos em vez de
responder ao seu amor»[9].
Ofendemos o seu amor, pomo-lo em
duvida com as nossas obras
pecaminosas.

Convém acrescentar que Deus nunca
se aborrece connosco. Nunca faz
represalias, nem sequer quando
pecamos. Nesses momentos, € como
se estivesse a sofrer connosco e por
nos em Cristo. Dizia Clemente de
Alexandria que, «no seu grande amor
pela humanidade, Deus vai atras do
homem como a mée voa sobre o



passarinho quando ele cai do ninho;
e se a serpente o estd a devorar, a
made esvoaca a sua volta gemendo
pelos seus pintainhos (cf. Deut 32,11).
Também Deus procura
paternalmente a pessoa, cura-a da
sua queda, persegue o animal
selvagem e recolhe o filho,
animando-o0 a regressar, a voar para
o ninho»[10]. Assim é Deus!

Deus esta como o pai da parabola do
filho prddigo, avistando o horizonte
a ver se vé regressar o filho pecador
(cf. Lc 15,11-19). O pecado afasta-nos
de Deus. Mas isso ndo é verdade da
parte de Deus, mas pela nossa parte.
Sdo abundantes as passagens do
Evangelho em que Jesus Cristo
procura o convivio com o0s
pecadores, e os defende dos ataques
dos escribas e fariseus. Deus ndo se
afasta de noés, ndo deixa de nos amar.
A distancia cria-se no nosso coracao,
de fora para dentro. Mas Deus
continua pegado a nds. Somos nos



que nos fechamos ao seu amor. E
basta um passo da nossa parte para
que a sua misericordia entre nas
nossas almas. «Entdo ele partiu e vol
tou para o seu pai. Quando ainda
estava longe, seu pai avistou-o e ficou
tomado de compaixdo. Correu-lhe ao
encontro, abragou-o e cobriu-o de
beijos» (Lc 15,20). O pecado € o
inimigo numero um da felicidade,
mas tem pouco poder face a
misericordia de Deus: «Todos somos
pecadores. Mas ele ama-nos, ama-
nos»[11]. Essa é a nossa esperanca.

Atentado a solidariedade humana

Depois de falar da ofensa a Deus, 0
Compéndio acrescenta que o pecado,
todo o pecado, «fere a natureza do
homem e atenta contra a
solidariedade humana»[12]. Na
realidade, os dois elementos estao
unidos, pois o homem é social por
natureza. Mas fixemo-nos na
segunda parte: atenta contra a



solidariedade humana. Diante desta
afirmacdo alguns questionam-se:
«Porque € que o pecado pessoal é
mau se ndo prejudica a outras
pessoas, se ndo faco mal a
ninguém?». Na realidade, ja vimos
que, com o pecado, faco sempre mal
a alguém: a mim mesmo. E,
precisamente por isso, ofendo a
Deus. Mas agora trata-se de ver que
todo o pecado, mesmo o mais oculto,
fere a unidade dos seres humanos.

O Génesis descreve como 0 primeiro
pecado quebra o fio da amizade que
unia a familia humana. Depois da
queda, mostra-se-nos o homem e a
mulher como se se apontassem
mutuamente com o dedo acusador:
«A mulher que me deste como
companheira ofereceu-me do fruto e
comi» (Gen 3,12), diz Addo. A sua
relacdo, antes marcada pelo
assombro amoroso, passa a estar sob
0 signo do desejo e do dominio:
«Teras ansias do teu marido, e ele te



dominara» (Gen 3,12), diz Deus a
Eval[13].

S. Jodo Paulo II explicava-o assim:
«Posto que com o pecado o homem se
nega a submeter-se a Deus, também
0 seu equilibrio interior se quebra e
se desatam dentro de si contradi¢des
e conflitos. Desgarrado desta forma,
0 homem provoca quase
inevitavelmente uma rutura nas suas
relacdes com os outros homens e
com o mundo criado»[14]. Com
efeito, quem se deixa levar por
pecados internos de rancor ou critica
jé esta a tratar injustamente os
outros, e é impossivel que nao se
manifeste externamente na omissao
do amor devido ao proximo, ou
mesmo em faltas externas de
caridade com ele; quem comete
pecados de impureza, ainda que
sejam interiores, corrompe a sua
capacidade de olhar e, portanto, de
amar, e ja esta a tratar os outros, pelo
menos alguns, como objetos, e ndo



COmMOo pessoas; quem apenas pensa
egoistamente no seu beneficio,
dificilmente podera deixar de
cometer injusticas e maltratar o
meio-ambiente que compartilha com
os outros. Ou seja, o pecado introduz
uma divisdo interna no homem, uma
perda de liberdade tal, que «ndo é
estranho que faca o que ndo quer e
deixe de fazer o que quereria levar a
cabo. Por isso sente em si mesmo a
divisdo, que tantas e tdo graves
discordias provoca na
sociedade»[15].

O pecado semeia a divisdo no
coracdo dos homens e interpde-se no
seu caminhar conjunto para a
felicidade. Perante a sua crueza,
poder-se-ia insinuar a tentagao do
pessimismo e da tristeza, sobretudo
se deixassemos de olhar para Cristo.
Contemplar o passo de Jesus
carregando com a Cruz, doloroso
mas sereno, fragil mas majestoso,
enche-nos de esperanca e de



otimismo, porque por muito grandes
que sejam as nossas misérias e
pecados, ali esta Ele, que com a «sua
queda nos levanta, [com] a sua morte
nos ressuscita. A nossa reincidéncia
no mal, responde Jesus com a sua
insisténcia em nos redimir, com
abundancia de perdao. E, para que
ninguém desespere, volta a levantar-
se dolorosamente abracgado a
Cruz»[16].

José Brage

[1] Compéndio do Catecismo da Igreja
Catolica, n.1.

[2] Cf. Aristételes, Etica a Nicémaco,
Centro de Estudios Politicos y
Constitucionales, Madrid 2002, nn.
1095-1097.

[3] Francisco, Visita a Auschwitz, 29-
VIII-2016.



[4] Cf. Compéndio do Catecismo da
Igreja Catolica, n. 361.

[5] Bento XVI, Discurso aos alunos do
Colégio Universitario Santa Maria de
Twickenham, Londres, 17-I1X-2010.

[6] S. Josemaria, Caminho, n. 386.

[7] Compéndio do Catecismo da Igreja
Catolica, n. 392.

[8] Bento XVI, Enc. Spe Salvi (30-
XI-2007), n. 39.

[9] Compéndio do Catecismo da Igreja
Catolica, n. 392.

[10] Clemente de Alexandria,
Protréptico, 10.

[11] Francisco, Palavras da janela do
Arcebispado de Cracdvia durante a
Jornada Mundial da Juventude, 29-
VIII-2016.

[12] Compéndio do Catecismo da
Igreja Catolica, n. 392.



[13] Cf. Catecismo da Igreja Catdlica
no n. 400.

[14] S. Jodo Paulo II, Exortacao
apostolica Reconciliatio et Paenitentia
(2.X11.1984), n. 15.

[15] Concilio Vaticano II, Constituigdo
pastoral Gaudium et spes (7.X11.1965),
n. 9.

[16] S. Josemaria, Via Sacra, VII
estacao.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-vida-sem-
deus/ (27/01/2026)


https://opusdei.org/pt-pt/article/a-vida-sem-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-vida-sem-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-vida-sem-deus/

	A luz da fé (7): A vida sem Deus: o pecado

