
opusdei.org

A luz da fé (7): A vida
sem Deus: o pecado

Deus é um Pai amoroso que
criou o homem para atingir a
felicidade. Mas o homem
desobedeceu e preferiu-se a si
mesmo em vez de acolher o
Amor de Deus.

31/05/2018

O Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica começa com esta pergunta:
«Qual é o desígnio de Deus para o
homem?» E responde: «Deus,
infinitamente bem-aventurado e
perfeito em si mesmo, num desígnio



de pura bondade, criou livremente o
homem para o tornar participante da
sua vida bem-aventurada»[1]. Quer
dizer, Deus criou o homem para que
seja feliz, e o caminho para o
conseguir é estar com Ele (cf. Mc
3,13), participar da sua vida feliz.
Para essa dita se dirigem todos os
ensinamentos de Jesus: «Disse-vos
estas coisas para que a Minha
alegria esteja em vós e para que a
vossa alegria seja completa» (Jo
15,11). Deus Pai, como todos os pais
do mundo, o que quer dos seus filhos
é que sejam felizes.

Este desígnio de Deus, desejo de
amor pleno, está inscrito no mais
íntimo do nosso ser: o homem
procura, deseja e persegue a
felicidade em todo o seu agir e,
especialmente, em todos os seus
desejos e amores. Há já vinte e três
séculos que Aristóteles se apercebeu
disso, e escreveu, no primeiro
capítulo da sua Ética a Nicómaco, que



todos os homens estão de acordo em
que a felicidade é o bem supremo,
em função do qual escolhemos todos
os outros (saúde, êxito, honra,
dinheiro, prazeres, etc.)[2].

A realidade

Em teoria, qualquer um sabe isto, e
poderia dizer: «eu, o que quero, é ser
feliz». E, no entanto algo falha,
porque com frequência o homem
não consegue atingir a felicidade.
Talvez tenhamos tido a experiência
de olhar as caras das pessoas à nossa
volta durante uma viagem de metro
ou de autocarro e tenhamos podido
descobrir rostos marcados pela
tristeza, a angústia e a dor. «Os
homens morrem e não são felizes»,
sentenciava com certo pessimismo
um escritor ateu do século XX. E
pode acontecer que nos tenhamos
perguntado interiormente: «Senhor,
que se passa?».



O plano da Criação incluía a nossa
felicidade, mas algo falhou. Nem
sempre conseguimos ser felizes e,
frequentemente, talvez por isso
mesmo, também não conseguimos
fazer felizes os outros. Mais, não
raramente causamos sofrimentos
uns aos outros, atuando de uma
maneira cruel e perversa. Com
frequência, temos de dizer: «Senhor,
tem piedade do teu povo! Senhor,
perdão por tanta crueldade!»[3],
como rezava o Papa Francisco
durante a visita a Auschwitz-
Birkenau na Jornada Mundial da
Juventude de 2016. Mais tarde, nessa
mesma noite, ao dirigir-se à multidão
da janela do Arcebispado,
acrescentou: «Estive em Auschwitz,
em Birkenau. Quanta dor, quanta
crueldade! Mas, é possível que nós os
homens, criados à semelhança de
Deus, sejamos capazes de fazer estas
coisas?».



Que se passa? Porquê há tanta gente
que não é feliz? Porquê realidades
que prometem tanta felicidade – a
amizade, os laços familiares, as
relações sociais, as coisas criadas –
são às vezes fonte de tanta
insatisfação, amargura e tristeza?
Como é possível que os homens
sejamos capazes de produzir tanto
mal? As respostas a estas pungentes
e dolorosas perguntas concentram-se
numa palavra: pecado.

Inimigo da felicidade

Etimologicamente, a palavra 
«pecado» provem do latim peccatum,
que significa: «delito, falta ou ação
culpável». Em grego, a língua do
Novo Testamento, «pecado» diz-se 
hamartia, que significa: «falha da
meta, não acertar», e aplicava-se
especialmente ao guerreiro que
falhasse o alvo com a sua lança. Por
último, em hebraico, a palavra
comum para «pecado» é jattáʼth, que



também significa errar no sentido de
não atingir uma meta, caminho,
objetivo ou alvo exato.

O plano da Criação incluía a nossa
felicidade, mas 'algo' falhou.

Assim, um primeiro sentido do
pecado é errar o alvo. Lançamos uma
flecha dirigida à felicidade, mas
falhamos o tiro. Neste sentido o
pecado é um erro, um trágico
equívoco e, simultaneamente, um
engano: procuramos a felicidade
onde ela não está (como a fama ou o
poder), tropeçamos no nosso
caminho na sua direção (por
exemplo, acumulando bens
supérfluos que cegam o nosso
coração às necessidades dos outros)
ou, pior ainda, confundimos o nosso
desejo de felicidade com outro amor
(como o caso de um amor infiel). Mas
sempre, por trás do pecado está a
procura de um bem – real ou
aparente – que pensamos que nos



fará felizes. Não compreenderemos o
pecado enquanto não soubermos
detetar a ânsia de felicidade
insatisfeita que o gera. Como
advertiu Nosso Senhor: «Do interior
do coração do homem é que
procedem os maus pensamentos, os
furtos, as fornicações, os homicídios,
os adultérios, as avarezas, as
perversidades, as fraudes, as
libertinagens, a inveja, a
maledicência, a soberba, a
insensatez» (Mc 7,21-22). Por vezes,
um desejo veemente de algo que é
pecado procede de uma carência no
desejo fundamental de amor, que
provoca angústia e tristeza, e que se
pensa – erroneamente – resolver
desse modo. Por exemplo, quem se
sente pouco querido e carece de
vínculos afetivos firmes, quer seja
com Deus, com a própria família ou
com os amigos, facilmente reagirá
com desconfiança e agressividade,
até mesmo com injustiça, perante as
pretensões alheias, para se proteger



e se afirmar; ou procurará um
sucedâneo desse amor nas relações
de usar e deitar fora, o prazer ou as
coisas materiais.

Só o amor de Deus sacia[4]. Bento
XVI expressou-o assim: «A felicidade
é algo que todos pretendem, mas
uma das maiores tragédias deste
mundo é que muitíssima gente
nunca a encontra, porque a procura
em lugares equivocados. A chave
para isto é muito simples: a
verdadeira felicidade só se encontra
em Deus. Necessitamos de ter a
valentia de pôr as nossas esperanças
mais profundas somente em Deus,
não no dinheiro, na carreira
profissional, no êxito ou nas nossas
relações pessoais, mas em Deus. Só
Ele pode satisfazer as necessidades
mais profundas do nosso
coração»[5]. Pelo contrário, quando
nos esquecemos d’Ele, é fácil que
apareçam a frustração, a tristeza e o
desespero, consequências de um



coração insatisfeito. Por isso, está
pleno de sentido o conselho de S.
Josemaria: «Não esqueças, filho, que
para ti na terra só há um mal, que
haverás de temer e evitar com a
graça divina: o pecado»[6].

Ofensa a Deus, Pai amoroso

O Compêndio do Catecismo define o
pecado como «uma ofensa a Deus, a
quem desobedecemos em vez de
responder ao Seu amor»[7]. Muita
gente, no entanto, pensa: «Mas é
verdade que Deus se interessa ou O
afeta o que eu faço, ou mesmo o que
eu penso? Como posso eu fazer mal a
Deus? Pode, porventura, Deus sofrer,
padecer? Como posso eu ofender a
Deus, que é absolutamente
transcendente?».

Se por ofensa entendemos causar um
mal, evidentemente a Deus não O
pode ofender nada do que façamos.
Nada do que eu faça causa mal a
Deus. Mas Deus é Amor, é um Pai



cheio de amor pelos seus filhos, e
pode compadecer-se de nós. Mais
ainda, Deus fez-se um dos nossos,
para tomar sobre si os nossos
pecados e nos redimir. Bento XVI
explicava-o na segunda encíclica:
«Bernardo de Claraval encontrou
uma maravilhosa expressão: 
Impassibilis est Deus, sed non
incompassibilis. Deus não pode
sofrer, mas pode compadecer-se. O
homem tem um valor tão grande
para Deus que se fez homem para
poder com-padecer Ele próprio com o
homem, de modo muito real, em
carne e sangue, como nos manifesta
o relato da Paixão de Jesus. Por isso,
em cada dor humana entrou alguém
que compartilha o sofrer e o padecer;
daí se difunde em cada sofrimento a 
con-solatio, o consolo do amor
participado de Deus»[8]. S. Paulo
empregará uma frase forte para se
referir ao mistério de Cristo: «Àquele
que não tinha conhecido o pecado,



Deus o fez pecado por nós» (2 Cor
5,21).

De certo modo, Deus sofre com o
nosso pecado porque nos causa dano
a nós. Ele não é um ser caprichoso
que converte em pecado ações emsi
mesmas indiferentes, e as proíbe
para que lhe demonstremos a nossa
obediência evitando-as, mas um Pai
amoroso que nos indica aquilo que
nos pode fazer mal e impedir a
felicidade a que estamos chamados.
Os Seus mandamentos poder-se-iam
comparar a um manual de instruções
do homem – convém ter em conta
que o conteúdo desse manual foi
inscrito, de algum modo, na natureza
criada do homem, e se dirige
espontaneamente à sua consciência,
sem necessidade de abrir as páginas
do manual – para atingir a felicidade
própria e não estorvar a alheia.

O pecado lesa o amor que Deus nos
tem, esse amor que nos quer fazer



felizes. De algum modo, quando
pecamos, é como se Deus se
lamentasse entre lágrimas: «Mas que
é que tu fazes, meu filho? Não te
apercebes de que isso te faz mal, a ti
e aos meus outros filhos? Não o
faças! Não te enganes! Olha que aí
não encontras o que anseias, a
felicidade, mas o contrário! Faz o que
te digo!». É neste sentido que se diz
que o pecado é «uma ofensa a Deus, a
quem desobedecemos em vez de
responder ao seu amor»[9].
Ofendemos o seu amor, pomo-lo em
dúvida com as nossas obras
pecaminosas.

Convém acrescentar que Deus nunca
se aborrece connosco. Nunca faz
represálias, nem sequer quando
pecamos. Nesses momentos, é como
se estivesse a sofrer connosco e por
nós em Cristo. Dizia Clemente de
Alexandria que, «no seu grande amor
pela humanidade, Deus vai atrás do
homem como a mãe voa sobre o



passarinho quando ele cai do ninho;
e se a serpente o está a devorar, a
mãe esvoaça à sua volta gemendo
pelos seus pintainhos (cf. Deut 32,11).
Também Deus procura
paternalmente a pessoa, cura-a da
sua queda, persegue o animal
selvagem e recolhe o filho,
animando-o a regressar, a voar para
o ninho»[10]. Assim é Deus!

Deus está como o pai da parábola do
filho pródigo, avistando o horizonte
a ver se vê regressar o filho pecador
(cf. Lc 15,11-19). O pecado afasta-nos
de Deus. Mas isso não é verdade da
parte de Deus, mas pela nossa parte.
São abundantes as passagens do
Evangelho em que Jesus Cristo
procura o convívio com os
pecadores, e os defende dos ataques
dos escribas e fariseus. Deus não se
afasta de nós, não deixa de nos amar.
A distância cria-se no nosso coração,
de fora para dentro. Mas Deus
continua pegado a nós. Somos nós



que nos fechamos ao seu amor. E
basta um passo da nossa parte para
que a sua misericórdia entre nas
nossas almas. «Então ele partiu e vol
tou para o seu pai. Quando ainda
estava longe, seu pai avistou-o e ficou
tomado de compaixão. Correu-lhe ao
encontro, abraçou-o e cobriu-o de
beijos» (Lc 15,20). O pecado é o
inimigo número um da felicidade,
mas tem pouco poder face à
misericórdia de Deus: «Todos somos
pecadores. Mas ele ama-nos, ama-
nos»[11]. Essa é a nossa esperança.

Atentado à solidariedade humana

Depois de falar da ofensa a Deus, o 
Compêndio acrescenta que o pecado,
todo o pecado, «fere a natureza do
homem e atenta contra a
solidariedade humana»[12]. Na
realidade, os dois elementos estão
unidos, pois o homem é social por
natureza. Mas fixemo-nos na
segunda parte: atenta contra a



solidariedade humana. Diante desta
afirmação alguns questionam-se:
«Porque é que o pecado pessoal é
mau se não prejudica a outras
pessoas, se não faço mal a
ninguém?». Na realidade, já vimos
que, com o pecado, faço sempre mal
a alguém: a mim mesmo. E,
precisamente por isso, ofendo a
Deus. Mas agora trata-se de ver que
todo o pecado, mesmo o mais oculto,
fere a unidade dos seres humanos.

O Génesis descreve como o primeiro
pecado quebra o fio da amizade que
unia a família humana. Depois da
queda, mostra-se-nos o homem e a
mulher como se se apontassem
mutuamente com o dedo acusador:
«A mulher que me deste como
companheira ofereceu-me do fruto e
comi» (Gen 3,12), diz Adão. A sua
relação, antes marcada pelo
assombro amoroso, passa a estar sob
o signo do desejo e do domínio:
«Terás ânsias do teu marido, e ele te



dominará» (Gen 3,12), diz Deus a
Eva[13].

S. João Paulo II explicava-o assim:
«Posto que com o pecado o homem se
nega a submeter-se a Deus, também
o seu equilíbrio interior se quebra e
se desatam dentro de si contradições
e conflitos. Desgarrado desta forma,
o homem provoca quase
inevitavelmente uma rutura nas suas
relações com os outros homens e
com o mundo criado»[14]. Com
efeito, quem se deixa levar por
pecados internos de rancor ou crítica
já está a tratar injustamente os
outros, e é impossível que não se
manifeste externamente na omissão
do amor devido ao próximo, ou
mesmo em faltas externas de
caridade com ele; quem comete
pecados de impureza, ainda que
sejam interiores, corrompe a sua
capacidade de olhar e, portanto, de
amar, e já está a tratar os outros, pelo
menos alguns, como objetos, e não



como pessoas; quem apenas pensa
egoistamente no seu benefício,
dificilmente poderá deixar de
cometer injustiças e maltratar o
meio-ambiente que compartilha com
os outros. Ou seja, o pecado introduz
uma divisão interna no homem, uma
perda de liberdade tal, que «não é
estranho que faça o que não quer e
deixe de fazer o que quereria levar a
cabo. Por isso sente em si mesmo a
divisão, que tantas e tão graves
discórdias provoca na
sociedade»[15].

O pecado semeia a divisão no
coração dos homens e interpõe-se no
seu caminhar conjunto para a
felicidade. Perante a sua crueza,
poder-se-ia insinuar a tentação do
pessimismo e da tristeza, sobretudo
se deixássemos de olhar para Cristo.
Contemplar o passo de Jesus
carregando com a Cruz, doloroso
mas sereno, frágil mas majestoso,
enche-nos de esperança e de



otimismo, porque por muito grandes
que sejam as nossas misérias e
pecados, ali está Ele, que com a «sua
queda nos levanta, [com] a sua morte
nos ressuscita. À nossa reincidência
no mal, responde Jesus com a sua
insistência em nos redimir, com
abundância de perdão. E, para que
ninguém desespere, volta a levantar-
se dolorosamente abraçado à
Cruz»[16].

José Brage

[1] Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, n.1. 

[2] Cf. Aristóteles, Ética a Nicómaco,
Centro de Estudios Políticos y
Constitucionales, Madrid 2002, nn.
1095-1097.

[3] Francisco, Visita a Auschwitz, 29-
VIII-2016.



[4] Cf. Compêndio do Catecismo da
Igreja Católica, n. 361.

[5] Bento XVI, Discurso aos alunos do
Colégio Universitário Santa Maria de
Twickenham, Londres, 17-IX-2010.

[6] S. Josemaria, Caminho, n. 386.

[7] Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, n. 392.

[8] Bento XVI, Enc. Spe Salvi (30-
XI-2007), n. 39.

[9] Compêndio do Catecismo da Igreja
Católica, n. 392.

[10] Clemente de Alexandria, 
Protréptico, 10.

[11] Francisco, Palavras da janela do
Arcebispado de Cracóvia durante a
Jornada Mundial da Juventude, 29-
VIII-2016.

[12] Compêndio do Catecismo da
Igreja Católica, n. 392.



[13] Cf. Catecismo da Igreja Católica
no n. 400.

[14] S. João Paulo II, Exortação
apostólica Reconciliatio et Paenitentia
(2.XII.1984), n. 15.

[15] Concílio Vaticano II, Constituição
pastoral Gaudium et spes (7.XII.1965),
n. 9.

[16] S. Josemaria, Via Sacra, VII
estação.

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-vida-sem-

deus/ (27/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-vida-sem-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-vida-sem-deus/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-vida-sem-deus/

	A luz da fé (7): A vida sem Deus: o pecado

