
opusdei.org

A vida familiar,
caminho de
santidade

Artigo de D. Francisco Gil Hellín
publicado em Romana, n. 20
(1995)

04/09/2011

Ao enfrentar o tema da santidade dos
esposos, da santidade na vida
familiar, ou da santidade na vida
conjugal, vem à mente,
necessariamente, o princípio
configurador de qualquer família,
que é o que deve ser santificado: o



pacto de aliança conjugal entre os
esposos. «A vocação universal à
santidade dirige-se também aos
cônjuges e aos pais cristãos; para eles
foi especificada pelo sacramento
celebrado e traduzida nas realidades
da existência conjugal e familiar» [1].

Com efeito, não se pode falar de
santidade cristã na vida familiar sem
viver segundo o Espírito de Cristo a
realidade que a constitui e as
exigências que traz consigo. Por
outras palavras. Não se pode
construir a santidade dos membros
da família – em primeiro lugar, a dos
esposos – sem viver a verdade
contida no facto de ser família e,
portanto, no pacto ou aliança em que
se fundamenta.

As tarefas essenciais que configuram
a vida familiar estão já presentes no
pacto conjugal. Os elementos
primordiais de tal aliança são as
coordenadas fundamentais da vida



familiar. A vocação cristã exige viver
segundo o Espírito de Cristo esta
realidade natural inerente à Criação,
configurada para os cristãos pelo
Mistério Pascal. «O início da
plenitude dos tempos (cfr. Gal 4, 4), o
momento escolhido por Deus para
manifestar plenamente o seu amor
aos homens, entregando-nos o seu
próprio Filho (…) realiza-se no meio
das circunstâncias mais normais e
correntes: uma mulher que dá à luz,
uma família, uma casa. A
omnipotência divina, o esplendor de
Deus passam através das coisas
humanas, unem-se às coisas
humanas» [2].

Pode-se falar, portanto, de um 
materialismo cristão [3] que vive, no
espírito do dom pascal, a realidade
concreta da comunhão entre o
homem e a mulher, saída das mãos
de Deus Criador. Opondo-se a todo o
tipo de espiritualismo, a santidade
cristã de quantos foram chamados



aos matrimónio requer, sobretudo,
viver a realidade de ser «dois, numa
só carne» (Gn 2, 24). Isto certamente
não num sentido redutor mas, sim,
conforme a toda a riqueza que
implica esta expressão bíblica no
âmbito da comunhão interpessoal.

Nisto consiste a tarefa fundamental
desta vocação cristã, da qual S.
Josemaria Escrivá foi pioneiro com a
sua pregação [4] nos anos trinta. É
um modo específico de viver esse
chamamento universal à santidade
no meio do mundo, próprio dos fiéis
leigos. Além da sua incansável
pregação, S. Josemaria contribuiu
para que na vida da Igreja se
tornasse realidade este chamamento
a santificar-se no matrimónio e na
família por meio de tantos milhares
de casais que tentam encarná-lo nas
suas próprias vidas, respondendo
assim à própria vocação de filhos de
Deus no Opus Dei. A maioria dos
membros do Opus Dei, como



declarava o seu Fundador, «vivem no
estado matrimonial e, para eles, o
amor humano e os deveres conjugais
são parte da vocação divina» [5].

1. Os deveres fundamentais da
vida conjugal

Os deveres primordiais e essenciais
da vida familiar estão determinados,
dizíamos, pela própria essência do
matrimónio sobre a qual assenta a
família. A família não pode surgir
sem se referir à entrega conjugal do
homem e da mulher; tão pouco esta
poderia existir à margem da
intrínseca exigência de transmitir a
vida, procurar e educar novas vidas.

Comunhão de pessoas e serviço à vida
são os valores, essenciais e
interdependentes, próprios da
família . Como pode ver-se, são as
próprias leis estruturais do
matrimónio. O pacto matrimonial
não existiria sem a comunhão
conjugal, fruto da recíproca entrega,



mas também sem a conatural
orientação para transmitir a vida e
educar os filhos.

Confirma-o a conexão existente entre
a segunda e a terceira parte da
Exortação apostólica Familiaris
consortio . A parte específica e
central do documento, a terceira,
começa com o conhecido imperativo:
«Família sê o que és!» [6]. Nela são
desenvolvidos os dois aspectos
constitutivos essenciais da missão da
família: comunidade de pessoas (cap.
I) e serviço à vida (cap. II).
Precedentemente, a segunda parte,
fundamento da terceira, relativa aos
deveres familiares, está dedicada ao
desígnio de Deus sobre o matrimónio
e a família.

O mandamento «Família, sê o que
és!» tem as suas raízes no próprio ser
do matrimónio, o qual se expressa
em leis que estruturam a família. A
riqueza contida na semente do



matrimónio desenvolve-se com toda
a sua força e potência na vida
familiar, confirmando dia a dia a
validade e o desígnio do germe
inicial.

O valor da família fundamenta-se
originariamente sobre a qualidade da
recíproca entrega dos esposos . É o
bem fundamental da célula básica da
sociedade. A sociedade estrutura-se
segundo vínculos humanos que
situam as pessoas em relações de
solidariedade, interdependência e
serviço. Entre estes laços, o
matrimónio possui uma prioridade
constitutiva. Embora seja possível
prescindir, em maior ou menor
medida, de outras relações sociais,
esta é substantiva e essencial, e
condiciona a qualidade global de
uma sociedade. Como recorda a 
Gaudium et spes , a união do homem
e da mulher «constitui a primeira
forma de comunhão de pessoas» [7].



O livro do Génesis expressa tal
conceito de modo admirável, ao
concluir a apresentação ao homem
da mulher recém-criada afirmando:
«Por isto o homem abandonará o seu
pai e a sua mãe e se unirá à sua
mulher, e os dois serão uma só
carne» (Gn 2, 24). Apesar de ser tão
forte o nexo dos filhos com os seus
pais sob o ponto de vista biológico –
físico até, no que diz respeito à mãe
–, de facto não é esta a união mais
poderosa que existe na sociedade
humana. Há outra que, partindo de
seres diferentes pelo sexo e sangue,
cria uma fusão natural tão forte que
a sua desintegração é tão
impressionante como o
desmembramento de um corpo vivo
[8]. A entrega conjugal une e funde
os esposos de tal modo que chegam a
ser «uma só carne».

«Quando o homem e a mulher, no
matrimónio, se entregam e se
recebem reciprocamente na unidade



de “uma só carne”, a lógica da
entrega sincera entra nas suas
vidas» [9]. A maturidade e a riqueza
humana de um e outro dos
componentes do par reflecte-se,
necessariamente, no resultado desta
« una caro ».

Tudo isto determina que o ideal da
família que se quer constituir deva
influir desde a escolha recíproca dos
noivos , e em todo o processo
formativo do período preparatório.
Com efeito, como diz João Paulo II na 
Carta às famílias , «a união conjugal –
significada na expressão bíblica 
numa só carne – só pode ser
compreendida e explicada
plenamente recorrendo aos valores
da “pessoa” e da “entrega” » [10]. Em
tal processo de conhecimento e
compenetração existem aspectos
determinantes para a futura família.
Sobre alguns deles não poderá
transigir-se e será necessário reparar
as lacunas de cada pretendente.



Doutra forma, os problemas
postergam-se mas não se resolvem, e
logo voltarão a aparecer, com
menores possibilidades de os
solucionar adequadamente.

A doação mútua, portanto, colocada
na base da « una caro » dos esposos,
deve inspirar a recíproca relação em
toda a vida conjugal, e deve penetrar
e configurar toda a vida familiar. Por
exemplo, as relações entre pais e
filhos têm as suas raízes na doação
ao cônjuge. A paternidade e a
maternidade não só não lesam a
mútua entrega dos cônjuges como a
enriquecem, constituindo a sua
optimização mais coerente.

Com efeito, a qualidade da doação
recíproca potencia e torna idóneos
para uma paternidade e maternidade
generosas e cheias de conteúdo . A
procriação e a educação dos filhos
amadurecem e cultivam-se na
genuína entrega esponsal. A



tendência para excluir os filhos do
horizonte e da doação de si mesmos,
ou o limitá-los de maneira
injustificada e imprópria, manifesta
a imaturidade da dita entrega e a
intensidade do egoísmo que a
paralisa. Nessa mesma medida priva
a entrega pessoal ao esposo ou à
esposa da intrínseca referência entre
si como ao pai ou à mãe dos próprios
filhos.

Já que o doar-se dos esposos é
conjugal, a transmissão da vida e
aquilo que implica a formação destes
repercute-se naturalmente na vida
matrimonial. A íntima relação dos
cônjuges, a descoberta da
maternidade e da paternidade, o
crescimento e a educação dos filhos
traduzem, em experiência
existencial, o bem previamente
contido no matrimónio. A comunhão
de pessoas, iniciada com uma
referência directa entre esposo e
esposa, cresce agora e dilata-se pela



força de uma lei inscrita no seu ser,
transmitindo e formando a «imagem
de Deus» nos próprios descendentes.

O serviço à vida não é algo
acrescentado à família, é antes um
dos seus elementos constitutivos, já
que o dom dos esposos tem como fim,
pela sua própria estrutura natural, o
cuidado da vida . Quando esta força
orientadora se desordena e perverte,
o próprio egoísmo conjugal
corrompe e, nalgumas ocasiões,
desnaturaliza a doação mútua dos
esposos.

A mentalidade anticonceptiva,
mesmo que não alcance a exclusão
absoluta dos filhos, prejudica a
qualidade da entrega conjugal em
muitas famílias. Muitas desventuras
conjugais, que terminam perante um
juiz tentando obter a declaração de
nulidade ou desembocam num
divórcio civil, encontram a sua
origem numa entrega que excluía a



transmissão da vida ou, pelo menos,
diferia-a sem motivos sérios. Alguns
talvez chegassem a pensar que deste
modo fortaleciam a sua total entrega
conjugal. Mas a realidade é que nem
a procriação prévia ao matrimónio
favorece a qualidade da doação
mútua, nem esta cresce nem melhora
fechando-se ao serviço da vida. Em
ambos os casos, se contradiz a
entrega conjugal.

Tal entrega possui algumas leis
intrínsecas, e cresce e desenvolve-se
em conformidade com elas. Doutra
forma, não obstante o que aparente à
primeira vista, languidesce e pode
chegar a morrer por causa dos
contínuos actos que contradizem o
seu dinamismo natural. «Toda a vida
do matrimónio é entrega, mas isto
faz-se singularmente evidente
quando os esposos, oferecendo-se
reciprocamente no amor, realizam
aquele encontro que faz dos dois
“uma só carne” (Gn 2, 25)» [11].



2. O amor conjugal, alma da vida
familiar O amor conjugal anima e
vivifica a vida familiar . Este
dinamismo coerente, que faz viver os
esposos na alegria da mútua doação,
conforma todos os laços familiares
com o alegre espírito da entrega. Por
isso o amor conjugal faz que as
relações entre os pais e os filhos
estejam animadas pelo espírito de
entrega mútua dos esposos, o qual se
estende e difunde a todos os
membros da família. A solidez ou
fragilidade de tal entrega,
manifestada consciente ou
inconscientemente na vida
quotidiana, indica o grau de
consistência de uma família como
grupo social.

O amor conjugal não é um
dinamismo cego, com manifestações
autónomas, mas pelo contrário
vivifica a estrutura essencial do
matrimónio e, portanto da família.
«Deus quis servir-se do amor



conjugal para trazer novas criaturas
ao mundo e aumentar o corpo da
Igreja» [12]. A doação mútua dos
esposos e o seu serviço à vida não
são leis internas do matrimónio e da
família independentes do amor
conjugal. Sem este, não se teria
levado a cabo a entrega recíproca e
esta, sem tal impulso de amor, ficar-
se-ia por um compromisso pactuado
mas incapaz de cumprir-se por falta
de força vital. A doação recíproca dos
esposos nasceu com um acto de
amor, mas tal doação não se reduz a
esse acto de amor constitutivo. Mais
ainda, a entrega conjugal reclama ser
sustentada e vivificada
continuamente pelo amor como
seiva vital.

O amor conjugal, ao suscitar como
princípio vital a entrega recíproca dos
esposos, vivifica também todo o
serviço à vida próprio do matrimónio
e da vida conjugal. «Não há amor
claro, franco e alegre no matrimónio,



se não se vive a virtude da castidade,
que respeita o mistério da
sexualidade e o ordena à
fecundidade e à entrega» [13].

Embora a mútua entrega se ordene
por si mesma ao serviço da vida, é
difícil que tal serviço seja abundante
se o amor for débil e vacilante. Um
lar em que o serviço à vida – com
tudo o que comporta a sua
transmissão, a educação dos filhos e
a comunicação entre os membros – é
florescente, revela que um amor
forte e poderoso vivifica toda a
estrutura da mútua entrega. A força
do amor conjugal torna operativo
todo o ser do matrimónio, que é a
própria comunhão dos esposos ao
serviço da vida. Pelo contrário, sem o
dinamismo do amor todo o
organismo do matrimónio e da
família fica anquilosado e paralisado.

A existência do matrimónio não
depende do amor, no sentido de que



o seu desaparecimento dissolva a
consistência do matrimónio. É
verdade que se faltar o amor no
matrimónio, fica adormecida tanto a
sua vida como a sua actividade. Do
mesmo modo que a vida da semente
a faz germinar e nos dá a conhecer a
estrutura da planta, e depois, como
seiva vivificante a faz crescer e
produzir flores e frutos, assim o
amor conjugal faz germinar o
matrimónio como instituição com a
sua própria estrutura específica. Por
conseguinte, se o amor, como
princípio vital, continua a alimentar
tal estrutura, esta desenvolve-se
numa comunhão de vida entre os
cônjuges e cresce transmitindo a vida
aos descendentes.

É a vida do matrimónio e da família,
e não o seu ser constitutivo, o que
está implicado directamente na
presença ou na ausência do amor
conjugal, ou do amor paterno e
materno pelos filhos. Sem dúvida



que a instituição matrimonial sem
amor conjugal é como um cadáver, o
qual apesar de possuir toda a
estrutura física de um ser humano,
nem por isto é um ser vivo. A
estrutura do matrimónio e da família
tem necessidade do amor como do
seu espírito e da sua vida; um
espírito que pode sempre ressurgir,
superando possíveis crises conjugais,
ainda que tivesse adormecido ou
aparentemente se tivesse perdido.
Este amor é a resposta permanente,
actual e viva, à exigência de entrega
total que está na base do
matrimónio. O amor conjugal, por
sua vez, expressa-se tornando-se
evidente mediante a estrutura, mas
esta não pode ser modificada
conforme a vontade dos cônjuges. O
amor conjugal pode deste modo
crescer e desenvolver-se até à
plenitude da sua perfeição.

A vida íntima conjugal é uma
manifestação específica da doação



recíproca entre os esposos e o modo
próprio em que a « una caro » dos
esposos demonstra a sua conatural
ordenação à transmissão da vida.
Como pode ver-se, as próprias leis da
estrutura do matrimónio e da família
– entrega dos cônjuges e serviço à
vida – constituem as coordenadas
estruturais do acto conjugal . São dois
aspectos que a Encíclica Humanae
vitae afirma como significados
essenciais e inseparáveis: unitivo e
procriador.

No entanto, estes aspectos essenciais,
que compõem o ser do acto conjugal,
devem ser vivificados pelo amor.
Pelo qual, como recorda a
Constituição pastoral Gaudium et
spes ao falar da moralidade conjugal,
é necessário recorrer a critérios
objectivos que mantêm, num
contexto de verdadeiro amor, o
sentido íntegro da mútua entrega e
da procriação humana [14]. Com
palavras do Fundador do Opus Dei:



«as relações conjugais são dignas
quando são prova de verdadeiro
amor e, portanto, estão abertas à
fecundidade, aos filhos» [15].

São, portanto, dois os critérios
objectivos da moralidade conjugal,
indicados pelos Padres conciliares,
que foram explicitamente
concretizados por Paulo VI na
resposta à questão dos
contraceptivos. Estes critérios unitivo
e procriador da vida conjugal,
radicados no próprio ser do
matrimónio, ajudam a entender e
diferenciar os aspectos da vida
matrimonial e familiar.

Tais critérios tornam incompatível a
anti-concepção, qualquer que seja a
sua forma, com a santidade na vida
conjugal. Do mesmo modo se
excluem radicalmente todo o tipo de
procriação artificial, seja heteróloga
ou homóloga. Com efeito, enquanto
que qualquer forma de anti-



concepção destrói a orientação
natural da entrega conjugal à
transmissão da vida, a procriação
artificial, também a homóloga,
substitui e, portanto, elimina desta
acção a própria doação conjugal.
Nem no caso de um acto anti-
conceptivo se pode falar de
verdadeiro acto conjugal, por estar
privado voluntariamente de um dos
seus aspectos essenciais; nem no caso
da fecundação artificial a vida é fruto
da recíproca entrega dos esposos.

A santidade da vida matrimonial
conduz os esposos a viver o acto
próprio e específico dos cônjuges
com o mesmo amor que os levou à
entrega matrimonial. No dito acto, «o
homem e a mulher estão chamados a
ratificar de maneira responsável a 
recíproca entrega que fizeram de si
mesmos com a aliança
matrimonial» [16]. Mais ainda, a
comunhão específica, mediante a
qual chegam a ser «uma só carne»



pode expressar e aperfeiçoar de
maneira singular aquele amor
conjugal que deu origem ao
matrimónio [17]. Fomentar o
exercício da intimidade conjugal,
privando-a positivamente da
potencialidade procriadora, com o
pretexto de não pôr em perigo a
fidelidade conjugal, é buscar a
solução de possíveis males com
remédios paliativos que, além de não
resolver os problemas, os acentuam e
agravam.

A santidade da vida íntima conjugal
assume a mesma condição dos
esposos e da sua união íntima na
carne, sabendo respeitar, nas leis
intrínsecas da relação física, o
mistério transcendente das pessoas
como colaboradoras do Deus da vida.
Santificar também a recíproca
entrega física prova e expressa, neste
acto de amor, até que ponto a vida de
relação dos esposos está impregnada
de entrega e de abertura aos filhos.



3. Realidades humanas vividas
segundo o Espírito de Cristo

Estes deveres conaturais ao
matrimónio e à família convertem-se
em obras de santidade para os
esposos, os quais foram fortalecidos
pelo sacramento do matrimónio. «O
matrimónio existe para que aqueles
que o contraem se santifiquem nele e
através dele. Para isso, os cônjuges
têm uma graça especial que o
sacramento instituído por Jesus
Cristo confere» [18].

O mistério da graça da união de
Cristo com a Igreja, do qual
participam agora, acrescenta uma
capacidade peculiar de testemunhar e
plasmar através dos deveres próprios
de todos os esposos, a presença do
Salvador no mundo e a autêntica
natureza da Igreja na história dos
homens [19].

O sacramento do matrimónio,
instituído por Cristo, dizia S.



Josemaria Escrivá, é «sinal sagrado
que santifica, acção de Jesus que
invade a alma dos que se casam e os
convida a segui-lo, transformando
toda a vida matrimonial num andar
divino pela terra» [20].

Esta transformação da vida conjugal
e familiar por Cristo é obra do seu
Espírito, que actua em primeiro lugar
pela caridade . A vida dos esposos e
pais cristãos e dos outros membros
da família, revela o mistério do amor
de Deus entre os homens, na medida
em que as suas relações familiares e
sociais estão impregnadas das
virtudes teologais: a fé, a esperança,
a caridade.

Tudo aquilo que expressa a relação
de entrega recíproca dos esposos
cristãos encontra-se sob a acção da
graça. Por isso, na medida em que
cada um deles se apercebe desta
realidade, assumindo-a de modo
consciente com a docilidade que



exige a acção do Espírito Santo nas
suas almas, cresce e participa mais
abundantemente da vida de Deus
como esposos e pais. A união vital
existente entre a relação com Deus e
a entrega conjugal ao esposo ou à
esposa começa a ser uma realidade
sólida. Esta mesma entrega conjugal
especifica a entrega própria a cada
um dos outros membros da família.

O amor de Deus e o amor do cônjuge
percorrem um mesmo caminho que
manifesta, numa linguagem humana
compreensível a qualquer pessoa, os
tesouros insondáveis do mistério da
Encarnação. Mas, ao mesmo tempo, é
o amor de Deus, forte como a morte
[21], o que purifica, configura e eleva
todas as expressões humanas do
amor e da entrega entre os esposos
para que sejam instrumentos que
manifestam a doação de Cristo à
Igreja.



A espiritualidade conjugal não se
constitui a partir do exterior com a
multiplicação dos actos de piedade,
com a simples imitação de
comportamentos exemplares. A
piedade e a imitação das virtudes
sem dúvida alimentam a santidade
dos esposos na medida em que os
conduz a viver mais plenamente o
sentido sacramental da sua união.
«Os casados estão chamados a
santificar o seu matrimónio e a
santificar-se nessa união:
cometeriam, por isso, um grave erro.
se edificassem a sua vida espiritual à
margem do lar» [22].

A espiritualidade conjugal cristã tem
o seu próprio fundamento no
mistério da entrega fecunda de Cristo
à sua Igreja, da qual os esposos
cristãos participam mediante o
sacramento do matrimónio. Esta
participação constitui um princípio
dinâmico que, operando por meio
das virtudes da fé, da esperança e da



caridade, converte o próprio lar
numa célula fundamental e
vivificante do Reino de Deus em
Cristo: a igreja doméstica.

Quando na família se vive em
coerência com este mistério
participado, os filhos nascem como o
fruto concreto da entrega dos
esposos: expressões da carne, fruto
do espírito. Como a fidelidade,
também o serviço à vida, próprio da
entrega conjugal, vive-se não na
agitação e desassossego da carne,
mas com a força unificadora do
espírito.

O serviço à vida, quer seja a
procriação, o crescimento e a
alimentação, a educação ou a
formação, não pode senão reforçar o
dom mútuo dos esposos. Um
equilíbrio precário no serviço à vida,
que não traz consigo o crescimento
na comunhão dos esposos,
manifesta-se numa entrega já débil



ou doente a partir do momento do
compromisso matrimonial, ou que se
que se quebrou e debilitou por causa
de uma vida incoerente. Não existe
uma entrega conjugal que não
comporte uma maior exigência de
serviço à vida, assim como não se dá
um radical empenho de transmitir a
vida e servi-la que não leve a
concretizar e melhorar a entrega dos
esposos.

O trabalho, a convivência, a relação
quotidiana nas actividades mais
transcendentes ou mais ordinárias,
constituem a trama do exercício das
virtudes que impregnam toda a vida
doméstica. A constância em levar por
diante as próprias ocupações, a
serenidade e afabilidade no trato
com os outros, a sinceridade para
reconhecer os próprios erros, a
capacidade de compreender e
perdoar, a fortaleza para corrigir os
defeitos pessoais, a paciência consigo
próprio e com os outros, o optimismo



para ajudar a superar-se… são
virtudes que, apoiando-se na fé,
esperança e caridade, traduzem na
vida dos filhos de Deus o quotidiano
desenrolar da vida familiar.

Assim se expressa S. Josemaria: «A
vida familiar, as relações conjugais, o
cuidado e a educação dos filhos, o
esforço por sustentar, manter e
melhorar economicamente a família,
as relações com as outras pessoas
que constituem a comunidade social,
tudo isso são situações humanas e
correntes que os esposos cristãos
devem sobrenaturalizar» [23].

4. União conjugal generosa e
fecunda

A santidade matrimonial requer,
portanto, viver no espírito do
Mistério Pascal – Paixão, Morte e
Ressurreição de Cristo –, uma
manifestação específica da vida dos
esposos: a relação conjugal íntima.
Esta possui indubitavelmente uma



forte influência e repercussão sobre
a santidade dos outros componentes
da família, enquanto que aparece
como a pedra angular do arco da
coerência de vida própria do estado
esponsal.

Certamente qualquer comunicação
de palavras e outras acções entre os
cônjuges pode expressar a sua
recíproca entrega e a positiva acção
de serviço à vida: um sorriso, o olhar,
uma amabilidade, uma palavra, um
gesto, um serviço… No entanto, a
união íntima da carne como
expressão da comunhão das suas
pessoas é singular e específica.

Esta união actualiza no tempo a
verdade da aliança conjugal
estipulada com a doação recíproca
das pessoas do homem e da mulher.
Por conseguinte tal dom requer o seu
cumprimento em plenitude como
união única, exclusiva e para
sempre. Não admite que lhe falte



nenhuma das propriedades naturais
do pacto matrimonial. Só a suspeita
disto impediria que houvesse
verdadeira comunicação íntima,
despojando-a da sua condição
específica de comunhão de pessoas.

A santidade esponsal implica,
portanto, viver a verdade desta
união com generosidade e a
coerência da entrega que tal
comunhão actualiza. A expressão da
recíproca entrega conjugal, além de
exigir a coerência, promove-a,
enquanto constitui um chamamento
a viver as exigências que actualiza. A
sinceridade da entrega quotidiana
prepara e dispõe a viver esta
expressão específica de verdadeiro
dom recíproco, e este, por sua vez,
pode ajudar a expressá-la nos
variados e diversos aspectos da vida.

Portanto, a santidade cristã dos
esposos requer viver segundo o
Espírito a realidade plena de tal



entrega. O mistério da entrega de
Cristo à Igreja – até à morte, e morte
de cruz –, no qual os esposos cristãos
participam em virtude do
matrimónio, deve impregnar esta
comunhão das pessoas com a lei da
entrega, mais que da posse. Esta
união é sempre fecunda e,
geralmente, manifesta-se também
com os frutos da procriação. A
geração humana exige a comunhão
dos progenitores numa só carne
como manifestação da comunhão
existente entre as suas pessoas. Por
isso, os aspectos da união e da
procriação são elementos
inseparáveis de um mesmo valor
moral. Por este motivo, para viver
uma procriação responsável,
necessária à santidade dos esposos, é
pressuposto indispensável a
responsabilidade na mencionada
comunhão .

As faculdades superiores do homem
não possuem um domínio directo e



absoluto sobre a procriação, como
também sobre as outras funções
biológicas do homem. Delas
dependem certamente os actos da
relação íntima, necessários para a
transmissão da vida. Assim, a
conexão entre os actos conjugais e a
transmissão da vida têm as suas
próprias leis, não submetidas ao
domínio da vontade. Portanto, falar
de procriação responsável implica
directa e propriamente a
responsabilidade na comunicação
íntima conjugal. Só indirecta e
mediatamente pode ser relativa a
faculdade de transmitir a vida.

A responsabilidade exerce-se, ou
deixa de exercer-se, nos actos que
dependem da vontade; do qual
decorre que os efeitos consequentes
são responsáveis ou irresponsáveis.
Não se pode propor como
responsável a vontade de não
procriar, sem que esta mesma
vontade determine uma atitude



coerente nas relações conjugais. Em
conclusão, não se pode ser
irresponsável nas relações íntimas e
pretender ser responsável na
transmissão da vida.

Isto implica para a santidade
conjugal, que o Espírito de Cristo
penetre nas relações íntimas dos
esposos ,assumindo consciente e
responsavelmente a própria índole
de transmissores da vida. Não é
suficiente por parte dos esposos o
respeito da vida que tais actos podem
eventualmente suscitar; a santidade
matrimonial implica uma disposição
positiva a respeito da vida que tal
união, voluntária e consciente, pode
procriar .

Somente quando existem sérios
motivos que tornariam irresponsável
suscitar uma nova procriação, se
justifica o recurso a relações
naturalmente infecundas. Tal
continência periódica, em si mesma



lícita, requererá no entanto que os
esposos assumam de modo
responsável a eventualidade de que a
relação possa ser fecunda. Esta
natural incerteza relativa aos actos
conjugais e à sua fecundidade,
exigirá dos esposos, nalgumas
circunstâncias, uma abstenção
proporcionada com a gravidade dos
motivos que desaconselham a
transmissão da vida, e mesmo a
absoluta abstinência, quando a
possível procriação, que continua a
ser voluntária in causa , pudesse
comprometer um bem tão grande
como a vida da esposa.

Como se adverte com clareza, as
exigências da vida conjugal não se
podem viver sem um grau de amor e
desprendimento de si mesmo tais
que transcendem toda a força
humana e reclamam o auxílio divino.
Com efeito, não existe na ordem
natural um acto de maior amor e
desprendimento que o contido e



implicado na doação matrimonial.
Tudo isto leva o Santo Padre a
perguntar-se: «Acaso se pode
imaginar o amor humano sem o
Esposo e sem o amor com que Ele
amou primeiro até ao extremo?» A
tal pergunta, responde assim: «Só se
participam neste amor e neste
“grande mistério”, os esposos podem
amar “até ao extremo”; ou se tornam
participantes dele, ou então não
conhecem verdadeiramente o que é o
amor e a radicalidade das suas
exigências» [24].

5. Exercício das virtudes cristãs

Para os esposos cristãos, o
matrimónio e, concretamente, os
aspectos da entrega conjugal e da
transmissão da vida constituem o
âmbito específico da própria
santidade, quer dizer, o lugar
próprio do exercício de todas as
virtudes, principalmente as teologais.
«Para santificar cada jornada, é



necessário exercitar muitas virtudes
cristãs, as teologais em primeiro
lugar e, depois, todas as outras: a
prudência, a lealdade, a sinceridade,
a humildade, a laboriosidade, a
alegria…» [25]. A fé ajudá-los-á a
descobrir o mistério de que
participam, em pormenores,
exigências, penas e alegrias da vida
ordinária. «Com efeito – sublinha a 
Familiaris consortio – , só na fé os
esposos podem descobrir e admirar
com gozosa gratidão, a que dignidade
quis Deus elevar o matrimónio e a
família, constituindo-os como sinal e
lugar da aliança de amor entre Deus
e os homens, entre Jesus Cristo e a
sua esposa a Igreja» [26].

Esta mesma fé fará perceber aos
esposos na sua vida, nos momentos e
circunstâncias de dor e sofrimento, o
mistério da entrega redentora de
Cristo pelos homens. «Dentro e
através dos acontecimentos, os
problemas, as dificuldades, os factos



da existência de todos os dias, Deus
vem a eles revelando e propondo as
“exigências” concretas da sua
participação no amor de Cristo pela
Igreja» [27]. A própria fé cristã
projectará luz abundante sobre a
responsável entrega íntima como
expressão concreta do amor de Cristo
por cada um deles através do outro,
também no gozo sensível e espiritual
que advém da dita entrega. Será
assim um farol resplandecente para
os esposos cristãos na tarefa da
procriação e da educação de novas
vidas, enquanto participantes do
poder criador de Deus e da acção
redentora de Cristo na Igreja.

Cumprir com plenitude o projecto de
doação pessoal implícito no
matrimónio, e da entrega dos pais
aos filhos através da procriação e
educação, é um dever que supera as
forças meramente naturais. A
virtude da esperança confere aos
cristãos a certeza de que, Aquele que



os chamou à vocação de esposos e
pais, não deixará de os assistir com a
sua graça para tornar fecunda e
eficaz a sua resposta às exigências
concretas da própria vocação.

A fé, que ilumina o mistério da cruz
fecunda, do qual participam, leva-os
a viver, na esperança, a coerência
desejada e nem sempre realizada em
todas e cada uma das manifestações
quotidianas. A certeza de que os 
últimos tempos começaram, mas que
ainda não estão consumados, fá-los
desejar e suplicar a graça, e
agradecer com frutos maduros,
sempre desejosos de ser revestidos
da presença do Esposo que confirme
definitivamente neles a fidelidade à
Esposa.

As virtudes teologais e,
especialmente, a caridade ,
aperfeiçoam o ser humano nas suas
exigências naturais. Deste modo o
homem, que não pode «encontrar-se



plenamente a si mesmo a não ser no
sincero dom de si» [28], recebe no
amor participado de Cristo a força
primordial para a própria realização.
«O amor faz com que o homem se
realize mediante a entrega sincera de
si mesmo. Amar significa dar e
receber o que não se pode comprar
nem vender, mas somente oferecer
livre e reciprocamente» [29]. A
caridade participada, no caso dos
esposos cristãos, é o amor esponsal,
raiz última do Mistério Pascal: a
união de Cristo com a Igreja. «Assim,
em cada família autenticamente
cristã – recorda-nos S. Josemaria
Escrivá – reproduz-se de algum modo
o mistério da Igreja, escolhida por
Deus e enviada como guia do
mundo» [30].

A família é incorporada à Igreja
respeitando, mais ainda,
confirmando e elevando a acção da
Igreja, o que constituía missão
própria de tal comunidade natural.



«Se a família cristão é uma
comunidade cujos vínculos foram
renovados por Cristo mediante a fé e
os sacramentos, a sua participação
na missão da Igreja deve realizar-se 
conforme uma modalidade
comunitária : isto é, juntamente os
cônjuges como casal , os filhos e os
pais enquanto família , devem viver o
próprio serviço à Igreja e ao
mundo» [31].

Daqui que a missão da família na
Igreja não seja a soma das missões
dos membros que a compõem. A
Exortação apostólica Familiaris
consortio esclarece que «a família
cristã está chamada a tomar parte
viva e responsável na missão da
Igreja de modo próprio e original,
isto é, pondo-se ela mesma ao serviço
da Igreja e da sociedade no seu ser e
na sua acção, enquanto íntima
comunidade de vida e de amor » [32].



O matrimónio e a família, graças ao
seu conteúdo fundamental do dom
de si ao cônjuge e aos filhos, são em
si mesmos expressão primária e
protótipo de todo o vínculo social
[33]. Quando além disso é vivificada
pelo amor de Cristo, a família
converte-se em igreja doméstica,
célula básica do Reino de Cristo entre
os homens; sinal participado da
comunhão e amor fecundo entre
Cristo e a Igreja [34]. A família «como
“igreja doméstica”, é a esposa de
Cristo . A Igreja universal, e dentro
dela cada Igreja particular,
manifesta-se mais imediatamente
como esposa de Cristo na “igreja
doméstica” e no amor que se vive
nela: o amor conjugal, amor paterno
e materno, amor de uma
comunidade de pessoas e de
gerações» [35].

6. Sacerdócio comum: a oferenda da
própria existência



«Pelo Baptismo, fomos todos
constituídos sacerdotes da nossa
própria existência, para oferecer
vítimas espirituais que sejam
agradáveis a Deus por Jesus Cristo (1
Pe 2, 5) para realizar cada uma das
nossas acções em espírito de
obediência à vontade de Deus,
perpetuando assim a missão do
Deus-Homem» [36].

Todo o baptizado deve viver o
próprio sacerdócio convertendo a
sua existência num culto agradável a
Deus Pai. «E como do sacramento
derivam para os cônjuges o dom e a
obrigação de viver quotidianamente
a santificação recebida, assim nesse
mesmo sacramento se fundamentam
a graça e o dever de transformar
toda a sua vida num contínuo
sacrifício espiritual» [37].

Existe portanto uma característica
específica do sacerdócio comum dos
esposos cristãos: o modo peculiar de



fazer da sua própria existência uma
oferta espiritual. O sacramento do
matrimónio transformou em
unidade social aquela identificação
com Cristo previamente adquirida
por cada um no Baptismo. Portanto, 
a oferenda da própria existência tem
para eles uma dimensão específica: a
unidade conjugal. O sacerdócio
comum dos esposos adquire uma
dimensão familiar . De agora em
diante cada um deles não poderá
viver a oferenda da sua existência a
não ser como esposo e esposa e,
portanto, como pai ou mãe, pelo
menos potencialmente.

Por outras palavras, os cônjuges
cristãos não podem viver a oferenda
das próprias vidas a não ser no
exercício da missão de esposos e
pais, própria da sua identidade
dentro do Povo de Deus. As virtudes
humanas e cristãs fá-los-ão viver a
vontade concreta de Deus em todas
as actividades e deveres próprios, e



descobrir neles a resposta de entrega
como oferta grata a Deus por Jesus
Cristo.

Toda a vida é, por conseguinte,
exercício deste sacerdócio, e toda a
vida estará cheia pela entrega ao
cônjuge e aos filhos. Este é o seu
modo peculiar e eficaz de construir a
cidade dos homens e a cidade de
Deus. Qualquer outra actividade ou
ocupação, trabalho, descanso, vida
de piedade e de relação social,
encontra-se em estreita unidade com
a ocupação fundamental que Deus
estabeleceu como centro das suas
vidas.

A Eucaristia adquire para os esposos,
nesta perspectiva da oferenda da
própria existência, não só a função
de raiz da que nasce o próprio
sacerdócio, mas também de
consumação do mistério da entrega
fecunda da qual participam. O
mistério eucarístico potencia toda a



sua entrega de esposos, e deles
mesmos aos filhos, com o dinamismo
de totalidade da entrega de Cristo ao
Pai. A Eucaristia, para aqueles que,
graças à sua união, são sinal e
representação da entrega de Cristo à
Igreja, leva a uma especial urgência
de realizar no mundo – hoje e agora –
o amor de Deus aos homens revelado
na morte de Cristo. «Com efeito,
todas as suas obras –afirma a
propósito dos leigos a Constituição
sobre a Igreja do Concílio Vaticano II
–, as suas orações e iniciativas
apostólicas, a vida conjugal e
familiar, o trabalho de cada dia, o
descanso espiritual e corporal, se se
cumprem no Espírito, e
inclusivamente as agruras da vida se
são suportadas com paciência,
convertem-se em sacrifícios
espirituais agradáveis a Deus por
Jesus Cristo (cfr. 1 Pe 2, 5), os quais
são piedosamente oferecidos na
celebração da Eucaristia juntamente



com a oblação do Corpo de Nosso
Senhor» [38].

Revelar, com a peculiaridade dos
esposos e pais cristãos, o mistério do
amor é contribuir para a sua
glorificação. Dar glória a Deus, como
fim próprio do homem nesta terra,
está intimamente ligado à santidade
e à perfeição, bem como à própria
felicidade humana das famílias.
«Mas não esqueçam que o segredo da
felicidade conjugal está no
quotidiano, não em sonhos. Está em
encontrar a alegria íntima que dá a
chegada ao lar; está no convívio
carinhoso com os filhos; no trabalho
de todos os dias, em que colabora
toda a família; no bom humor
perante as dificuldades, que é preciso
encarar com desportivismo» [39].

No caso dos esposos, a santidade e,
portanto, a glória de Deus, constrói-
se secundando na vida quotidiana,
de modo consciente e voluntário, os



deveres centrais que especificam a
vocação como entrega conjugal ao
serviço da vida.

Qualquer outra orientação dirigida a
dar glória a Deus que prescindisse
destas coordenadas básicas da
santidade conjugal, seria um desvio
para os esposos. O modo próprio e
específico da santidade dos esposos
consiste em reproduzir na própria
vida o mistério do qual participam
em virtude do sacramento: um
mistério de entrega fecunda . Este é o
caminho da sua perfeição cristã e da
glória de Deus reflectida nas suas
vidas. Testemunhos do amor de
Cristo na Cruz: entrega fecunda .

Com palavras de S. Paulo, o Papa
suplica pela santidade dos esposos e
das famílias: «Dobro os meus joelhos
diante do Pai do qual toma nome
toda a paternidade e maternidade
“para que vos conceda … que sejais
fortalecidos pela acção do seu



Espírito no homem interior” (Ef 3,
16)» [40].

Notas:

[1] João Paulo II, Exort. Apost. 
Familiaris consortio , 22-XI-1981, n.
56.

[2] Josemaria Escrivá, Cristo que
passa , n. 22.

[3] «O sentido cristão autêntico – que
professa a ressurreição de toda a
carne – sempre combateu, como é
lógico, a desencarnação , sem receio
de ser julgado
materialista» (Josemaria Escrivá, 
Temas Actuais do Cristianismo, n.
115).

[4] Cfr. Josemaria Escrivá, Caminho,
n. 27; Temas Actuais do Cristianismo,
nn. 45, 91, 93.

[5] Josemaria Escrivá, Temas Actuais
do Cristianismo, n. 91.



[6] João Paulo II, Exort. apost. 
Familiaris consortio , 22-XI-1987, n.
17.

[7] Concílio Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes, n. 12.

[8] Cfr. P. Adnès, El matrimonio ,
Herder, Barcelona (1972, 2ª ed.), p.
28.

[9] João Paulo II, Carta às famílias 
Gratissimam sane , 2-II-1994, n. 11.

[10] João Paulo II, Carta às famílias 
Gratissimam sane , 2-II-1994, n. 12.

[11] João Paulo II, Carta às famílias 
Gratissimam sane , 2-II-1994, n. 12.

[12] Josemaria Escrivá, Cristo que
passa , n. 24.

[13] Josemaria Escrivá, Cristo que
passa , n. 25

[14] Cfr. Concílio Vaticano II, Const.
past. Gaudium et spes, n. 91.



[15] Josemaria Escrivá, Cristo que
passa, n. 25.

[16] João Paulo II. Carta às famílias 
Gratissimam sane, 2-II-1944, n. 12.

[17] Cfr. Concílio Vaticano II, Const.
past. Gaudium et spes , n. 51.

[18] Josemaria Escrivá, Temas
Actuais do Cristianismo, n. 91,

[19] Cfr. Concílio Vaticano II, Const.
past. Gaudium et spes. N. 48.

[20] Josemaria Escrivá, Cristo que
passa, n. 23.

[21] Cfr. Cant 8, 6.

[22] Josemaria Escrivá, Cristo que
passa , n. 23.

[23] Josemaria Escrivá, Cristo que
passa , n. 23.

[24] João Paulo II, Carta às famílias 
Gratissimam sane , 2-II-1994, n. 19.



[25] Josemaria Escrivá, Cristo que
passa , n. 23.

[26] João Paulo II, Exort. apost. 
Familiaris consortio , 22-XI-1981, n.
51.

[27] João Paulo II, Exort. apost. 
Familiaris consortio , 22-XI-1981, n.
51.

[28] Concílio Vaticano II, Const. past. 
Gaudium et spes , n. 24

[29] João Paulo II, Carta às famílias 
gratissimam sane , 2-II-1944, n. 11.

[30] Josemaria Escrivá, Cristo que
passa , n. 30.

[31] João Paulo II, Exort. apost. 
Familiaris consortio , 21-XI-1981, n.
50.

[32] João Paulo II, Exort. apost. 
Familiaris consortio , 21-XI-1981, n.
50.



[33] Cfr. Concílio Vaticano II, Const.
past. Gaudium et spes , n. 12.

[34] Cfr. Concílio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium , n. 11.

[35] João Paulo II,Carta às famílias 
Gratissimam sane , 2-II-1994, n. 19.

[36] Josemaria Escrivá, Cristo que
passa , n. 96.

[37] João Paulo II, Exort. apost. 
Familiaris consortio , 21-XI-1981, n.
56.

[38] Concílio Vaticano II, Const.
dogm. Lumen gentium , n. 34.

[39] Josemaria Escrivá, Temas
Actuais do Cristianismo . n. 91.

[40] João Paulo II, Carta às famílias 
gratissimam sane , 2-II-1994, n. 23.



pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-vida-
familiar-caminho-de-santidade/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-vida-familiar-caminho-de-santidade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-vida-familiar-caminho-de-santidade/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-vida-familiar-caminho-de-santidade/

	A vida familiar, caminho de santidade

