
opusdei.org

A vida de Jesus, uma
conversa sempre
aberta

A proclamação do Evangelho
assume matizes diferentes em
cada momento histórico
concreto. Contemplar algumas
das atitudes de Cristo pode
ajudar-nos na nossa tarefa.

16/05/2022

«A que é semelhante o reino de Deus,
e a que devo compará-lo?» (Lc 13,
18). Esta pergunta que Jesus faz em
voz alta, antes de contar algumas



parábolas, é provavelmente mais do
que meramente retórica. Talvez
reflita o que ele próprio considerava
muitas vezes interiormente, pelo
menos sempre que queria transmitir
a sua mensagem nos vários
ambientes em que se movia. Esta
atitude pode fazer eco em nós,
também sob a forma de uma
pergunta: como podemos dar
testemunho do amor de Deus aqui e
agora, qual a melhor forma de
partilharmos a Sua luz em cada
momento histórico particular, com
pessoas concretas, que têm a sua
própria maneira de ver a vida?

Se abordarmos o Evangelho com esta
chave, vemos, por exemplo, que o
Senhor se interessa pela cultura que
moldou o mundo à sua volta: por
vezes usa uma canção popular para
despertar as disposições daqueles
que o escutavam (cf. Mt 11, 16-17), ou
inspira-se numa notícia conhecida
por todos – a queda acidental de uma



torre, na qual morreram dezoito
pessoas – para ajudar os seus
ouvintes a compreender melhor a
ideia que tinham de Deus (cf. Lc 13,
4). Além disso, Cristo está sempre
aberto a todo o tipo de perguntas,
especialmente daqueles que parecem
hostis à sua pessoa ou à sua
pregação: o seu anúncio, que evita
inteligentemente polémicas estéreis,
vem para preencher um vazio, uma
insatisfação. E esta abertura não
muda quando ele sabe que as
intenções de quem pergunta não são
muito honestas (cf. Mt 22, 15-22; Mc
12, 13; Lc 20, 20).

Por outro lado, em não poucas
ocasiões, procura tempos
prolongados de intimidade para
avaliar o que a outra pessoa está
verdadeiramente a entender, como
naquela noite com Nicodemos (cf. Jo
3), o encontro com a samaritana
junto ao poço (cf. Jo 4), com os
discípulos de Emaús (cf. Lc 24, 13-35)



ou em tantos passeios com outros
discípulos. Jesus sabe que, por um
lado, há o que pregou; mas por outro
lado, há o que cada um compreendeu
pessoalmente, encarnado na sua
história concreta, no seu modo de
vida, nos seus talentos e limitações.

Se a fé é «o encontro com um
acontecimento, com uma Pessoa»1,
olhar com atenção estas atitudes de
Cristo pode ser uma boa maneira de
comunicar melhor esse mesmo
encontro que transforma as nossas
vidas. Pois «toda a vida de Jesus –
disse S. Josemaria –, não é mais do
que um diálogo maravilhoso, meus
filhos, uma conversa maravilhosa
com os homens»2.

Cada momento é único e bom para
Deus

Cada época é moldada por uma
cultura, convicções partilhadas, e
desejos próprios... e por isso a
evangelização assume diferentes



formas ao longo do tempo. Bento XVI
observou que quando os cristãos se
preocupam com as consequências
sociais da sua fé, fazem-no
frequentemente «considerando a fé
como um pressuposto óbvio da vida
comum». Contudo, continuou, hoje
«este pressuposto não só não aparece
como tal, como é muitas vezes até
negado. Enquanto no passado era
possível reconhecer um tecido
cultural unitário, amplamente aceite
na sua referência ao conteúdo da fé e
aos valores por ela inspirados, hoje já
não parece ser este o caso»3.

Bento XVI não pretendia transmitir
uma radiografia pessimista do
presente, uma vez que para Deus não
há tempos melhores ou piores.
Simplesmente lançava luz sobre esta
nova situação em que anunciamos
Jesus: um tempo em que muitas
pessoas não ouviram falar da sua
mensagem ou consideram
irrelevante o que ouviram; um



tempo em que a Boa Nova do amor
de Deus ainda não chegou a muitos.
Isto implica a necessidade de afinar
novamente os termos, de encontrar
formas apropriadas de acender a
imaginação e os corações daqueles
que nos rodeiam. É verdade que não
é difícil identificar manifestações
culturais ou artísticas que tenham
surgido de um espírito cristão, mas
muitas vezes estas permanecem
isoladas, sem ligação com o grande
acontecimento que lhes deu vida ou
com os desígnios misericordiosos de
Deus para cada pessoa. Uma obra de
arte maravilhosa ou a valorização de
um direito humano podem revelar-se
fragmentos belos, mas desconexos de
uma grande mensagem
desconhecida.

O facto de que a fé não seja «um
pressuposto óbvio da vida comum»
apenas torna a tarefa de partilhar o
Evangelho mais desafiadora e ainda
mais bela. Não tomando nada por



adquirido, somos os primeiros a ter
de descobrir a essência do que Jesus
nos trouxe: descer às raízes desta
nova vida, para apontar o que é mais
importante. Por vezes, a situação
será semelhante à dos primeiros
cristãos, que anunciaram uma
novidade destinada a encher os
corações de esperança e a preencher
o vazio deixado pelas correntes do
momento. É por isso que, tal como
Jesus, queremos encontrar a melhor
maneira de falar do Reino de Deus
aos que nos rodeiam. «É bonito – diz
o Papa Francisco –, ver pessoas que
se esforçam por escolher
cuidadosamente as palavras e os
gestos para superar mal-entendidos,
curar memórias feridas e construir a
paz»4.

O cristianismo pede uma
proclamação sinfónica

A falta deste «tecido cultural
unitário» é algo que habitualmente



não depende da responsabilidade
dos indivíduos. É um ponto de
partida do qual devemos estar
conscientes, porque para transmitir
alguns aspetos particulares da
mensagem do Evangelho – que
podem ser de carácter dogmático,
moral, etc. – é necessário ter
anunciado abundantemente o
quadro geral que lhes dá sentido, o
coração que lhes dá vida. Não é
surpreendente que Jesus quisesse
deixar claro, para que não houvesse
confusão, que o mandamento do
amor está acima de tudo (cf. Mt 22,
37-39). Só sobre esta base é que os
seus ensinamentos adquirem
harmonia, ordem e
compreensibilidade. O mesmo
acontece também quando uma
pessoa quer apreciar um quadro:
não se aproxima para ver primeiro o
canto da tela, porque isso não lhe
permite perceber a composição como
um todo, mas olha primeiro para ela
na sua totalidade. Da mesma forma,



se o anúncio cristão fosse reduzido a
um ou dois temas particulares,
haveria o risco de que a obra
autêntica, que dá significado integral
e beleza a cada um dos seus
elementos, nunca fosse revelada.

Por esta razão, a riqueza do
cristianismo exige ser expressa sob a
forma de uma sinfonia, fazendo
ressoar ao mesmo tempo os sons
graves que dão consistência à
orquestra e o virtuosismo de cada
instrumento em particular. Se um
trompete soa mais forte que os
violinos ou que a percussão que
define o ritmo, talvez possa propor
uma melodia compreensível para os
especialistas, mas certamente não vai
entusiasmar a multidão variada que
enche a sala. «Cada verdade é
melhor compreendida se for
enquadrada na totalidade
harmoniosa da mensagem cristã, e
neste contexto todas as verdades têm
a sua importância e iluminam-se



umas às outras»5. Em relação a esta
iluminação recíproca, e fazendo eco
do Concílio Vaticano II, o Papa
sublinhou que os diferentes aspetos
do anúncio cristão não são todos
iguais em importância; nem todos
expressam com igual intensidade o
coração do Evangelho, o kerygma6:
«Neste núcleo fundamental o que
resplandece é o amor salvífico de
Deus manifestado em Jesus Cristo
morto e ressuscitado»7.

Na mesma linha, S. João Paulo II
reconheceu na pergunta do jovem
rico a Jesus sobre como alcançar a
vida eterna (cf. Mt 19, 16) algo
diferente de uma dúvida sobre as
regras a serem observadas ou uma
busca de soluções parciais. Na
inquietação deste jovem residia
antes «uma pergunta de pleno
sentido para a vida»8. O que este
jovem estava a expressar era a sua
experiência do «eco do chamamento
de Deus»9. Assim se completa a



grande sinfonia, esse grande anúncio
dentro do qual se podem
compreender plenamente todas as
outras verdades cristãs: o amor de
um Deus misericordioso que, em
Jesus Cristo, nos procura a todos. Os
instrumentos isolados – um ou outro
aspeto doutrinal concreto – só se
unirão à melodia se todos os sons da
orquestra, especialmente os mais
importantes, estiverem ligados de
uma forma sinfónica.

Afinal, é importante lembrar que, ao
dar testemunho da nossa fé, é mais
importante a música que a outra
pessoa ouve, compreende e
interioriza do que aquilo que
pensamos ter dito de forma
satisfatória. «Quem dizem os homens
que é o Filho do Homem?» pergunta
Jesus. «E vós, quem dizeis que eu
sou?» (Mt 16, 13.15). O Senhor quer
ter a certeza, e acima de tudo quer
que os seus discípulos o façam, de



quanto progrediram no
conhecimento do seu Mestre.

Há muito terreno comum

Cristo acabou de atravessar o Jordão,
desde a Galileia até à Judeia. Voa
como o vento a fama da sua pregação
e dos milagres que realizou, pelo que
um grande grupo de pessoas
rapidamente se reúne para o
conhecer. Entre eles estavam
numerosos fariseus, estudiosos da
lei. Um questiona-o rapidamente
sobre o divórcio. Jesus explica a
indissolubilidade do matrimónio,
recorrendo às palavras do Génesis.
Embora não saibamos até que ponto
ficam convencidos por esta
explicação, vemos que os próprios
discípulos, inicialmente mais
dispostos a aceitar o seu
ensinamento, ficam desconcertados:
«Se tal é a condição do homem a
respeito de sua mulher, não convém
casar» (Mt 19, 10). Algo semelhante



acontece quando Cristo anuncia,
desta vez aos saduceus, a
ressurreição futura do nosso corpo,
face a um caso hipotético retorcido
que lhe tinham colocado, invocando
inclusivamente as palavras de Moisés
(cf. Mt 22, 23-33).

Em cada momento histórico há
também aspetos dos ensinamentos
da Igreja que, por razões culturais,
são mais difíceis de compreender. A
solução não é fingir que estas
questões não existem, pois isso seria
um sinal de desrespeito pela
felicidade dos outros; os
ensinamentos da Igreja são bons
para nós e é por isso que precisamos
deles. Ao contrário, o verdadeiro
serviço aos outros consistirá em
tentar torná-los compreensíveis; em
mostrar um caminho que seja
realizável, progressivo, colocando-
nos na sua situação. Para tal, pode
ser bom apoiar-se em aspetos que os
outros já têm em comum com os



cristãos: construir sobre uma base
comum. Assim, nos dois casos acima
referidos, Jesus recorre a passagens
da Escritura que os seus
interlocutores aceitam como
reveladas por Deus. Também no
nosso tempo há muitos aspetos do
cristianismo que são amplamente
partilhados: o amor e a busca da
verdade, a promoção da liberdade
religiosa, a luta contra todas as
formas de escravatura ou pobreza, a
promoção da paz, o cuidado com o
ambiente, a atenção especial às
pessoas com deficiência, etc.

Quanto mais dificuldades forem
encontradas no anúncio, mais se
deve afirmar o essencial da
mensagem cristã e mais convém
promover as convicções partilhadas.
A verdade pode ser comparada a
uma pedra preciosa: dói se a
atirarmos à cara do outro, mas se a
colocarmos suavemente nas suas
mãos, partilhando o seu tempo e o



seu espaço, ela pode exercer um
atrativo divino. É por isso que a
amizade é o melhor contexto para a
comunicação de fé num mundo
plural e em mudança. Foi nestes
termos que a Beata Guadalupe Ortiz
de Landázuri viu a sua missão
apostólica; esperava «construir
pontes e oferecer a sua amizade a
pessoas de todos os tipos: pessoas
afastadas da fé, pessoas de países
muito diferentes e de idades muito
variadas»10.

Transformar conflitos em relações

«Deus mandou aos seus anjos que te
guardem e te sustenham nas suas
mãos, para que não tropeces em
nenhuma pedra» (Lc 4, 11). Estas são
palavras do Salmo 91 que o diabo
manipula para tentar Jesus no
deserto. O que o tentador procura é
que o Senhor sobrevoe os caminhos
terrenos mostrando o seu poder
divino, sem se submeter à lógica da



história. S. Tomás de Aquino vê nesta
tentação a vanglória que pode
atravessar-se no percurso daqueles
que já enveredaram por um caminho
cristão11. Não é verdade que por
vezes gostaríamos de não encontrar
qualquer pedra no nosso apostolado
e que a Boa Nova seria transmitida
por todo o mundo como uma espécie
de melodia angélica irresistível?

Estamos bem conscientes de que o
cristianismo não se resume a uma
série de conceitos, mas consiste
fundamentalmente no encontro com
Jesus. No entanto, pode por vezes
acontecer que sejamos tentados a
reduzir a proposta deste encontro à
satisfação de uma discussão
vencedora, a ter sempre os melhores
argumentos perante as dúvidas dos
outros. De que serve "ganhar" numa
disputa se perdermos a outra pessoa?
Nesse caso estaríamos de facto a
passar ao largo pela outra pessoa,
como o levita e o sacerdote da



parábola, que passaram ao largo
daquele que estava ferido no
caminho (cf. Lc 10, 31-32). Pelo
contrário, ser um Bom Samaritano
significa «sofrer um conflito, resolvê-
lo e transformá-lo num elo de um
novo processo»12. Durante o último
ano da sua vida, S. Josemaría
costumava repetir: «Deus tem sido
muito paciente comigo»13. E nessa
realidade ele encontrou a razão para
ser muito paciente com os outros.

Neste sentido, é também importante
distinguir os contextos em que
conversamos. Uma coisa é defender
certos valores num processo
legislativo ou intervir em debates
sobre as políticas de um governo,
mas outra muito distinta é querer
partilhar a alegria da própria fé com
um amigo. No entanto, as redes
sociais levaram frequentemente a
que as linhas se esbatessem e o
debate público acabou por invadir o
terreno íntimo, onde os desacordos



devem ser ultrapassados pelo afeto
mútuo. «Aquele que recorre à
violência para defender as suas
ideias – disse o fundador do Opus Dei
–, demonstra com isso mesmo que
lhe falta razão – e concluía –: «Não
discutam» 14. Em situações de
polarização – que é a doença do
pluralismo saudável e normal – será
por vezes apropriado deixar o
terreno que se tornou um campo de
batalha para assim optar por
fortalecer a relação em vez de a
minar talvez para sempre. Num
ambiente polarizado onde não há
contacto aberto com aqueles que
pensam de forma diferente, quando
a conversa desaparece, as diferenças
legítimas podem gradualmente
deslizar para um desprezo mais ou
menos encoberto ou para uma
desqualificação total. Tudo isto é
profundamente contrário ao espírito
cristão.



Numa das primeiras ocasiões em que
Jesus anuncia que é o Messias há
muito esperado, encontra uma dura
oposição: «Todos os que estavam na
sinagoga, ouvindo isto, encheram-se
de raiva. Levantaram-se,
expulsaram-no da cidade e
conduziram-no ao cume da colina
sobre a qual a sua cidade foi
construída, para o precipitarem» (Lc
4, 28-29). O clímax do conflito chega
aqui muito rapidamente, mesmo com
o perigo de morte. Jesus percebe que,
neste contexto, não tem muito espaço
para acrescentar nada de positivo.
Assim, surpreendentemente, ele
decide partir calmamente, passando
pelo meio deles. Muitas vezes, como
Cristo, é melhor optar por um
silêncio que cede lugar à obra do
Espírito Santo: o poder de Deus não é
ruidoso, dá frutos em silêncio e no
seu próprio tempo.

Encher a nossa comunicação com o
Evangelho



Nunca nos cansaremos de
contemplar as respostas de Jesus
àqueles que lhe abrem o coração,
àqueles que procuram nele luz e
serenidade. À mulher samaritana,
por exemplo, Jesus anuncia a água
viva que saciará a sua sede mais
profunda (cf. Jo 4, 10). A Nicodemos,
por seu lado, faz-lhe ver que para
entrar no Reino de Deus deve nascer
de novo, desta vez do Espírito (cf. Jo
3, 5). E aos discípulos de Emaús,
explica como os profetas tinham
anunciado tudo o que o Messias
tinha de passar (cf. Lc 24, 26-27). É
bom perceber que em nenhum
destes casos se trata simplesmente de
uma exposição sobre a fé. Nas três
passagens, a par dos aspetos
doutrinários que Jesus expõe,
existem outras dimensões da
verdade que estas conversas
manifestam, talvez menos
percetíveis, mas igualmente
importantes: a verdade sobre o
quanto o Senhor valoriza essa



relação pessoal; sobre quem é o
próprio Jesus Cristo e quem eles
realmente são. É a verdade do
encontro, a verdade como inspiração
de um vínculo que se pretende
duradouro.

Jesus não tem pressa, não afasta as
pessoas: acolhe-as em qualquer
altura e acompanha-as no seu
caminho. Jesus comunica muito mais
do que dizem as suas palavras, pela
sua própria presença, faz com que
cada um se sinta como um filho de
Deus. Esta é a principal verdade que
as pessoas retiram de um encontro
com Ele. O nosso desafio é preencher
todos os níveis do nosso testemunho
– o conteúdo da fé, a relação de
amizade e o próprio revelar da nossa
personalidade – com o espírito do
Evangelho: «O que dizemos e como o
dizemos, cada palavra e cada gesto
deve expressar a compaixão, ternura
e perdão de Deus para com todos»15.



[1] Bento XVI, Deus Caritas Est, n. 1.

[2] S. Josemaria, Cartas 37, n. 7.

[3] Bento XVI, Porta fidei, n. 2.

[4] Francisco, Mensagem para o 50º
Dia Mundial das Comunicações, 24-
I-2016.

[5] Francisco, Evangelii gaudium, n.
39.

[6] A palavra grega kerygma significa
anúncio ou proclamação. É utilizado
como um resumo do anúncio cristão.

[7] Evangelii Gaudium, n. 36.

[8] S. João Paulo II, Veritatis Splendor,
n. 7.

[9] Ibid.



[10] Fernando Ocáriz, Homilia na
Missa de ação de graças pela sua
beatificação, 19-V-2019.

[11] cf. S. Tomás de Aquino, Summa
Teologica, III, can. 41, a. 4, r.

[12] Evangelii Gaudium, n. 227.

[13] S. Josemaria, Notas tiradas de
uma reunião familiar, 10-VII-1974.

[14] S. Josemaria, Notas tiradas de
uma reunião familiar, 7-IV-1978.

[15] Francisco, Mensagem para o 50º
Dia Mundial das Comunicações, 24-
I-2016.

Andrés Cárdenas Matute / Juan
Pablo Cannata

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://

opusdei.org/pt-pt/article/a-vida-de-jesus-

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-vida-de-jesus-uma-conversa-sempre-aberta/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-vida-de-jesus-uma-conversa-sempre-aberta/


uma-conversa-sempre-aberta/
(14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-vida-de-jesus-uma-conversa-sempre-aberta/

	A vida de Jesus, uma conversa sempre aberta

