
opusdei.org

A unidade poética da
mensagem de São
Josemaria

Marcela Duque, Prémio
“Adonáis” de poesia e editora da
Rialp, foi uma das oradoras na
apresentação da edição número
100, em espanhol, de Caminho,
a obra de São Josemaria, na
Biblioteca Nacional de Espanha.
Na sua intervenção, falou da
mensagem poética do Opus Dei,
do dom literário de São
Josemaria e do valor literário e
espiritual da sua mensagem.
Reproduzimos aqui, na íntegra,
a sua intervenção.



05/12/2025

Índice dos temas do discurso

1. A mensagem do Opus Dei tem um
carácter essencialmente poético

2. São Josemaria tinha um dom
literário – verdadeiramente poético –
para expressar esta mensa

3. O valor literário e espiritual da sua
mensagem: unidade entre o material
e o espiritual

 Ler o artigo sobre a sessão

Boa tarde a todos, muito obrigada
pelo convite para participar neste
evento e ao Fidel, pelo seu trabalho 
na edição 100 de Caminho. Pediram-
me algumas reflexões sobre São

https://opusdei.org/pt-pt/article/na-biblioteca-nacional-de-espanha-foi-apresentada-a-100-a-edicao-de-caminho/
https://www.rialp.com/libro/camino-edicion-literaria_139384/


Josemaria enquanto escritor. Talvez
o melhor que possa fazer seja
remeter para a edição do Fidel e para
outros livros e estudos que foram
escritos sobre o assunto. Penso,
especialmente, no sacerdote, poeta e
crítico literário chileno José Miguel
Ibáñez Langlois e no seu livro sobre
São Josemaria como escritor.

Tenho, além disso, uma grande
dívida poética para com Ibáñez
Langlois, da qual gostaria de falar
hoje, pois os seus escritos têm-me
acompanhado, ao longo de muitos
anos, no meu empenho em aprender
mais sobre a arte poética. Se tivesse
de resumir numa linha o que
aprendi com os seus estudos, diria
que na poesia deve haver uma
unidade de som e sentido, uma
identidade entre a forma e o
conteúdo.

Isto – que ele atribui a poetas como
São João da Cruz, Jorge Manrique,

https://pt.wikipedia.org/wiki/Jos%C3%A9_Miguel_Ib%C3%A1%C3%B1ez_Langlois
https://pt.wikipedia.org/wiki/Jos%C3%A9_Miguel_Ib%C3%A1%C3%B1ez_Langlois
https://www.rialp.com/libro/josemaria-escriva-como-escritor_92003/


Francisco de Quevedo, Pablo Neruda
– é algo que também se destaca na
obra escrita de São Josemaria e,
especialmente, em Caminho, onde a
brevidade de cada ponto exige uma
grande precisão da linguagem e onde
se torna evidente que «a expressão se
ajusta tanto ao expressado que quase
se identifica com ele», ou, como
Octavio Paz formula poeticamente,
«a forma que se ajusta ao movimento
é pele – não prisão – do
pensamento».

São versos de que gosto
especialmente porque «a pele do
pensamento» exprime bem a
natureza encarnada da arte, que
tantos artistas cristãos souberam
relacionar com a Encarnação do
Verbo e que nos faz pensar no
«materialismo cristão» que São
Josemaria pregava.

Creio que, nesta ideia da unidade
entre a forma e o conteúdo na arte,



há três fios entrelaçados pelos quais
gostaria de puxar um pouco nesta
reflexão. São eles:

1. Que a mensagem do Opus Dei é
uma mensagem essencialmente
poética;

2. Que São Josemaria tinha um dom
literário – poético – para expressar
esta mensagem;

3. E que esta unidade entre o
conteúdo e a forma, entre o que se
diz e a sua expressão, é precisamente
a natureza da poesia. O que revela
igualmente os dotes poéticos de São
Josemaria e o valor literário e
espiritual da sua mensagem. 

1. A mensagem do Opus Dei
tem um carácter
essencialmente poético

Começo pelo primeiro ponto: sempre
achei que a mensagem do Opus Dei é



uma mensagem particularmente
poética. E não uso aqui poético como
às vezes se usa a palavra, para
indicar as qualidades de algo muito
belo ou emocionante (embora esses
também sejam adjetivos que eu
usaria para descrever a mensagem
do Opus Dei), mas num sentido mais
próprio.

Penso que São Josemaria também
pensava o espírito do Opus Dei
nestes termos. É o que sugere a frase
que ele repetia – palavras suas –
«com insistente martelar», e que «a
vocação cristã consiste em fazer
poesia heroica da prosa de cada dia»,
como se ali estivesse encerrado o
“segredo” do Opus Dei: «O milagre
que o Senhor vos pede é... [o] de
converter a prosa diária em
decassílabos, em verso heroico, pelo
amor com que realizais a vossa
ocupação habitual».



Esta conversão da prosa quotidiana
em decassílabos é um exercício 
poético – de verdadeira poiesis, no
sentido grego – um verdadeiro fazer
que transforma tanto o próprio olhar
como a realidade. Assim como o rei
Midas transformava em ouro tudo
em que tocava, um cristão
transforma a prosa quotidiana em
poesia quando “lê” essa prosa em
chave de amor.

Ora bem, há outro sentido em que
São Josemaria pensa na santificação
dos leigos em termos poéticos. São
Josemaria não se referia a qualquer
tipo de poesia, fala de transformar a
prosa em decassílabos, «verso 
heroico», porque a sua mensagem de
santificação da vida comum constitui
também toda uma «épica da vida
quotidiana». Uma épica que não é a
de um herói isolado, capaz de salvar
o universo com as suas próprias
forças, mas a de um herói sustentado



pela força emprestada da comunhão
dos santos.

Com palavras de São Josemaria,
«nenhuma pessoa é um verso solto»,
«todos fazemos parte de um mesmo
poema divino». São Paulo expressa-o
de forma análoga, na carta aos
Efésios: somos um poema de Deus –
obra sua –, criados em Cristo –
Caminho, Verdade e Vida – para que
pudéssemos seguir no bom caminho.
Aqui está também a chave do título
do livro que hoje celebramos.

2. São Josemaria tinha um
dom literário –
verdadeiramente poético –
para expressar esta
mensagem

Passo agora ao segundo ponto: São
Josemaria tinha um dom literário –
genuinamente poético – para
expressar esta mensagem. Talvez



seja muito conhecido, mas devo à
edição de Fidel a descoberta de uma
carta em que São Josemaria confessa
ter escrito poemas na sua juventude,
versos que assinava com o
pseudónimo «O clérigo Coração».
Nessa carta, ele parece envergonhar-
se desses poemas, mas não da
sensibilidade de onde eles
provinham, do seu coração, que
descreve como «um pássaro louco
que tem engaiolado no peito e no
qual cabem, amplamente, os afetos
do céu e da terra».

Ubi amor, ibi oculus: onde há amor,
aí está o olho, aí está a visão. É um
dom divino o facto de o seu grande
coração, que lhe conferia essa
capacidade de ver, estar
acompanhado de dons para
comunicar essa visão com grande
beleza e simplicidade. Ibáñez
Langlois resume na perfeição este
dom de línguas de São Josemaria:



Uma grande riqueza, variedade e
versatilidade de léxico; uma
verdadeira paixão pela palavra exata
e pela propriedade semântica; a
firmeza do dizer castelhano castiço; a
polidez permanente da clareza; a
fluidez da sua prosa, caracterizada
pelo talento memorável de falar
como escreve e de escrever como
fala, ao mesmo tempo com
simplicidade coloquial e precisão
conceptual; o dom de síntese e a
economia do estilo lapidar e
sentencioso; a liberdade criativa da
sua fantasia; o uso e a invenção da
imagem sensível, da metáfora e da
parábola para exprimir elevados
significados espirituais; a emoção
contida e trémula do arranque lírico;
a habilidade do contraste e do
contraponto, do jogo de palavras e do
paradoxo; a propensão para seguir os
declives espontâneos da linguagem
sem nunca trair o fio condutor da
ideia ou do sentimento; a graça e o
sentido de humor.



Se Caminho já se tornou um clássico
da literatura é porque esse insight
que São Josemaria tinha sobre as
coisas do mundo e do espírito era
acompanhado por um grande dom
de línguas, de uma vivacidade
excecional na sua expressão.

Fidel Sebastián descreve os pontos de
Caminho como “aforismos
dialogados”, dirigidos a Deus e ao
leitor, que têm um tom direto, até
mesmo atrevido. Creio que esta é a
primeira impressão que todo o leitor
tem: a sensação de entrar numa
conversa íntima e coloquial, de igual
para igual, que faz de Caminho um
livro fresco, com um tom direto, que
fere quando tem de ferir e inspira
quando tem de inspirar: «São coisas
que te digo ao ouvido, em
confidência de amigo, de irmão, de
pai».

Cada um terá a sua própria história
do seu primeiro encontro com 



Caminho. A minha remonta aos dias
da minha Primeira Comunhão. Era o
presente que a diretora da escola
dava a todas as meninas do segundo
ano do ensino básico. Vinha com
uma dedicatória, assinada à mão,
que nos convidava a ler um ponto
todas as noites, antes de dormir.

Posso dizer que o conselho me
acompanhou durante muitos anos.
Não porque realmente o lesse todos
os dias, mas porque ficou gravada a
ideia de que era um livro para ler aos
poucos, que estava sempre lá, pronto
para dispensar um pouco de
sabedoria, um ponto para reflexão;
um livro para abrir de vez em
quando, às vezes até como um jogo,
para ver por onde soprava o vento
naquele dia.

Muitos anos depois, descobri dois
decassílabos num ponto conhecido,
que se tornaram imediatamente
memoráveis e que suscitaram um



poema adolescente – como aqueles
de que São Josemaria se
envergonhava e dos quais também
eu me envergonho – que nunca verá
a luz do dia, mas pelo qual tenho um
carinho especial. Os decassílabos de
São Josemaria são:

«Não voes como ave de capoeira, /
quando podes subir como as
águias» (Caminho, n. 7)

Como Fidel também recorda na
introdução, São Josemaria
costumava chamar gaitinhas aos
pontos de Caminho e àqueles que ia
escrevendo em folhetos soltos, e
explicava que era: «Porque, se não se
soprar, não assobiam. Cada um pode
fazê-las assobiar segundo a sua arte».

É também a arte de São Josemaria
que faz com que as suas gaitinhas
ressoem em crianças que acabaram
de fazer a Primeira Comunhão, em
pessoas que pouco sabem sobre
Cristo ou que há muitos anos estão



afastadas d’Ele, naqueles que têm um
desejo vivo de O conhecer melhor, e
até mesmo em santos anónimos, «da
porta ao lado», como dizia o Papa
Francisco.

3. O valor literário e
espiritual da sua mensagem:
unidade entre o material e o
espiritual

Chegamos agora ao terceiro ponto,
que não é mais do que uma síntese
dos anteriores. A primeira ideia era a
de que a mensagem do Opus Dei é
essencialmente poética; a segunda,
que São Josemaria soube exprimi-la
com grandes dotes poéticos. Daqui
nasce a terceira: São Josemaria
consegue uma verdadeira unidade
entre a forma de expressão e o que é
expresso, e isto, que é a natureza da
poesia, torna-se um símbolo da
mensagem poética do Opus Dei, a de



transformar a prosa quotidiana em
decassílabos.

Por outras palavras, uma das
mensagens essenciais do Opus Dei, a
descoberta do espiritual no sensível,
é também a própria essência de toda
a arte e poesia, na medida em que
revela o universal no singular e o
espiritual no sensível. Eu disse antes
que a mensagem do Opus Dei
partilha com a poesia a tarefa de ver
que as coisas materiais não se
esgotam na sua materialidade, mas
podem ser expressão de uma
realidade espiritual ou imagens que
apontam para além de si mesmas.

São Josemaria explicava que o seu
objetivo com Caminho era «preparar
um plano inclinado muito longo,
para que as almas fossem subindo
pouco a pouco, até alcançarem a
compreensão do chamamento
divino, tornando-se almas
contemplativas no meio da rua».



«Ser contemplativos no meio do
mundo» é outra das expressões que
resumem a mensagem poética do
Opus Dei: essa vocação de casar o
céu e a terra, que exige cultivar um
olhar simbólico capaz de reconhecer
o carácter sacramental do mundo, “o 
quid divinum” que reside em tudo o
que é material, pois as coisas mais
comuns – diz São Josemaria –
«transbordam da transcendência de
Deus».

É também por isso que, como
assinala Pedro Antonio Urbina num
estudo sobre a imagem em Caminho,
as imagens que São Josemaria
costuma empregar são as próprias de
«um mundo fundamentalmente
urbano e doméstico, quotidiano»,
próprio dessas realidades mundanas
que é preciso santificar. Esse olhar
contemplativo, tão evidente nos seus
escritos, tem um acento lírico
inconfundível, mas é também fruto
da sua vida espiritual, do seu olhar

https://es.wikipedia.org/wiki/Pedro_Antonio_Urbina


apaixonado. A sua escrita está
repleta de imagens quotidianas
porque o seu olhar consegue ver
nelas todo um universo espiritual.
Por isso, toda a realidade material
lhe serve para dar lugar a
considerações sobrenaturais.

Num ponto de Caminho que sempre
me agradou especialmente, São
Josemaria transforma – como antes o
tinha feito Francisco de Quevedo –
algo tão comum como o pó numa
imagem tanto da nossa natureza
caída como da nossa natureza
divinizada, e consegue assim uma
tensão perfeita entre a gravidade e a
graça (como diria Simone Weil, que
agora Rosalía pôs na moda). É um
ponto genial que nos leva do chão ao
céu e de volta ao chão, mas já com
uma visão transfigurada (talvez
também sirva para iluminar a
citação de Simone Weil que Rosalía
usa no seu disco: «o amor não é
consolo, é luz»):

https://pt.wikipedia.org/wiki/Simone_Weil
https://pt.wikipedia.org/wiki/Rosal%C3%ADa


«És o pó sujo e caído. – Ainda que o
sopro do Espírito Santo te levante
sobre todas as coisas da Terra e te
faça brilhar como ouro ao refletires
nas alturas, com a tua miséria, os
raios soberanos do Sol da Justiça, não
te esqueças da pobreza da tua
condição. Um instante de soberba
far-te-ia voltar ao chão, e deixarias
de ser luz para ser lodo» (Caminho, n.
599)

Antes de passar o microfone ao Fidel,
termino com outro dos meus pontos
favoritos, que me lembra o
fragmento de Safo que diz que o mais
belo nesta terra negra é aquilo que
mais se ama. É um ponto que
consegue capturar a imaginação e o
coração. Mergulha-nos nas
considerações mais emocionantes
sobre a grandeza de tudo o que foi
criado e, quando pensamos ter
alcançado a plenitude, consegue
alargar ainda mais o horizonte para
apresentar uma visão do seguimento



de Cristo como a aventura mais
apaixonante. É um ponto que me faz
pensar numa orquestra em que São
Josemaria é o maestro e vai
convidando, pouco a pouco, os
instrumentos a juntarem-se, cada vez
com mais expressividade e volume, e
vai marcando silêncios – umas
eloquentes reticências – colocadas na
perfeição. Tudo culmina num final
apoteótico, pois a Eucaristia, como
dizia o poeta e pintor David Jones, é o
sinal mais eficaz no nosso mundo,
porque é a própria realidade para a
qual aponta:

«Considera o que há de mais formoso
e grande na terra..., o que apraz ao
entendimento e às outras
potências..., o que é recreio da carne
e dos sentidos... E o mundo, e os
outros mundos, que brilham na
noite: o Universo inteiro. – E isso,
junto com todas as loucuras do
coração satisfeitas..., nada vale, é
nada e menos que nada, ao lado



deste Deus meu! – teu! –, tesouro
infinito, pérola preciosíssima,
humilhado, feito escravo, aniquilado
sob a forma de servo no curral onde
quis nascer, na oficina de José, na
Paixão e na morte ignominiosa... e na
loucura do Amor da Sagrada
Eucaristia» (Caminho, n. 432)

E com estas palavras de Caminho,
passo a palavra a Fidel Sebastián,
que nos vai resumir a aventura que
viveu para preparar esta edição
especial, número 100.

Marcela Duque

Fotografias de: Pablo Pérez
Tomé

pdf | Documento gerado
automaticamente a partir de https://
opusdei.org/pt-pt/article/a-unidade-

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-unidade-poetica-da-mensagem-de-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-pt/article/a-unidade-poetica-da-mensagem-de-sao-josemaria/


poetica-da-mensagem-de-sao-josemaria/
(22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-pt/article/a-unidade-poetica-da-mensagem-de-sao-josemaria/

	A unidade poética da mensagem de São Josemaria
	Índice dos temas do discurso
	1. A mensagem do Opus Dei tem um carácter essencialmente poético
	2. São Josemaria tinha um dom literário – verdadeiramente poético – para expressar esta mensagem
	3. O valor literário e espiritual da sua mensagem: unidade entre o material e o espiritual


